, SOCIAL : Jurnal Inovasi Pendidikan IPS
e a: Vol. 6, No. 1, Januari-Maret 2026
e N e-ISSN : 2797-8842 | p-ISSN : 2797-9431

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/social -~

Jurnal P4l

TRADISI ADOK SEBAGAI WUJUD ESTETIKA BUDAYA DALAM ADAT
PERNIKAHAN

Engracia Abelta Namira!, Camellia?
12prodi PPKn, Universitas Sriwijaya Indonesia
e-mail: engraciaabeltaa@gmail.com?, camellia@fkip.unsri.ac.id?

Diterima: 29/1/2026; Direvisi: 5/2/2026; Diterbitkan: 16/2/2026

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk mengkayji tradisi adok sebagai wujud estetika budaya dalam adat
pernikahan masyarakat Ranau di Desa Sukamarga, Kabupaten OKU Selatan. Tradisi adok
dipahami bukan sekadar ritual seremonial, melainkan sebagai mekanisme adat yang sarat
makna simbolik, estetika, dan fungsi sosial. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif
dengan jenis penelitian etnografi, yang dilakukan melalui observasi partisipatif pada prosesi
adat pernikahan, wawancara mendalam dengan tokoh adat, masyarakat, dan pasangan
pengantin, serta studi dokumentasi adat. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Tradisi adok
merepresentasikan estetika budaya Ranau dalam tiga dimensi utama, yaitu estetika visual,
performatif, dan simbolik. Prosesi ngeharak kebayan, penggunaan ornamen adat, pertunjukan
kuntau dengan iringan kulintang, serta penabuhan gong menjadi ekspresi estetika yang
menegaskan kehormatan, legitimasi sosial, dan penerimaan adat terhadap pasangan pengantin.
Tradisi adok mengandung nilai-nilai luhur berupa kebersamaan, tanggung jawab sosial,
perlindungan, dan penghormatan terhadap struktur adat. Dalam perspektif Pendidikan Pancasila
dan Kewarganegaraan, Tradisi adok memiliki relevansi strategis sebagai sumber belajar
kontekstual berbasis kearifan lokal yang berkontribusi pada pembentukan identitas kewargaan
dan penguatan nilai Pancasila. Penelitian ini menegaskan pentingnya pelestarian tradisi adok
sebagai bagian dari keberlanjutan budaya lokal di tengah dinamika sosial modern.

Kata Kunci : Adat pernikahan, estetika budaya, tradisi adok

ABSTRACT
This study aims to examine the adok tradition as a form of cultural aesthetics within the wedding
customs of the Ranau community in Sukamarga Village, South OKU Regency, Indonesia. The
adok tradition is not merely a ceremonial ritual but functions as a cultural mechanism embedded
with symbolic meanings, aesthetic expressions, and social legitimacy. This research employs a
qualitative approach with an ethnographic design, utilizing participant observation during
traditional wedding ceremonies, in-depth interviews with customary leaders, community
members, and married couples, as well as documentation analysis. The findings reveal that the
adok tradition represents Ranau cultural aesthetics through three interrelated dimensions:
visual, performative, and symbolic aesthetics. The ngeharak kebayan procession, the use of
traditional ornaments, martial arts performances accompanied by kulintang music, and the
striking of the gong serve as aesthetic expressions that affirm honor, social recognition, and
communal acceptance of the bride and groom. Furthermore, the adok tradition embodies noble
values such as togetherness, social responsibility, protection, and respect for customary
structures. From the perspective of Pancasila and Civic Education, the adok tradition holds
significant relevance as a contextual learning resource grounded in local wisdom, contributing
to the formation of civic identity and the internalization of Pancasila values. This study

Copyright (c) 2026 SOCIAL : Jurnal Inovasi Pendidikan IPS
d https://doi.org/10.51878/social.v6i1.9390

12


https://jurnalp4i.com/index.php/social
mailto:engraciaabeltaa@gmail.com
mailto:Camellia@fkip.unsri.ac.id

SOCIAL : Jurnal Inovasi Pendidikan IPS
Vol. 6, No. 1, Januari-Maret 2026
e-ISSN : 2797-8842 | p-ISSN : 2797-9431
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/social -~

Jurnal P4l

{.x}:\" ‘~.'

highlights the importance of preserving the Adok Tradition to ensure the sustainability of local
culture amid contemporary social transformations.
Keywords: Adok tradition, cultural aesthetic, wedding customs

PENDAHULUAN

Masyarakat adat Ranau yang berdomisili di wilayah Desa Sukamarga, Kabupaten Ogan
Komering Ulu (OKU) Selatan, dikenal luas sebagai entitas komunitas yang memiliki keteguhan
luar biasa dalam memegang prinsip-prinsip adat istiadat sebagai fondasi utama kehidupan sosial
mereka. Dalam struktur sosial masyarakat Ranau, terbangun sebuah sistem adat yang bersifat
hierarkis, simbolik, dan sarat akan makna filosofis, di mana setiap individu memiliki peran dan
posisi sosial yang diakui secara kolektif oleh komunitas. Salah satu elemen kunci dalam struktur
ini adalah tradisi adok, sebuah mekanisme adat yang menempati posisi sangat strategis. Tradisi
ini tidak sekadar berfungsi sebagai prosesi penamaan atau pemberian gelar semata, melainkan
berperan vital sebagai sarana legitimasi sosial, peneguhan kehormatan keluarga, serta penanda
identitas kultural yang membedakan seseorang dalam strata sosial. Tradisi adok menjadi
instrumen fundamental dalam menjaga keteraturan dan harmoni sosial, sekaligus
merepresentasikan nilai-nilai luhur yang telah diwariskan secara turun-temurun oleh leluhur.
Sebagai bagian integral dari prosesi adat pernikahan, adok tampil sebagai ekspresi estetika
budaya yang kompleks, yang lahir dari perpaduan harmonis antara bentuk visual, makna
mendalam, dan nilai spiritual yang dianut masyarakat setempat.

Dalam konteks spesifik adat pernikahan masyarakat Ranau, tradisi adok berfungsi
sebagai medium legitimasi sosial yang tidak tergantikan. Prosesi pemberian adok kepada
pasangan pengantin bukan hanya sekadar ritual seremonial pelengkap pesta, melainkan sebuah
deklarasi bahwa pasangan tersebut telah memperoleh pengakuan sah secara adat dan siap
mengemban peran serta tanggung jawab sosial baru dalam struktur masyarakat. Melalui tradisi
ini, kehormatan dan marwah keluarga ditegaskan kembali di hadapan komunitas, dan status
sosial pengantin dikukuhkan secara kolektif. Fungsi legitimatif dan pengontrol sosial ini sejalan
dengan perspektif akademis yang menegaskan bahwa tradisi lokal pada dasarnya mengandung
mekanisme sosial yang kuat untuk mengatur perilaku dan menjaga tatanan nilai dalam
masyarakat. Hal ini didukung oleh temuan Putra et al. (2024) yang menyatakan bahwa
kepercayaan lokal seperti pamali merupakan bentuk kebiasaan dan tata krama yang tidak boleh
dilanggar karena diyakini akan membawa dampak buruk bagi pelakunya. Secara konseptual,
tradisi adok memiliki fungsi yang paralel, yakni sebagai instrumen pengontrol sosial berbasis
adat yang menjunjung tinggi nilai kehormatan, kepatutan, dan kepatuhan kolektif terhadap
norma yang berlaku.

Meskipun memiliki fungsi yang sangat vital, keberlangsungan dan eksistensi tradisi
adok tidak terlepas dari berbagai tantangan zaman yang semakin kompleks. Arus deras
modernisasi, globalisasi budaya, serta homogenisasi nilai yang terjadi secara masif telah
memengaruhi cara pandang generasi muda terhadap warisan adat istiadat mereka sendiri.
Terdapat kesenjangan yang nyata antara idealisme pelestarian budaya dengan realitas di
lapangan, di mana tradisi sering kali dipersepsikan oleh kaum muda sebagai praktik kuno yang
kurang relevan dengan dinamika kehidupan modern. Persepsi ini menyebabkan tradisi
berpotensi mengalami pergeseran makna, desakralisasi, atau bahkan perlahan ditinggalkan.
Kondisi memprihatinkan ini menunjukkan betapa pentingnya upaya akademik yang serius
untuk mendokumentasikan, mengkaji, dan mereinterpretasi makna tradisi adok agar tetap
kontekstual tanpa kehilangan nilai substansialnya. Sebagaimana dikemukakan oleh Kasih et al.

Copyright (c) 2026 SOCIAL : Jurnal Inovasi Pendidikan IPS
d https://doi.org/10.51878/social.v6i1.9390

13


https://jurnalp4i.com/index.php/social

SOCIAL : Jurnal Inovasi Pendidikan IPS
Vol. 6, No. 1, Januari-Maret 2026
e-ISSN : 2797-8842 | p-ISSN : 2797-9431
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/social -~

Jurnal P4l

{.x}:\" ‘~.'

(2024), ekspresi budaya lokal sejatinya tidak boleh hanya dipandang sebagai seni pertunjukan
semata, tetapi harus dipahami sebagai medium strategis untuk mempertahankan nilai sosial,
estetika budaya, dan identitas kolektif masyarakat di tengah gempuran budaya asing.

Ditinjau dari perspektif Pendidikan Pancasila dan Kewarganegaraan (PPKn), tradisi
adok memiliki relevansi substansial yang sangat kuat dan strategis. Nilai-nilai intrinsik yang
terkandung di dalam prosesi ini, seperti penghormatan yang tinggi terhadap sesama, semangat
musyawarah mufakat dalam penetapan gelar, kebersamaan, serta pengakuan terhadap identitas
kolektif, memiliki keselarasan yang nyata dengan butir-butir nilai Pancasila. Tradisi ini
merupakan manifestasi hidup dari nilai-nilai kebangsaan yang tumbuh dari akar rumput. Hal
ini sejalan dengan pemikiran Bakri (2022) yang menegaskan bahwa dalam tradisi lokal seperti
pacu jalur, terdapat banyak nilai karakter Pancasila dan kewarganegaraan yang terkandung di
dalamnya, meliputi nilai Ketuhanan Yang Maha Esa, nilai persatuan, hingga nilai musyawarah.
Analogi ini memberikan landasan argumen yang kuat bahwa tradisi lokal masyarakat Ranau,
termasuk tradisi adok, dapat dan harus dipahami sebagai wahana konkret untuk internalisasi
nilai-nilai kewargaan (civic values) dalam kehidupan masyarakat sehari-hari, bukan sekadar
ritual feodal yang terpisah dari semangat kebangsaan.

Integrasi kearifan lokal ke dalam kerangka pendidikan karakter terbukti mampu
memperkaya dan memperdalam pemahaman nilai Pancasila secara lebih kontekstual dan
membumi bagi peserta didik. Kearifan lokal menawarkan sumber belajar yang otentik dan
relevan dengan lingkungan sosial siswa. Anis et al. (2025) menjelaskan bahwa kearifan lokal
menyediakan sumber daya budaya yang sangat kaya untuk pendidikan kewarganegaraan karena
secara inheren mengandung nilai-nilai kerjasama, patriotisme, dan kreativitas yang sangat
relevan dengan pembentukan profil pelajar Pancasila. Oleh karena itu, kajian mendalam
terhadap tradisi adok menjadi sangat penting, tidak hanya demi kepentingan pelestarian budaya
Ranau agar tidak punah, tetapi juga karena tradisi ini memiliki kontribusi strategis bagi
pengembangan model pendidikan kewarganegaraan berbasis budaya lokal (ethnopedagogy).
Melalui pemahaman terhadap adok, generasi muda dapat belajar mengenai tata krama, etika
birokrasi adat, dan tanggung jawab sosial, yang merupakan elemen dasar dari kompetensi
kewarganegaraan yang baik dalam konteks negara yang majemuk.

Berdasarkan paparan latar belakang masalah dan kerangka teoretis tersebut, penelitian
ini hadir dengan nilai kebaruan (novelty) yang berupaya menghubungkan estetika budaya
dengan dimensi kewarganegaraan yang selama ini jarang dieksplorasi secara bersamaan.
Rumusan masalah dalam penelitian ini difokuskan pada dua aspek utama: bagaimana tradisi
adok merepresentasikan estetika budaya yang unik dalam adat pernikahan masyarakat Desa
Sukamarga Ranau, serta bagaimana relevansi nilai-nilai tersebut jika ditinjau dari perspektif
kebudayaan dan Pendidikan Pancasila dan Kewarganegaraan. Tujuan utama penulisan artikel
ini adalah untuk mendeskripsikan secara komprehensif dan mendalam mengenai tradisi adok
sebagai wujud estetika budaya, menganalisis makna simbolik di balik ritualnya, serta
mengungkap fungsi sosialnya bagi masyarakat. Lebih jauh lagi, penelitian ini bertujuan untuk
mengungkap kontribusi tradisi ini terhadap penguatan nilai kewargaan dan identitas kolektif,
sehingga dapat menjadi referensi dalam pengembangan materi pendidikan karakter berbasis
nilai-nilai kearifan lokal di Indonesia.

METODE PENELITIAN

Copyright (c) 2026 SOCIAL : Jurnal Inovasi Pendidikan IPS
d https://doi.org/10.51878/social.v6i1.9390

14


https://jurnalp4i.com/index.php/social

SOCIAL : Jurnal Inovasi Pendidikan IPS
Vol. 6, No. 1, Januari-Maret 2026
e-ISSN : 2797-8842 | p-ISSN : 2797-9431
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/social -~

Jurnal P4l

{.x}:\" ‘~.'

Penelitian ini menerapkan pendekatan kualitatif dengan desain etnografi untuk
mengeksplorasi secara mendalam tradisi adok sebagai representasi estetika budaya dalam
sistem adat pernikahan masyarakat Ranau. Pendekatan ini dipilih karena urgensinya dalam
memahami praktik budaya yang hidup, di mana peneliti tidak hanya mengamati permukaan
ritual, tetapi juga menyelami makna intersubjektif yang dibangun oleh komunitas. Lokasi
penelitian dipusatkan di Desa Sukamarga Ranau, Kabupaten OKU Selatan, yang dipilih secara
sengaja (purposive) karena wilayah ini masih mempertahankan keaslian pelaksanaan tata cara
adat di tengah arus modernisasi. Pemilihan desain ini selaras dengan pandangan Cahyaningsih
et al. (2025) yang menekankan bahwa etnografi memungkinkan peneliti memahami praktik
budaya secara partisipatif dalam ruang sosial alaminya. Selain itu, prosedur ini juga merujuk
pada kerangka kerja Anam et al. (2025) yang menempatkan observasi partisipatif dan interaksi
langsung sebagai kunci utama dalam menggali nilai simbolik dari sebuah tradisi lokal.

Prosedur pengumpulan data dilakukan melalui triangulasi teknik yang meliputi
observasi partisipatif, wawancara mendalam, dan studi dokumentasi untuk mendapatkan data
yang komprehensif. Subjek penelitian ditentukan melalui teknik purposive sampling,
melibatkan informan kunci seperti tokoh adat yang memiliki otoritas pengukuhan gelar,
masyarakat pelaksana, serta pasangan pengantin yang menjalani prosesi. Dalam
pelaksanaannya, peneliti terlibat langsung mengamati rangkaian estetika visual dan performatif,
mulai dari arak-arakan ngeharak kebayan hingga pertunjukan kuntau dan penabuhan gong.
Data pengamatan tersebut diperdalam melalui wawancara untuk mengungkap makna filosofis
di balik simbol-simbol adat, serta didukung oleh analisis dokumen arsip adat. Integrasi teknik
ini mengacu pada praktik penelitian Melisa et al. (2025) serta Aris et al. (2024), yang
menegaskan bahwa kombinasi observasi dan wawancara mendalam dalam etnografi sangat
efektif untuk mengeksplorasi proses sosial yang kompleks serta menangkap makna budaya
yang tidak terucapkan secara eksplisit.

Analisis data dilaksanakan secara sistematis melalui alur reduksi data, penyajian data,
dan penarikan kesimpulan atau verifikasi. Pada tahap awal, seluruh data lapangan mengenai
ornamen aban geminsekh, iringan musik kulintang, dan tuturan ritual dipilah dan dikategorikan
berdasarkan dimensi estetika visual, performatif, dan simbolik. Data yang telah terstruktur
kemudian disajikan dalam bentuk narasi deskriptif yang menghubungkan antarvariabel budaya
untuk memudahkan interpretasi makna. Untuk menjamin keabsahan temuan, penelitian ini
menerapkan triangulasi sumber dengan membandingkan informasi dari berbagai informan,
serta melakukan member check kepada pemangku adat guna memastikan akurasi interpretasi
peneliti terhadap nilai-nilai tradisi adok. Langkah validasi ini bertujuan untuk meminimalisasi
subjektivitas peneliti dan memastikan bahwa kesimpulan yang ditarik benar-benar
merefleksikan perspektif masyarakat Ranau, sekaligus menegaskan relevansi tradisi tersebut
sebagai sumber nilai kearifan lokal yang strategis bagi penguatan identitas kewargaan.

HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Hasil
1. Deskripsi Pelaksanaan Tradisi Adok dalam Adat Pernikahan Ranau

Hasil pengamatan lapangan memperlihatkan bahwa tradisi adok menempati posisi yang
sangat fundamental dalam keseluruhan rangkaian adat pernikahan masyarakat Ranau di Desa
Sukamarga. Tradisi ini tidak dipahami sebagai unsur tambahan yang bersifat simbolik semata,
melainkan sebagai inti dari proses adat yang menentukan sah atau tidaknya penerimaan sosial
terhadap pasangan pengantin. Kehadiran tradisi adok menjadi penanda bahwa peristiwa

Copyright (c) 2026 SOCIAL : Jurnal Inovasi Pendidikan IPS
d https://doi.org/10.51878/social.v6i1.9390

15


https://jurnalp4i.com/index.php/social

SOCIAL : Jurnal Inovasi Pendidikan IPS
Vol. 6, No. 1, Januari-Maret 2026
e-ISSN : 2797-8842 | p-ISSN : 2797-9431

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/social -~
S0 Jurnal P4l

pernikahan tidak hanya dipahami dalam kerangka hubungan personal antara dua individu, tetapi
juga sebagai peristiwa sosial yang melibatkan komunitas adat secara kolektif. Tradisi adok
berperan sebagai ritual pengukuhan sosial yang secara khusus menegaskan penerimaan
pasangan pengantin terutama pihak laki-laki ke dalam sistem adat dan tatanan sosial masyarakat
Ranau. Melalui tradisi ini, pengantin tidak lagi diposisikan sebagai individu biasa, melainkan
sebagai subjek sosial yang telah memikul tanggung jawab adat, moral, dan sosial di dalam
komunitasnya. Pengukuhan tersebut dilakukan secara terbuka di hadapan tokoh adat dan
masyarakat, sehingga legitimasi yang dihasilkan bersifat kolektif dan mengikat.

Pelaksanaan Tradisi adok berlangsung melalui serangkaian tahapan yang telah
diwariskan secara turun-temurun dan dijaga ketat keberlangsungannya oleh tokoh adat. Tokoh
adat memegang peran sentral sebagai pemimpin prosesi sekaligus penjaga keabsahan nilai dan
norma adat yang terkandung di dalamnya. Setiap tahapan dalam Tradisi Adok memiliki urutan,
simbol, dan makna tertentu yang tidak dapat diubah secara sembarangan. Secara empiris,
prosesi ini dilaksanakan setelah rangkaian inti pernikahan, seperti akad atau ijab kabul, selesai
dilakukan. Penempatan tradisi adok pada fase ini menunjukkan bahwa pernikahan belum
dianggap sempurna secara adat sebelum prosesi adok dijalankan sesuai ketentuan yang berlaku.
Masyarakat Ranau memaknai momen pelaksanaan tradisi adok sebagai fase transisi yang sangat
penting, yakni peralihan dari status individu menuju status sosial baru yang diakui secara adat.
Fase ini tidak hanya berdimensi administratif atau seremonial, tetapi juga mengandung makna
spiritual dan psikologis yang mendalam. Pandangan ini sejalan dengan Nurlaili et al., (2024)
yang menegaskan bahwa ritual pernikahan adat bukan sekadar formalitas, melainkan momen
spiritual dan persiapan mental sebelum pernikahan yang berfungsi memperkuat ikatan sosial
serta nilai-nilai kolektif dalam masyarakat.

Gambar 1. Tradisi Adok
2. Bentuk-bentuk Estetika Budaya dalam Tradisi Adok
a. Prosesi Ngeharak Kebayan dengan Ornamen Aban Geminsekh

Prosesi ngeharak kebayan merupakan tahapan awal dalam tradisi adok yang sarat
dengan estetika visual dan simbolik. Dalam prosesi ini, pengantin diiringi oleh kerabat dan

Copyright (c) 2026 SOCIAL : Jurnal Inovasi Pendidikan IPS
4 https://doi.org/10.51878/social.v6i1.9390

16


https://jurnalp4i.com/index.php/social

SOCIAL : Jurnal Inovasi Pendidikan IPS
Vol. 6, No. 1, Januari-Maret 2026
e-ISSN : 2797-8842 | p-ISSN : 2797-9431
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/social -~

Jurnal P4l

eC \Y X
Boplr 8%

W 19

tokoh adat dengan mengenakan ornamen aban geminsekh yang posisi pengantin didalamnya,
yaitu merupakan atribut adat yang menandai kehormatan dan kesiapan pengantin memasuki
status sosial baru. Aban geminsekh tidak hanya dipahami sebagai hiasan visual, tetapi sebagai
simbol pengikat nilai kesopanan, kehormatan, dan keteraturan adat. Berdasarkan hasil
wawancara dengan pemangku adat, setiap detail ornamen memiliki makna yang telah
disepakati secara kolektif. Pola, warna, dan cara penggunaan aban geminsekh mencerminkan
posisi keluarga serta kesesuaian prosesi dengan norma adat. Pola simbolik semacam ini
memiliki kesamaan dengan Subiyantoro et al. (2022) yang menjelaskan bahwa estetika
simbolik dalam tradisi budaya mengandung pesan moral dan sosial yang dapat berfungsi
sebagai sumber pendidikan karakter.

b. Pertunjukan Kuntau atau Pencak Silat dengan Iringan Musik Kulintang

Bentuk estetika performatif dalam tradisi adok tampak jelas pada pertunjukan kuntau
atau pencak silat yang diiringi musik kulintang. Pertunjukan ini tidak dimaknai sebagai hiburan
semata, melainkan sebagai simbol perlindungan, kesiapsiagaan, dan tanggung jawab sosial.
Gerakan silat yang ritmis dan terkontrol merepresentasikan kemampuan laki-laki Ranau dalam
menjaga kehormatan keluarga dan komunitas. Hasil observasi menunjukkan bahwa iringan
kulintang menciptakan suasana sakral yang memperkuat nuansa adat. Musik berfungsi sebagai
medium komunikasi simbolik antara manusia, leluhur, dan komunitas. Fenomena ini memiliki
paralel dengan Kosmos Desidarius Woi Mite et al. (2024) yang menegaskan bahwa ritual adat
tidak hanya bersifat seremonial, tetapi merupakan perwujudan nilai-nilai luhur yang mendasari
kehidupan sosial dan spiritual masyarakat.
¢. Penabuhan Gong dalam Prosesi Pengukuhan Adok

Penabuhan gong menjadi puncak tradisi adok sekaligus penanda resmi pengukuhan
status adat. Berdasarkan hasil wawancara mendalam, gong dimaknai sebagai suara legitimasi
adat suatu penegasan bahwa pengantin telah sah diterima oleh masyarakat adat Ranau. Bunyi
gong diyakini memiliki kekuatan simbolik untuk menyampaikan pesan kepada seluruh
komunitas, bahkan kepada dimensi spiritual. Makna simbolik gong dalam tradisi adok memiliki
kesamaan fungsi dengan berbagai ritual adat di Indonesia yang menggunakan instrumen bunyi
sebagai penanda sakralitas. Santaka (2024) dalam penelitiannya tentang Tradisi Manten Kucing
menegaskan bahwa ritual adat sering kali berfungsi sebagai medium kolektif untuk
meneguhkan nilai religiusitas, persatuan, dan kepercayaan bersama.

3. Makna Simbolik dan Fungsi Sosial Tradisi Adok

Hasil penelitian memperlihatkan bahwa tradisi adok tersusun dari berbagai unsur ritual
yang saling berkaitan dan membentuk satu kesatuan makna yang utuh. Setiap elemen mulai
dari urutan prosesi, penggunaan ornamen adat, pertunjukan seni bela diri, hingga bunyi gong
tidak hadir secara kebetulan, melainkan dirancang berdasarkan sistem simbol yang dipahami
bersama oleh masyarakat Ranau. Prosesi adat mengatur alur ritual secara tertib, ornamen
menjadi penanda visual kehormatan, pertunjukan berfungsi sebagai ekspresi nilai dan kekuatan,
sementara bunyi gong menegaskan pengesahan adat. Keterpaduan unsur-unsur tersebut
mencerminkan cara masyarakat Ranau mengekspresikan nilai budaya melalui bahasa simbolik
yang halus, sakral, dan sarat makna.

Secara sosial, tradisi adok berfungsi sebagai penanda status dan mekanisme legitimasi
yang sangat penting dalam kehidupan masyarakat adat. Pasangan pengantin yang telah
menjalani tradisi adok dipandang telah melewati proses pengakuan resmi oleh komunitas adat,
sehingga keberadaannya tidak lagi berada pada ranah personal semata, melainkan menjadi
bagian dari struktur sosial yang lebih luas. Pengakuan ini menegaskan bahwa pernikahan bukan

Copyright (c) 2026 SOCIAL : Jurnal Inovasi Pendidikan IPS
d https://doi.org/10.51878/social.v6i1.9390

17


https://jurnalp4i.com/index.php/social

SOCIAL : Jurnal Inovasi Pendidikan IPS

o ‘,.;; Vol. 6, No. 1, Januari-Maret 2026
gl e-ISSN : 2797-8842 | p-ISSN : 2797-9431
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/social -~

Jurnal P4l

hanya urusan keluarga inti, tetapi juga peristiwa sosial yang melibatkan kepentingan dan
keharmonisan komunitas. Melalui tradisi adok, masyarakat secara kolektif menyatakan
penerimaan, sekaligus menetapkan batasan tanggung jawab sosial yang harus dijalankan oleh
pasangan pengantin dalam kehidupan bermasyarakat.

Selain sebagai penanda status, tradisi adok juga berperan penting dalam meneguhkan
kehormatan keluarga. Kehormatan ini tidak hanya ditujukan kepada pasangan pengantin, tetapi
juga kepada keluarga besar yang terlibat dalam penyelenggaraan adat. Prosesi yang dijalankan
dengan tertib dan sesuai ketentuan adat mencerminkan komitmen keluarga terhadap nilai-nilai
budaya yang dijunjung tinggi. Kehormatan yang diperoleh melalui tradisi ini bersifat sosial dan
kolektif, karena diakui serta disaksikan langsung oleh masyarakat adat. Fungsi sosial tradisi
adok tersebut memiliki keterkaitan erat dengan nilai-nilai dasar kehidupan berbangsa dan
bermasyarakat. Pare et al., (2024) yang menunjukkan bahwa tradisi adat di berbagai daerah
Indonesia merefleksikan nilai-nilai Pancasila, seperti persatuan, tanggung jawab sosial, dan
musyawarah. Tradisi adok, dalam masyarakat Ranau, menjadi wahana konkret penerapan nilai-
nilai tersebut melalui praktik budaya yang hidup dan berkelanjutan.

B. Pembahasan
1. Tradisi Adok sebagai Wujud Estetika Budaya Ranau

Secara konseptual, tradisi adok dapat dipahami sebagai representasi estetika budaya
yang utuh dan berlapis, karena di dalamnya terjalin dimensi visual, performatif, dan simbolik
yang saling melengkapi. Estetika visual tampak jelas melalui penggunaan busana adat,
ornamen, serta atribut ritual yang dikenakan oleh pengantin dan tokoh adat. Setiap warna, motif,
dan bentuk ornamen tidak dipilih secara acak, melainkan merefleksikan nilai kehormatan,
keteraturan sosial, serta identitas kultural masyarakat Ranau. Keindahan visual dalam tradisi
adok tidak hanya berfungsi memanjakan indera penglihatan, tetapi juga menjadi sarana
komunikasi nilai dan status sosial yang dipahami secara kolektif oleh komunitas adat. Selain
dimensi visual, estetika tradisi adok juga terwujud secara kuat dalam bentuk estetika
performatif. Gerak kuntau atau silat yang teratur, ritmis, dan penuh pengendalian
mencerminkan nilai kesiapan, ketangguhan, dan tanggung jawab sosial, khususnya bagi pihak
laki-laki yang memasuki fase kehidupan baru. Musik pengiring tidak hanya berfungsi sebagai
latar suasana, tetapi menjadi elemen yang menghidupkan makna ritual, membangun nuansa
sakral, dan menyatukan emosi kolektif masyarakat yang hadir.

Dimensi ketiga yang tidak kalah penting adalah estetika simbolik, yang termanifestasi
dalam makna setiap ritus, tuturan adat, serta bunyi gong yang mengiringi pengukuhan Adok.
Simbol-simbol tersebut berfungsi sebagai bahasa budaya yang menyampaikan pesan tentang
legitimasi adat, penerimaan sosial, dan keterikatan individu dengan struktur komunitas. Bunyi
gong, misalnya, tidak hanya dipahami sebagai elemen suara, tetapi sebagai tanda pengesahan
dan pengikat konsensus sosial. Melalui simbol-simbol ini, tradisi adok menghubungkan
dimensi material dan nonmaterial budaya, sekaligus menegaskan hubungan antara manusia,
adat, dan nilai-nilai leluhur yang diwariskan lintas generasi. Ketiga dimensi estetika visual,
performatif, dan simbolik membentuk satu kesatuan makna yang tidak dapat dipisahkan dari
struktur adat Ranau. Tradisi adok, berfungsi sebagai ruang integrasi antara keindahan, nilai, dan
tatanan sosial. Pendekatan ini sejalan dengan pandangan Subiyantoro et al. (2022) yang
menegaskan bahwa estetika budaya tidak pernah berdiri sendiri, melainkan selalu mengandung
pesan moral dan nilai sosial yang dapat ditransformasikan ke dalam pendidikan karakter.

2. Tradisi Adok sebagai Sarana Legitimasi Sosial dan Penguatan Struktur Adat

Copyright (c) 2026 SOCIAL : Jurnal Inovasi Pendidikan IPS
d https://doi.org/10.51878/social.v6i1.9390

18


https://jurnalp4i.com/index.php/social

SOCIAL : Jurnal Inovasi Pendidikan IPS

da’\sle Vol. 6, No. 1, Januari-Maret 2026

gl e-ISSN : 2797-8842 | p-ISSN : 2797-9431

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/social -~

Jurnal P4l

LM

Dari sudut pandang sosiologis, tradisi adok dapat dipahami sebagai instrumen legitimasi
sosial yang memiliki peran krusial dalam mengintegrasikan individu ke dalam tatanan adat
masyarakat Ranau. Prosesi adok bukan sekadar seremoni simbolik, melainkan mekanisme
sosial yang secara resmi menandai perubahan status seseorang di hadapan komunitas adat.
Melalui ritual ini, pengantin khususnya pihak laki-laki tidak lagi diposisikan sebagai individu
otonom, tetapi sebagai bagian dari struktur sosial yang diikat oleh norma, nilai, dan tanggung
jawab adat. Legitimasi yang diperoleh bersifat kolektif karena dihasilkan melalui pengakuan
bersama tokoh adat dan masyarakat, sehingga status sosial baru tersebut memiliki kekuatan
sosial yang mengikat. Tradisi adok berfungsi memastikan bahwa transformasi status sosial
pengantin berlangsung secara tertib dan dapat diterima oleh seluruh unsur masyarakat.
Pengakuan yang lahir dari konsensus adat ini menjadi fondasi penting bagi keteraturan sosial,
karena setiap anggota komunitas memahami batasan peran dan kewajiban yang melekat pada
status baru tersebut. Tradisi adok berperan sebagai sarana pengendalian sosial yang halus
namun efektif. Dengan adanya legitimasi adat, potensi terjadinya ketegangan, penolakan sosial,
atau konflik nilai dapat diminimalkan, sebab perubahan status individu telah melalui
mekanisme budaya yang disepakati bersama.

Fungsi legitimatif tradisi adok juga berdampak langsung pada penguatan kohesi sosial
masyarakat Ranau. Ritual ini tidak hanya melibatkan pengantin dan keluarga inti, tetapi juga
mengundang partisipasi masyarakat secara luas, sehingga tercipta rasa memiliki dan keterikatan
kolektif terhadap peristiwa adat tersebut. Keterlibatan bersama dalam prosesi Adok
memperkuat solidaritas sosial dan mempertegas bahwa kehidupan individu tidak terlepas dari
kepentingan komunitas. Dalam perspektif sosiologi budaya, praktik semacam ini berfungsi
menjaga keseimbangan antara kepentingan personal dan kepentingan sosial, sehingga
keberlangsungan adat dapat terpelihara secara berkelanjutan. Penelitian Nurlaili et al., (2024)
yang menunjukkan bahwa ritual adat memainkan peran penting dalam mempersiapkan
individu, baik secara mental maupun sosial, sebelum memasuki fase kehidupan baru.

3. Nilai-nilai Luhur dalam Tradisi Adok

Nilai-nilai kehormatan, kebersamaan, perlindungan, dan tanggung jawab sosial
merupakan inti moral yang terjalin secara mendalam dalam pelaksanaan tradisi adok. Nilai
kehormatan tercermin dari cara masyarakat adat memosisikan prosesi ini sebagai peristiwa
sakral yang tidak boleh dilakukan secara sembarangan. Kehormatan tidak hanya dilekatkan
pada pasangan pengantin, tetapi juga pada keluarga besar dan komunitas adat yang terlibat.
Melalui tradisi adok, masyarakat Ranau menegaskan bahwa pernikahan adalah peristiwa sosial
yang membawa martabat bersama, sehingga harus dijalani dengan sikap hormat, tertib, dan
penuh kesadaran akan norma adat yang berlaku. Selain kehormatan, nilai kebersamaan menjadi
fondasi utama yang menghidupkan tradisi adok. Seluruh rangkaian ritual dilaksanakan melalui
partisipasi kolektif, mulai dari persiapan hingga pelaksanaan prosesi adat. Keterlibatan tokoh
adat, keluarga, dan masyarakat menunjukkan bahwa tradisi adok bukan ruang individualistik,
melainkan wadah kebersamaan yang mempererat ikatan sosial. Kebersamaan ini tidak sekadar
bersifat fisik, tetapi juga emosional dan simbolik, karena setiap individu merasa menjadi bagian
dari peristiwa adat yang bermakna.

Nilai perlindungan dalam tradisi adok terwujud melalui simbol-simbol ritual dan
keterlibatan struktur adat yang mengawal prosesi. Perlindungan dimaknai sebagai upaya adat
untuk menjaga pasangan pengantin dari ketidakseimbangan sosial, konflik nilai, maupun
gangguan yang bersifat sosial dan simbolik. Melalui legitimasi adat yang diberikan dalam
tradisi adok, pasangan pengantin memperoleh perlindungan moral dan sosial, karena status

Copyright (c) 2026 SOCIAL : Jurnal Inovasi Pendidikan IPS
d https://doi.org/10.51878/social.v6i1.9390

19


https://jurnalp4i.com/index.php/social

SOCIAL : Jurnal Inovasi Pendidikan IPS
Vol. 6, No. 1, Januari-Maret 2026
e-ISSN : 2797-8842 | p-ISSN : 2797-9431
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/social -~

Jurnal P4l

{.x}:\" ‘~.'

barunya telah diakui dan dijaga oleh komunitas. Perlindungan ini bersifat kolektif,
mencerminkan keyakinan bahwa kehidupan individu berada dalam naungan dan tanggung
jawab bersama masyarakat adat. Tanggung jawab sosial menjadi nilai yang secara implisit
terinternalisasi melalui pengalaman langsung mengikuti tradisi adok. Pasangan pengantin tidak
hanya menerima pengakuan adat, tetapi juga dibebani kewajiban untuk menjaga nama baik
keluarga, mematuhi norma adat, dan berkontribusi positif dalam kehidupan bermasyarakat.
Nilai-nilai tersebut tidak diajarkan melalui nasihat verbal atau doktrin formal, melainkan
dialami secara langsung melalui keterlibatan aktif dalam ritual. Pola pembelajaran nilai berbasis
pengalaman ini sejalan dengan Igbal et al. (2024) yang menyatakan bahwa keterlibatan aktif
dalam upacara adat mampu mendorong apresiasi terhadap budaya lokal sekaligus memperkuat
internalisasi nilai kebersamaan.

4. Dialektika Tradisi Adok dan Dinamika Sosial Modern

Di tengah derasnya arus modernisasi dan perubahan gaya hidup masyarakat, tradisi adok
menghadapi berbagai tantangan yang cukup signifikan. Salah satu tantangan utama adalah
kecenderungan terjadinya penyederhanaan prosesi adat, baik dari segi tahapan ritual maupun
penggunaan simbol-simbol tradisional. Faktor efisiensi waktu, biaya, serta pengaruh budaya
populer sering kali mendorong masyarakat terutama generasi muda untuk menyesuaikan
praktik adat dengan pola kehidupan modern. Akibatnya, sebagian makna filosofis dan simbolik
yang terkandung dalam tradisi adok berisiko tereduksi, bahkan terabaikan, jika tidak dipahami
secara mendalam. Selain penyederhanaan prosesi, tantangan lain yang tidak kalah penting
adalah menurunnya tingkat pemahaman generasi muda terhadap nilai dan makna tradisi adok.
Bagi sebagian generasi muda, tradisi adat kerap dipandang sebagai peninggalan masa lalu yang
kurang relevan dengan kebutuhan zaman. Kurangnya ruang dialog antargenerasi serta
minimnya proses pewarisan nilai secara naratif dan edukatif menyebabkan tradisi ini berpotensi
kehilangan makna substansialnya. Kondisi tersebut menuntut perhatian serius, karena tanpa
pemahaman yang memadai, Tradisi adok berisiko dipertahankan hanya sebagai simbol formal
tanpa penghayatan nilai yang utuh. Hal ini diperparah oleh masuknya pengaruh budaya asing
yang berpotensi mengancam dan merusak nilai-nilai budaya lokal yang telah lama ada dan
menjadi bagian integral dari identitas bangsa (Andharu et al., 2023; Basri, 2023; Hiswara et al.,
2023; Saputra et al., 2024; Yulianie et al., 2025).

Meskipun demikian, hasil penelitian menunjukkan bahwa masyarakat adat Ranau secara
kolektif masih memandang Tradisi Adok sebagai identitas budaya yang fundamental. Tradisi
ini dipahami sebagai penanda jati diri, sekaligus warisan leluhur yang merepresentasikan nilai
kehormatan, keteraturan sosial, dan kebersamaan. Kesadaran kolektif ini menjadi modal sosial
yang kuat dalam upaya mempertahankan keberlangsungan tradisi adok. Tokoh adat dan
kelompok masyarakat tertentu masih berperan aktif dalam menjaga keaslian prosesi, sekaligus
menanamkan pemahaman bahwa tradisi bukan sekadar ritual, melainkan fondasi nilai yang
membentuk karakter dan tatanan sosial masyarakat Ranau. Oleh karena itu, diperlukan sinergi
yang berkelanjutan antar elemen masyarakat untuk menciptakan ekosistem budaya yang
inklusif dan inspiratif, sehingga tradisi ini dapat menjadi jembatan utama dalam membentuk
generasi muda yang mencintai dan bangga terhadap warisan budayanya sendiri (Christina et
al., 2025; Fibiona et al., 2024; Hidayatullah, 2024; Muliyana et al., 2025; Utami et al., 2023).

KESIMPULAN

Copyright (c) 2026 SOCIAL : Jurnal Inovasi Pendidikan IPS
d https://doi.org/10.51878/social.v6i1.9390

20


https://jurnalp4i.com/index.php/social

SOCIAL : Jurnal Inovasi Pendidikan IPS

aa’ sl Vol. 6, No. 1, Januari-Maret 2026

gl e-ISSN : 2797-8842 | p-ISSN : 2797-9431

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/social

L G

-~

Jurnal P4l

Penelitian ini menegaskan bahwa tradisi adok merupakan puncak estetika budaya dalam
adat pernikahan masyarakat Ranau di Desa Sukamarga, OKU Selatan. Tradisi ini tidak hanya
menghadirkan keindahan visual dan performatif melalui prosesi, ornamen, serta iringan musik
adat, tetapi juga memuat makna simbolik yang mendalam sebagai mekanisme pengukuhan
nilai, status, dan tatanan sosial. Tradisi adok berfungsi sebagai ruang perjumpaan antara
estetika, sakralitas, dan struktur adat yang secara kolektif memperkuat identitas budaya
masyarakat Ranau. Lebih dari sekadar ritual, tradisi adok menjadi simbol kehormatan keluarga,
penanda legitimasi sosial pasangan pengantin, serta sarana penerimaan resmi dalam komunitas
adat. Setiap unsur dalam prosesi tradisi adok mencerminkan nilai kebersamaan, tanggung jawab
sosial, dan penghormatan terhadap norma adat yang diwariskan lintas generasi. Secara teoretis,
penelitian ini memperkaya kajian budaya dengan menempatkan tradisi adok sebagai ekspresi
estetika simbolik yang relevan untuk dianalisis dalam perspektif Pendidikan Pancasila dan
Kewarganegaraan. Secara praktis, penelitian ini memberikan dasar bagi upaya pelestarian adat
serta pengembangan pendidikan berbasis budaya lokal sebagai sumber pembelajaran
kontekstual. Ke depan, diperlukan penelitian lanjutan yang lebih komparatif serta penguatan
kebijakan budaya untuk memastikan keberlanjutan tradisi adok di tengah dinamika sosial
modern

DAFTAR PUSTAKA

Anam, K., Desiyanto, J., & Maryana, T. (2025). Implementasi nilai-nilai Pancasila dan makna
simbol dalam tradisi Ber-oberen Desa Batioh Sampang. CIVICUS: Pendidikan-
Penelitian-Pengabdian Pendidikan Pancasila dan Kewarganegaraan, 13(2), 42—50.
https://journal.uir.ac.id/index.php/civicus/article/view/17842

Andharu, D., Widayati, W., Fadillah, M. R. 1., & Pasopati, R. U. (2023). Grebeg Mantra
Memetri of Wonosari Residents Village, Tutur District: A semiotic studies. Journal
Corner of Education Linguistics and Literature, 3(2), 134-146.
https://doi.org/10.54012/jcell.v3i2.213

Anis, F., Nugroho, P. A., Hutami, T. S., Puspitaningrum, D. A., Nasution, & Katsuhisa, S.
(2025). Integrating Gresik’s local cultural wisdom into character education for
shaping the Pancasila student profile. Jurnal Civics: Media Kajian
Kewarganegaraan, 22(2), 228-240. https://doi.org/10.21831/j¢.v22i2.86062

Arianto, B., & Handayani, B. (2023). Media sosial sebagai saluran komunikasi digital
kewargaan: Studi etnografi digital. ARKANA: Jurnal Komunikasi dan Media, 2(2),
220-236. https://doi.org/10.62022/arkana.v2i102.5813

Aris, M., Dewi, R. S., & Lestari, R. Y. (2024). Tradisi uang panai dalam pernikahan diaspora
suku Bugis (Studi etnografi pada masyarakat Kampung Bugis di Desa Banten
Kecamatan Kasemen Serang Banten). Jurnal Pendidikan Kewarganegaraan, 14(1),
1-15. https://jurnal.unimed.ac.id/2012/index.php/jpk/article/view/523 14

Bakri, A. (2022). Nilai Pancasila dan kewarganegaraan dalam tradisi Pacu Jalur di Kabupaten
Kuantan Singingi Provinsi Riau. De Cive: Jurnal Penelitian Pendidikan Pancasila
dan Kewarganegaraan, 2(4), 165—170. https://doi.org/10.56393/decive.v2i4.1665

Basri, H. (2023). Dampak globalisasi terhadap sistem pendidikan: Perspektif sosiologi
pendidikan.  Al-Murabbi:  Jurnal Pendidikan  Islam, 1(1), 128-140.
https://doi.org/10.62086/al-murabbi.v1il.446

Cahyaningsih, A., Nurdin, E. S., Budimansyah, D., & Ruyadi, Y. (2025). Ethno-learning as a
character education strategy: Integration of local culture in Cirebon schools. Jurnal

Copyright (c) 2026 SOCIAL : Jurnal Inovasi Pendidikan IPS
d https://doi.org/10.51878/social.v6i1.9390

21


https://jurnalp4i.com/index.php/social
https://www.google.com/search?q=https://journal.uir.ac.id/index.php/civicus/article/view/17842
https://doi.org/10.54012/jcell.v3i2.213
https://doi.org/10.21831/jc.v22i2.86062
https://doi.org/10.62022/arkana.v2i02.5813
https://www.google.com/search?q=https://jurnal.unimed.ac.id/2012/index.php/jpk/article/view/52314
https://doi.org/10.56393/decive.v2i4.1665
https://doi.org/10.62086/al-murabbi.v1i1.446

SOCIAL : Jurnal Inovasi Pendidikan IPS

g 9: Vol. 6, No. 1, Januari-Maret 2026
p W e-ISSN : 2797-8842 | p-ISSN : 2797-9431
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/social -~
Jurnal P4i

Pendidikan PKN (Pancasila dan Kewarganegaraan), 6(1), 287-299.
https://jurnal.untan.ac.id/index.php/JPPKn/article/view/93203

Christina, D., Yetti, E., & Herdiati, D. (2025). Membentuk generasi cinta budaya lewat musik
tradisional di usia emas. LEARNING: Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan Dan
Pembelajaran, 5(2), 933-942. https://doi.org/10.51878/learning.v5i2.5643

Fibiona, I. I., Ariwibowo, G., Sumarno, S., Mumfangati, T., Nurwanti, Y., & Dwinanto, A.
(2024). Heritage in motion: Safeguarding the cultural legacy of Wayang Kulit
Kedu, Indonesia. Trames: Journal of the Humanities and Social Sciences, 28(2),
189-205. https://doi.org/10.3176/tr.2024.2.06

Hidayatullah, R. (2024). Seni Tradisi Indonesia dan Tantangan Masyarakat Global. Grenek
Music Journal, 13(1), 107—120. https://doi.org/10.24114/grenek.v13i1.57012

Hiswara, A., Aziz, A. M., & Pujowati, Y. (2023). Cultural preservation in a globalized world:
Strategies for sustaining heritage. West Science Social and Humanities Studies,
1(3), 98—105. https://doi.org/10.58812/wsshs.v1i03.250

Igbal, F. M., Sanusi, A. R., & Susanto, E. (2024). Proyek penguatan profil pelajar Pancasila
dalam upacara adat Sunda di MA Miftahul Huda. Jurnal Pendidikan
Kewarganegaraan (JPKN), 8(2), 134—-143. https://doi.org/10.32530/jpkn.v8i2.152

Kasih, T. F. K., Wibowo, A. P., & Widodo, R. (2024). Upaya pemerintah desa dalam
melestarikan nilai kearifan lokal tari topeng melalui perspektif pendidikan
kewarganegaraan. Jurnal Kewarganegaraan, 21(1), 15-33.
https://doi.org/10.24114/jk.v21i1.51590

Melisa, M., Rustiyarso, R., Atmaja, T. S., Bistari, B., & Purnama, S. (2025). Analisis civic
culture dalam pernikahan adat Melayu Sambas sebagai kearifan lokal di Desa Twi
Mentibar. Jurnal Pendidikan Tambusai, 9(1), 6370-6379.
https://doi.org/10.31004/jptam.v9i1.25482

Muliyana, R., Afif, F., Dinda, D., Pratiwi, D., Akmal, K. S., Mutiara, M., Ramadhani, D. R. S.,
& Sunardi, S. (2025). Peran mahasiswa KKN tematik UIN Datokarama terhadap
generasi muda dalam melestarikan kebudayaan di desa Towale melalui “Festival
Towale.”  Ardhi: Jurnal Pengabdian  Masyarakat, 3(3), 230-240.
https://doi.org/10.61132/ardhi.v31i3.1351

Nurlaili, R., Afifah, A. Z. W., Halima, O. N., Feronica, D., Sugiantoro, & Setyawan, K. G.
(2024). Mengungkapkan makna simbolis upacara pernikahan Midodareni di daerah
Ngawi. Maharsi: Jurnal Pendidikan Sejarah dan Sosiologi, 6(3), 93-102.
https://doi.org/10.33503/maharsi.v613.68

Pare, P. Y. D., Tandafatu, F. X. B. U., Mbagha, M. S., Raja, M. O., & Ngaza, W. Y. (2024).
Nilai-nilai Pancasila yang terkandung dalam tradisi adat Flores, Nusa Tenggara
Timur. PACIVIC: Jurnal Pendidikan Pancasila dan Kewarganegaraan, 4(2), 67-79.
https://doi.org/10.37012/pacivic.v4i2.2152

Putra, Z., Jasrudin, J., & Lestari, E. (2024). Nilai-nilai pendidikan karakter yang terkandung
dalam tradisi pamali suku Bugis di Desa Lameong-meong. Jurnal Pancasila dan
Kewarganegaraan, 9(2), 120—128. https://doi.org/10.24269/jpk.v9i2.9222

Santaka, K. A. (2024). Nilai budaya dan implementasi Pancasila pada tradisi Manten Kucing
di  Kabupaten = Tulungagung. @ PKn  Progresif, 19(1), 120-135.
https://jurnal.fkip.uns.ac.id/index.php/pknp/article/view/17823

Copyright (c) 2026 SOCIAL : Jurnal Inovasi Pendidikan IPS
d https://doi.org/10.51878/social.v6i1.9390

22


https://jurnalp4i.com/index.php/social
https://www.google.com/search?q=https://jurnal.untan.ac.id/index.php/JPPKn/article/view/93203
https://doi.org/10.51878/learning.v5i2.5643
https://doi.org/10.3176/tr.2024.2.06
https://doi.org/10.24114/grenek.v13i1.57012
https://doi.org/10.58812/wsshs.v1i03.250
https://www.google.com/search?q=https://doi.org/10.32530/jpkn.v8i2.152
https://doi.org/10.24114/jk.v21i1.51590
https://doi.org/10.31004/jptam.v9i1.25482
https://doi.org/10.61132/ardhi.v3i3.1351
https://doi.org/10.33503/maharsi.v6i3.68
https://www.google.com/search?q=https://doi.org/10.37012/pacivic.v4i2.2152
https://doi.org/10.24269/jpk.v9i2.9222
https://www.google.com/search?q=https://jurnal.fkip.uns.ac.id/index.php/pknp/article/view/17823

SOCIAL : Jurnal Inovasi Pendidikan IPS
Vol. 6, No. 1, Januari-Maret 2026
e-ISSN : 2797-8842 | p-ISSN : 2797-9431
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/social

29
1 P
*©

B3

-~

Jurnal P4l

Saputra, R., Hasanah, N., Kamaludin, Azis, M. Y., Putra, M. A., & Armayadi, Y. (2024). Peran
seni dalam mempertahankan identitas budaya lokal di era modern. Besaung: Jurnal
Seni Desain Dan Budaya, 9(2), 183—192. https://doi.org/10.36982/jsdb.v9i2.4044

Sartika, R., Praja, W. N., & Azis, A. (2022). Sustainable development goals: Recognition of
Pancasila education materials in shaping student ethics in the digital era. Jurnal
Civics: Media Kajian Kewarganegaraan, 19(2), 303-309.
https://doi.org/10.21831/JC.V1912.48285

Subiyantoro, S., Suharto, M., & Fahrudin, D. (2022). Estetika paradoks wayang Punakawan
dalam telaah tafsir simbolik sebagai sumber pendidikan karakter. Jurnal Pendidikan
Karakter, 13(1), 45-58. https://doi.org/10.21831/jpka.v13i1.44773

Utami, V., Ahmad, S., & Wahyuni, D. (2023). Tradition’s vital role: Exploring the multifaceted
functions of Mandi Ka Luak in Minangkabau society. Journal of Contemporary
Rituals and Traditions, 1(2), 89—102. https://doi.org/10.15575/jcrt.381

Woi Mite, K. D., Deru, R., Meze, L. T., Meze, M. D., Naze, M. N., Munde, Y. A., & Dhiu, R.
(2024). Reba Ngada sebagai simbol persatuan dan keberagaman dalam Pancasila.
PACIVIC: Jurnal Pendidikan Pancasila dan Kewarganegaraan, 4(2), 80-90.
https://doi.org/10.37012/pacivic.v4i2.2153

Yulianie, P., Anjani, M., Dotrimensi, D., & Triyani, T. (2025). Membangun identitas nasional
melalui pendidikan kewarganegaraan di SMP Kristen Rehobot Palangka Raya.
SOCIAL.: Jurnal Inovasi Pendidikan IPS, 5(1), 105-116.
https://doi.org/10.51878/social.v5i1.4626

Copyright (c) 2026 SOCIAL : Jurnal Inovasi Pendidikan IPS
d https://doi.org/10.51878/social.v6i1.9390

23


https://jurnalp4i.com/index.php/social
https://doi.org/10.36982/jsdb.v9i2.4044
https://doi.org/10.21831/JC.V19I2.48285
https://doi.org/10.21831/jpka.v13i1.44773
https://doi.org/10.15575/jcrt.381
https://www.google.com/search?q=https://doi.org/10.37012/pacivic.v4i2.2153
https://doi.org/10.51878/social.v5i1.4626

