
 
PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 

Vol. 6, No. 1, Januari-Maret 2026 

e-ISSN : 2797-3344 | p-ISSN : 2797-3336 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy 

 

Copyright (c) 2026 PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 

https://doi.org/10.51878/paedagogy.v6i1.8080  

214  

IMPLIKASI PSIKOLOGI PERKEMBANGAN MORAL KOHLBERG TERHADAP 

PEMBENTUKAN KARAKTER RELIGIUS SISWA 

 

B. Siti Mardliyah1, Sinta Bella2, Sabrina Izzatul Jannah3, Nafisatussa’adah4, Tarsono5 
1,2,3,4,5 UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia  

e-mail: mardliyahsiti401@gmail.com  

 

Diterima: 1/1/2026; Direvisi: 8/1/2026; Diterbitkan: 15/1/2026 

 

ABSTRAK 

Penelitian ini dilatarbelakangi oleh tantangan persisten dalam membentuk karakter religius 

siswa yang autentik, di mana pendidikan agama sering kali hanya menghasilkan kepatuhan 

ritualistik tanpa internalisasi nilai yang mendalam. Studi ini berfokus pada analisis implikasi 

teori perkembangan moral Lawrence Kohlberg sebagai landasan strategis untuk merevitalisasi 

praktik pendidikan karakter religius. Melalui metode kualitatif dengan pendekatan studi 

literatur deskriptif-analitis, penelitian ini menyintesis karya-karya utama Kohlberg dan literatur 

psikologi agama untuk membangun kerangka pedagogis yang relevan. Temuan utama 

menunjukkan adanya hubungan struktural yang signifikan antara tingkat penalaran moral 

dengan ekspresi religiusitas: tahap Prakonvensional memunculkan spiritualitas instrumental 

berbasis imbalan dan hukuman, tahap Konvensional melahirkan kepatuhan normatif terhadap 

aturan sosial, sedangkan tahap Pascakonvensional mencerminkan internalisasi prinsip etika 

universal secara otonom. Temuan ini mengimplikasikan perlunya pendekatan pendidikan yang 

adaptif, di mana metode pengajaran seperti diskusi dilema moral disesuaikan dengan 

kematangan kognitif siswa untuk mendorong perkembangan moral. Disimpulkan bahwa 

kerangka kerja Kohlberg berfungsi sebagai peta jalan pedagogis krusial bagi pendidik untuk 

mentransformasi ketaatan yang bersifat eksternal menjadi komitmen moral-religius yang kokoh 

dan terinternalisasi, sehingga keberhasilan pendidikan karakter sangat bergantung pada 

keselarasan intervensi edukatif dengan tahapan perkembangan moral peserta didik. 

Kata Kunci: Perkembangan Moral, Kohlberg, Karakter Religius, Pendidikan Agama. 

 

ABSTRACT 

This research is motivated by the persistent challenge of shaping students' authentic religious 

character, where religious education often results only in ritualistic obedience without a deep 

internalization of values. This study focuses on analyzing the implications of Lawrence 

Kohlberg's moral development theory as a strategic foundation for revitalizing the practice of 

religious character education. Using qualitative methods with a descriptive-analytical literature 

study approach, this study synthesizes Kohlberg's key works and the psychology of religion 

literature to build a relevant pedagogical framework. Key findings indicate a significant 

structural relationship between the level of moral reasoning and the expression of religiosity: 

the Preconventional stage gives rise to instrumental spirituality based on rewards and 

punishments, the Conventional stage gives rise to normative obedience to social rules, while 

the Postconventional stage reflects the autonomous internalization of universal ethical 

principles. These findings imply the need for an adaptive educational approach, where teaching 

methods such as moral dilemma discussions are tailored to students' cognitive maturity to foster 

moral development. It is concluded that Kohlberg's framework serves as a crucial pedagogical 

roadmap for educators to transform external obedience into a strong and internalized moral-

mailto:mardliyahsiti401@gmail.com


 
PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 

Vol. 6, No. 1, Januari-Maret 2026 

e-ISSN : 2797-3344 | p-ISSN : 2797-3336 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy 

 

Copyright (c) 2026 PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 

https://doi.org/10.51878/paedagogy.v6i1.8080  

215  

religious commitment, so that the success of character education is highly dependent on the 

alignment of educational interventions with the stages of students' moral development. 

Keywords: Moral Development; Kohlberg; Religious Character; Religious Education, 

 

PENDAHULUAN 

Konsep dasar dalam ajaran Islam menegaskan bahwa setiap anak yang terlahir ke dunia 

membawa potensi bawaan berupa fitrah, yakni keadaan suci dan bersih yang siap menerima 

kebaikan. Landasan teologis yang bersumber dari sabda Nabi ini memberikan inspirasi 

mendalam sekaligus mandat moral bagi setiap orang tua untuk memulai proses pembentukan 

karakter buah hati mereka sejak dini (Mahesa et al., 2022; Satriyawan & Ichsan, 2020; Syahrul 

& Nurhafizah, 2021). Orang tua memegang peran sentral sebagai pendidik pertama dan utama 

yang bertanggung jawab menanamkan kesadaran terhadap nilai-nilai kebaikan, mengajarkan 

etika dasar, serta mencontohkan perilaku berbakti. Dalam fase awal kehidupan ini, pendidikan 

dalam lingkungan keluarga bukan sekadar transfer pengetahuan, melainkan sebuah upaya 

strategis untuk mengarahkan anak menemukan jalan kebenaran dan membentuk kepribadian 

yang luhur. Dengan demikian, peran orang tua menjadi sangat vital dalam meletakkan fondasi 

spiritual dan moral sebelum anak berinteraksi dengan lingkungan sosial yang lebih luas, 

memastikan bahwa potensi kesucian tersebut tidak tergerus oleh pengaruh negatif, melainkan 

berkembang menjadi karakter yang kuat dan terpuji (Anisah et al., 2021; Sudarsono et al., 2021; 

Syahrul & Nurhafizah, 2021). 

Lebih jauh lagi, fungsi edukasi sejatinya tidak boleh direduksi hanya pada 

pengembangan dimensi cognitive atau kecerdasan intelektual siswa semata, melainkan harus 

meluas secara holistik mencakup pembentukan karakter dan moralitas. Aspek moral ini 

merupakan fondasi krusial yang menentukan kualitas interaksi sosial seseorang di masa depan. 

Di tengah dinamika perkembangan zaman yang semakin rumit dan penuh tantangan saat ini, 

yang ditandai dengan percepatan arus informasi yang tak terbendung, terjadinya defisit 

keteladanan dari para tokoh publik, serta masifnya paparan pengaruh negatif dari media sosial, 

upaya penguatan pendidikan moral menjadi suatu keniscayaan yang mendesak. Generasi muda, 

yang digadang-gadang sebagai suksesor bangsa, memerlukan pembinaan yang komprehensif 

agar tidak kehilangan arah. Pembinaan ini harus melampaui batas-batas angka akademis, guna 

menanamkan nilai-nilai fundamental seperti integritas diri, empati terhadap sesama, serta 

akuntabilitas moral yang tinggi, sehingga mereka mampu menjadi individu yang tidak hanya 

cerdas otaknya, tetapi juga baik hatinya (Anisah et al., 2021; Eryandi, 2023; Hafidz et al., 2022). 

Meskipun pengembangan karakter religius yang kokoh menjadi sasaran utama dalam 

sistem pendidikan, khususnya di lingkungan yang menjunjung tinggi nilai spiritual, upaya ini 

sering kali menghadapi kendala serius di lapangan. Tantangan terbesar yang dihadapi para 

pendidik adalah bagaimana mentransformasi ketaatan pada ritual ibadah yang bersifat eksternal 

agar berubah menjadi komitmen moral-religius yang benar-benar terinternalisasi atau menyatu 

dalam jiwa peserta didik. Persoalan mendasar ini sering kali bersumber dari adanya diskoneksi 

atau ketidaksambungan antara metode pengajaran agama yang diterapkan—yang cenderung 

kaku, doktriner, dan berfokus pada aturan formal—dengan tingkat kematangan kognitif serta 

etika siswa dalam mencerna makna di balik ajaran tersebut. Berbagai observasi 

mengindikasikan bahwa tanpa proses internalisasi yang tepat, praktik keagamaan siswa 

cenderung bersifat instrumental, yakni hanya digerakkan oleh keinginan mendapat imbalan 

nilai atau rasa takut akan hukuman, sehingga perilaku tersebut mudah berubah dan luntur ketika 



 
PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 

Vol. 6, No. 1, Januari-Maret 2026 

e-ISSN : 2797-3344 | p-ISSN : 2797-3336 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy 

 

Copyright (c) 2026 PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 

https://doi.org/10.51878/paedagogy.v6i1.8080  

216  

konteks sosial atau pengawasan tidak lagi ada (Fadilah et al., 2020; Narimo, 2020; Susanti et 

al., 2024). 

Untuk memahami dinamika perkembangan moral tersebut, teori psikologi 

perkembangan yang diperkenalkan oleh Lawrence Kohlberg menawarkan kerangka kerja yang 

sangat relevan. Gagasan ini menyatakan bahwa setiap individu akan melalui tingkatan-

tingkatan perkembangan moral yang berurutan, mulai dari tahap Pre-conventional, 

Conventional, hingga Post-conventional, dalam cara mereka membangun penalaran tentang 

keadilan dan kebenaran. Meskipun teori ini pada awalnya tidak dirancang secara spesifik untuk 

kajian teologi, berbagai studi lanjutan telah mendemonstrasikan adanya keterkaitan yang sangat 

erat antara tingkat penalaran etis seseorang dengan kedalaman dimensi spiritualnya. Studi-studi 

tersebut menunjukkan pola bahwa individu yang telah mencapai tingkat moralitas yang lebih 

maju cenderung mampu mengembangkan pemahaman keagamaan yang lebih universal, 

inklusif, dan reflektif. Hal ini menegaskan bahwa kematangan beragama tidak bisa dipisahkan 

dari kematangan berpikir moral, di mana seseorang tidak lagi beragama hanya karena ikut-

ikutan, melainkan karena kesadaran prinsipil akan nilai-nilai luhur yang dikandung oleh ajaran 

agamanya (Gunawan et al., 2021; Masinambow & Nasrani, 2021). 

Kendati relevansi antara teori perkembangan moral dan spiritualitas cukup kuat, dunia 

pendidikan masih dihadapkan pada minimnya literatur yang secara gamblang menyediakan 

model pedagogical yang aplikatif. Masih jarang ditemukan panduan yang menghubungkan 

secara spesifik setiap tahap perkembangan moral Kohlberg dengan strategi pembentukan 

karakter religius yang presisi di ruang kelas. Kekosongan referensi ini meninggalkan 

pertanyaan krusial yang perlu segera dijawab oleh para praktisi pendidikan: Bagaimana 

sebenarnya pendidik dapat menyesuaikan pendekatan pengajaran agama mereka secara akurat 

demi mendorong pergeseran moral siswa? Diperlukan sebuah strategi yang jelas untuk 

membimbing siswa bergerak dari pemahaman agama yang dangkal menuju komitmen religius 

yang lebih dewasa dan mandiri. Tanpa adanya jembatan metodologis ini, pengajaran agama 

berisiko terjebak pada rutinitas hafalan dalil tanpa mampu menyentuh sisi penalaran etis siswa, 

sehingga gagal mencetak generasi yang memiliki ketahanan moral yang autentik dalam 

menghadapi tantangan etika di kehidupan nyata. 

Urgensi penelitian ini juga didukung oleh temuan-temuan riset terdahulu yang 

menyoroti pentingnya memahami tahapan perkembangan anak. Penelitian yang mengkaji 

perkembangan moral anak dalam perspektif pendidikan dengan merujuk pada teori Kohlberg 

menegaskan bahwa kerangka kerja bertahap ini sangat efektif untuk memetakan posisi moral 

anak saat ini. Selain itu, studi lain mengenai pengaruh pola asuh menunjukkan adanya korelasi 

signifikan antara interaksi orang tua-anak dengan kualitas moral yang terbentuk. Secara umum, 

anak-anak yang mendapatkan pola asuh yang sesuai dan responsif cenderung memiliki 

perkembangan moral yang lebih maju dibandingkan mereka yang diabaikan. Fakta-fakta ini 

memperkuat argumen bahwa pendidikan karakter tidak bisa dilakukan secara serampangan atau 

"satu ukuran untuk semua" (one size fits all). Diperlukan pemahaman mendalam tentang 

kondisi psikologis dan fase perkembangan moral anak agar intervensi pendidikan yang 

diberikan, baik di rumah maupun di sekolah, dapat berjalan efektif dan menghasilkan dampak 

perubahan perilaku yang permanen. 

Oleh karena itu, fokus sentral dan tujuan utama dari penelitian ini adalah untuk 

melakukan analisis mendalam serta perumusan terhadap implikasi teoretis dan praktis dari 

masing-masing tahap perkembangan moral Kohlberg terhadap aspek vital pembentukan 

karakter religius. Dengan memanfaatkan metode studi literatur deskriptif-analitis, penelitian ini 



 
PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 

Vol. 6, No. 1, Januari-Maret 2026 

e-ISSN : 2797-3344 | p-ISSN : 2797-3336 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy 

 

Copyright (c) 2026 PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 

https://doi.org/10.51878/paedagogy.v6i1.8080  

217  

menguji hipotesis bahwa efektivitas pembentukan karakter religius sangat ditentukan oleh 

keselarasan antara intervensi edukatif yang diberikan guru dengan tingkat penalaran moral yang 

sedang dimiliki siswa. Studi ini akan merincikan peta jalan pedagogical tentang bagaimana 

siswa pada tahap awal memaknai agama sebagai mekanisme hadiah-sanksi, bagaimana siswa 

tahap menengah melihat agama sebagai kepatuhan norma kolektif, dan bagaimana siswa tahap 

lanjut menginternalisasi iman sebagai prinsip etika universal. Temuan ini diharapkan menjadi 

panduan praktis bagi pengajar untuk memfasilitasi transisi siswa dari kepatuhan lahiriah 

menuju komitmen batiniah, karena mengabaikan tahapan ini berisiko menghasilkan karakter 

religius yang rapuh. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menerapkan pendekatan kualitatif melalui desain studi literatur deskriptif-

analitis sebagai strategi utama penyelidikan. Metode ini dipilih secara spesifik untuk 

membedah, menyintesis, dan merekonstruksi kerangka teoretis tanpa melakukan intervensi 

langsung di lapangan atau pengumpulan data empiris. Fokus utama penelitian diarahkan pada 

eksplorasi literatur akademik yang relevan dengan teori perkembangan moral Lawrence 

Kohlberg, pendidikan karakter religius, serta dinamika hubungan antara moralitas dan 

spiritualitas. Populasi data dalam studi ini mencakup seluruh referensi tertulis yang otoritatif, 

baik berupa buku teks, artikel jurnal, maupun prosiding konferensi yang membahas tema 

terkait. Dalam proses seleksi bahan pustaka, peneliti menggunakan teknik purposive sampling 

untuk menentukan data primer yang bersumber langsung dari karya-karya fundamental 

Kohlberg, serta data sekunder yang terdiri dari kajian kritis dan pengembangan teori etika 

keagamaan oleh para sarjana lain. Kriteria inklusi yang ketat diterapkan untuk memastikan 

bahwa literatur yang dipilih memiliki relevansi substansial dan kredibilitas ilmiah yang tinggi 

guna mendukung argumen penelitian. 

Prosedur pengumpulan data dilaksanakan secara sistematis melalui empat tahapan kerja 

yang terstruktur. Tahap pertama adalah penelusuran data secara komprehensif pada berbagai 

pangkalan data akademik untuk mengidentifikasi sumber-sumber yang potensial. Tahap kedua 

melibatkan proses reduksi data, di mana peneliti melakukan seleksi, pemilahan, dan pemadatan 

informasi inti dari literatur yang telah terkumpul, membuang bagian yang tidak relevan, dan 

memfokuskan pada konsep-konsep kunci. Tahap ketiga adalah penyajian data, yakni 

mengorganisasikan temuan-temuan teoretis ke dalam matriks analisis dan diagram konseptual 

untuk memvisualisasikan hubungan antarvariabel. Tahap terakhir adalah sintesis konseptual 

dan verifikasi, di mana peneliti melakukan analisis isi kualitatif secara mendalam serta 

pemeriksaan silang atau cross-referencing antarberbagai sumber untuk memastikan konsistensi 

logis. Dalam keseluruhan proses ini, peneliti bertindak sebagai instrumen utama atau human 

instrument yang berperan aktif dalam menginterpretasikan makna di balik teks dan membangun 

konstruksi teoretis baru. 

Teknik analisis data yang diterapkan menggabungkan pendekatan deduktif dan induktif 

untuk menghasilkan pemahaman yang utuh. Analisis deduktif digunakan dengan menjadikan 

tahapan perkembangan moral Kohlberg—prakonvensional, konvensional, dan 

pascakonvensional—sebagai kategori awal untuk memetakan fenomena karakter religius. 

Sementara itu, analisis induktif dijalankan untuk mengidentifikasi pola-pola baru dan 

merumuskan strategi pedagogis yang adaptif berdasarkan sintesis literatur. Peneliti 

menggunakan validitas konseptual sebagai tolok ukur untuk menguji koherensi internal 

argumen yang dibangun, dengan asumsi dasar bahwa tingkat penalaran moral merupakan faktor 

determinan dalam proses internalisasi nilai-nilai keagamaan. Meskipun metode ini memiliki 



 
PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 

Vol. 6, No. 1, Januari-Maret 2026 

e-ISSN : 2797-3344 | p-ISSN : 2797-3336 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy 

 

Copyright (c) 2026 PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 

https://doi.org/10.51878/paedagogy.v6i1.8080  

218  

keterbatasan karena sifatnya yang teoretis-konseptual dan belum teruji secara empiris di kelas, 

hasil analisis ini diharapkan mampu menghasilkan rekomendasi pedagogis yang solid dan peta 

jalan strategis bagi para pendidik dalam merancang intervensi pendidikan karakter yang lebih 

efektif dan bermakna. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hasil 

1. Konseptualisasi Moralitas dan Hubungannya dengan Karakter Religius 

Hasil analisis mendalam terhadap literatur menunjukkan bahwa moralitas berfungsi 

sebagai tolok ukur fundamental untuk menilai validitas atau kualitas suatu tindakan manusia. 

Moralitas bukan sekadar kumpulan aturan kaku, melainkan prinsip hidup normatif yang 

mengikat dan menentukan parameter perilaku benar atau salah dalam sebuah komunitas. 

Temuan ini menegaskan bahwa sejalan dengan perkembangan usia biologis, struktur moralitas 

individu terus berevolusi secara dinamis. Oleh karena itu, peraturan normatif memerlukan 

penanaman yang disengaja dan pemeliharaan berkelanjutan oleh institusi sosial seperti 

keluarga, lembaga pendidikan, dan komunitas keagamaan. Analisis ini memvalidasi hipotesis 

bahwa pembentukan karakter religius yang efektif sangat bergantung pada keselarasan antara 

metode intervensi pedagogis dengan level penalaran moral siswa. Artinya, karakter religius 

bukan semata-mata produk dari banyaknya materi agama yang dihafal, melainkan hasil dari 

bagaimana struktur kognitif moral individu menginterpretasikan ajaran tersebut (Narimo, 2020; 

Suliswiyadi, 2020). 

Lebih lanjut, sintesis data menyoroti adanya hubungan struktural yang kuat antara dimensi 

perkembangan moral dan manifestasi sikap keagamaan. Perkembangan moral mencakup 

dimensi intrapersonal yang mengatur regulasi diri, serta dimensi interpersonal yang mengelola 

interaksi sosial dan penyelesaian konflik. Temuan ini mengindikasikan bahwa kemampuan 

individu untuk membedakan antara niat baik dan buruk merupakan aspek fundamental yang 

harus dibangun sejak dini, meskipun kemampuan berpikir abstrak belum sepenuhnya matang. 

Implikasi dari hubungan struktural ini adalah bahwa kedalaman spiritual atau iman yang 

reflektif hanya dapat dicapai jika individu telah melampaui tahapan penalaran moral tertentu. 

Jika seorang peserta didik masih berada pada level pemikiran yang dangkal, mereka akan 

mengalami kesulitan dalam mencapai penghayatan spiritual yang bermakna, karena 

pemahaman mereka tentang kebenaran masih terikat pada faktor-faktor eksternal atau sekadar 

kepatuhan buta (Arti et al., 2024; Musyawir et al., 2024). 

2. Karakteristik Religius pada Tingkat Prakonvensional 

Pada tingkat perkembangan moral yang paling dasar, atau yang disebut tingkat 

prakonvensional, hasil kajian menunjukkan bahwa penalaran siswa didominasi oleh fokus pada 

kepentingan pribadi dan dampak fisik yang segera dirasakan. Manifestasi karakter religius pada 

tahap ini cenderung sangat instrumental dan bergantung sepenuhnya pada faktor eksternal 

(Ismaniar & Utoyo, 2020; Noor, 2020; RASEM, 2023). Orientasi ketaatan dalam beragama, 

seperti menjalankan ritual ibadah, lebih banyak didorong oleh upaya mekanistik untuk 

menghindari sanksi yang menakutkan, seperti dosa atau hukuman neraka, serta motivasi 

transaksional untuk meraih ganjaran instan berupa pahala atau surga. Dalam perspektif ini, 

agama belum dihayati sebagai sebuah kebutuhan spiritual, melainkan sebagai alat pertukaran 

untuk memastikan keamanan diri sendiri dari ancaman otoritas yang lebih tinggi. 

Selain itu, pemahaman etika keagamaan pada tahap prakonvensional ini dipandang sebagai 

seperangkat aturan konkret dan kaku yang wajib ditaati tanpa pertanyaan. Siswa pada fase ini 



 
PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 

Vol. 6, No. 1, Januari-Maret 2026 

e-ISSN : 2797-3344 | p-ISSN : 2797-3336 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy 

 

Copyright (c) 2026 PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 

https://doi.org/10.51878/paedagogy.v6i1.8080  

219  

memiliki keterbatasan kognitif yang signifikan dalam membedakan antara maksud atau niat 

internal dengan konsekuensi atau hasil eksternal dari suatu tindakan. Akibatnya, kebajikan 

religius dinilai semata-mata berdasarkan seberapa patuh seseorang mengikuti perintah yang 

telah ditetapkan secara jelas, bukan berdasarkan ketulusan hati. Indikator "anak saleh" pada 

tahap ini sering kali diukur dari kepatuhan fisik terhadap ritual, tanpa memahami esensi nilai di 

baliknya. Kondisi ini menuntut pendekatan pendidikan yang memberikan konsekuensi jelas dan 

konsisten, karena penalaran moral siswa belum mampu menjangkau konsep-konsep abstrak 

tentang kebaikan universal (Hafidz et al., 2022; Noor, 2020; Prasetiya, 2020). 

3. Karakteristik Religius pada Tingkat Konvensional 

Beranjak ke tingkat selanjutnya, yaitu tingkat konvensional, fokus penalaran individu 

mengalami pergeseran signifikan dari egoisme pribadi menuju kepatuhan terhadap ekspektasi 

sosial dan upaya mempertahankan ketertiban komunitas. Karakter religius pada tahap ini 

ditandai oleh loyalitas dan konformitas terhadap norma kelompok. Orientasi ketaatan individu 

didorong kuat oleh hasrat psikologis untuk diakui sebagai anggota yang "baik" dan bertanggung 

jawab dalam komunitas agamanya. Motivasi beribadah sering kali bercampur dengan keinginan 

untuk membanggakan orang tua, guru, atau pemuka agama, serta ketakutan akan pengucilan 

sosial jika melanggar norma yang berlaku. Agama tidak lagi hanya soal untung-rugi pribadi, 

tetapi menjadi sarana untuk mendapatkan validasi sosial dan rasa memiliki dalam sebuah 

identitas kelompok yang lebih besar (Aisyah et al., 2025; Khair et al., 2024; Sulastri, 2024). 

Dalam aspek pemahaman etika, agama pada tingkat konvensional dihayati sebagai sebuah 

sistem hukum dan ketertiban institusional yang mutlak. Hukum-hukum agama atau syariat 

dipandang sebagai perangkat norma final yang harus dipatuhi demi menjaga stabilitas dan 

keteraturan masyarakat. Terdapat kecenderungan yang sangat kuat untuk menaati otoritas 

keagamaan tanpa adanya dorongan kritis untuk mempertanyakan prinsip-prinsip mendasar 

yang melandasi aturan tersebut. Kebaikan moral didefinisikan sebagai melakukan kewajiban 

sosial dan menghormati otoritas yang mapan. Bahaya laten pada tahap ini adalah fanatisme 

kelompok, di mana individu mungkin merasa bahwa kebenaran hanya milik kelompoknya 

sendiri karena ketidakmampuan untuk melihat prinsip etika di luar aturan main komunitas yang 

mereka anut (Azmi et al., 2023; Noor, 2020; Ulfah & Susandra, 2021). 

4. Karakteristik Religius pada Tingkat Pascakonvensional 

Pada tingkat tertinggi perkembangan moral, atau tingkat pascakonvensional, hasil sintesis 

data mengindikasikan bahwa individu mulai menetapkan penalaran moral berdasarkan prinsip 

keadilan universal yang dipilih secara mandiri dan otonom. Karakter religius yang terbentuk 

pada tahap ini bersifat prinsipil, melampaui sekadar kepatuhan pada aturan tertulis. Kepatuhan 

keagamaan ditopang oleh komitmen internal yang kuat terhadap nilai-nilai transenden, seperti 

keadilan sosial, penghormatan terhadap martabat manusia, dan kasih sayang tanpa batas. 

Individu pada tahap ini beragama bukan karena takut neraka atau ingin dipuji masyarakat, 

melainkan karena kesadaran mendalam bahwa nilai-nilai agama tersebut adalah kebenaran 

universal yang sejalan dengan hati nurani dan kemanusiaan (Arti et al., 2024; Handayani & 

Khori, 2025; Masinambow & Nasrani, 2021). 

Pemahaman etika pada tahap ini memosisikan ajaran agama sebagai prinsip etika universal 

yang melampaui batasan sekat-sekat institusional atau kelompok. Tindakan etis diputuskan 

secara independen melalui proses refleksi yang matang. Peserta didik atau individu pada level 

ini memiliki kemampuan kapasitas intelektual dan spiritual untuk mengevaluasi secara kritis 

praktik-praktik keagamaan di lingkungannya. Mereka mampu mengkritik jika ada praktik yang 

dianggap tidak adil atau melanggar hak asasi manusia, bahkan jika praktik tersebut didukung 



 
PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 

Vol. 6, No. 1, Januari-Maret 2026 

e-ISSN : 2797-3344 | p-ISSN : 2797-3336 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy 

 

Copyright (c) 2026 PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 

https://doi.org/10.51878/paedagogy.v6i1.8080  

220  

oleh konsensus mayoritas. Religiositas pada tahap ini adalah religiositas yang inklusif dan 

transformatif, di mana esensi ajaran agama diterjemahkan menjadi tindakan nyata untuk 

menegakkan keadilan dan kemaslahatan bagi seluruh umat manusia. 

5. Implikasi Pedagogis dan Peran Strategis Pendidikan 

Temuan mengenai tingkatan moral ini memiliki implikasi pedagogis yang sangat krusial, 

yakni perlunya diferensiasi metode pengajaran agama sesuai dengan tahap perkembangan 

siswa. Strategi pendidikan tidak bisa diseragamkan; metode diskusi dilema moral yang 

kompleks hanya akan efektif bagi siswa yang sudah mendekati tahap pascakonvensional, 

namun akan sia-sia jika diterapkan pada siswa prakonvensional yang masih membutuhkan 

struktur aturan konkret. Pendidikan agama harus dirancang sebagai sebuah peta jalan yang 

progresif, bergerak dari penanaman kebiasaan dan ritual dasar, menuju pemahaman makna 

sosial, dan akhirnya bermuara pada refleksi nilai universal. Kegagalan dalam menyesuaikan 

metode ini sering kali menjadi penyebab utama mengapa pendidikan agama di sekolah tidak 

berdampak signifikan terhadap perbaikan perilaku siswa (Kusuma et al., 2025; Rusli et al., 

2024; Sipahutar & Zulham, 2024). 

Selain strategi, peran institusi pendidikan dalam mengintegrasikan pendidikan karakter ke 

dalam kurikulum menjadi faktor penentu keberhasilan. Studi kasus menunjukkan bahwa 

sekolah yang menerapkan program pendidikan karakter secara sistematis—melalui kegiatan 

sosial, dialog lintas agama, dan pembiasaan nilai—berhasil meningkatkan empati dan toleransi 

siswa secara signifikan. Integrasi ini membantu siswa tidak hanya memahami dogma agama 

secara kognitif, tetapi juga menginternalisasinya menjadi sikap hidup. Data lapangan 

menunjukkan adanya korelasi positif antara implementasi program karakter yang terstruktur 

dengan penurunan angka kenakalan remaja. Hal ini membuktikan bahwa pendidikan yang 

menyentuh dimensi penalaran moral mampu mencetak generasi yang tidak hanya cerdas secara 

akademis, tetapi juga matang secara spiritual dan sosial. Implikasi temuan ini secara langsung 

menjawab pertanyaan penelitian: Bagaimana pendidik dapat menyesuaikan metode pengajaran 

agama? 

Tabel 1. Implikasi Pedagogis dan Peran Strategis Pendidikan 

No. Tahap Moral Dominan Karakteristik Religius Strategi Pedagogis yang 

Direkomendasikan 

1 Prakonvensional Instrumental 

(Pahala/Hukuman) 

Penekanan pada Rutinitas 

Ritual dan Konsekuensi Jelas 

dari Tindakan. 

2 Konvensional Normatif (Kepatuhan 

Kelompok) 

Penekanan pada Etika Sosial-

Keagamaan dan Tanggung 

Jawab Komunitas.  

3 Pascakonvensional Prinsipil (Otonom/ 

Universal) 

Penggunaan Diskusi Dilema 

Moral dan Kasus Reflektif 

untuk mengembangkan 

penalaran etika transcendental. 

Tabel  1 ini berfungsi sebagai peta jalan pedagogis, menunjukkan bahwa mengajar siswa 

Prakonvensional dengan metode diskusi dilema moral yang kompleks-metode yang hanya 

efektif pada tahap Pascakonvensional—akan menjadi tidak efektif. Pendidikan agama harus 

berprogresi (berkembang) seiring dengan perkembangan moral siswa. 

6. Tantangan Implementasi dan Relevansi Penelitian 



 
PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 

Vol. 6, No. 1, Januari-Maret 2026 

e-ISSN : 2797-3344 | p-ISSN : 2797-3336 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy 

 

Copyright (c) 2026 PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 

https://doi.org/10.51878/paedagogy.v6i1.8080  

221  

Meskipun konsep pendidikan karakter yang selaras dengan perkembangan moral sangat 

ideal, implementasinya di lapangan menghadapi tantangan struktural dan lingkungan yang 

kompleks. Salah satu hambatan utama adalah kurangnya kompetensi pedagogis pendidik dalam 

menilai dan mengembangkan aspek afektif siswa, di mana pendidikan sering kali masih 

terjebak pada orientasi kognitif semata. Selain itu, era digital membawa tantangan baru berupa 

paparan informasi global dan media sosial yang sering kali berlawanan dengan nilai karakter 

yang ingin ditanamkan. Ditambah lagi dengan dampak pasca-pandemi yang mengubah pola 

interaksi sosial, sekolah menghadapi kesulitan dalam melakukan pembiasaan karakter yang 

biasanya terbangun melalui interaksi langsung dan intensif di lingkungan sekolah (Lestari et 

al., 2024; Najwa et al., 2023; Romiadi, 2024; Washilah et al., 2025). 

Namun demikian, relevansi praktis dari penelitian ini tetap sangat tinggi sebagai alat 

diagnostik bagi para pendidik. Studi ini memberikan wawasan bahwa perilaku keagamaan yang 

superfisial atau munafik sering kali bukan disebabkan oleh kurangnya pengetahuan agama, 

melainkan karena struktur penalaran moral siswa yang belum berkembang (masih di tahap 

prakonvensional atau konvensional). Dengan memahami hal ini, intervensi pendidikan dapat 

dialihkan dari sekadar menambah hafalan dalil menjadi latihan penalaran moral dan refleksi 

diri. Meskipun studi ini memiliki keterbatasan karena sifatnya yang konseptual-teoretis dan 

memerlukan validasi empiris lebih lanjut, kerangka kerja yang ditawarkan memberikan 

landasan logis yang kuat untuk mereformasi pendekatan pendidikan agama agar lebih humanis 

dan efektif. 

 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa implikasi teoretis dari tahapan perkembangan 

moral Kohlberg sangat krusial bagi upaya pembentukan karakter religius siswa, memverifikasi 

hipotesis bahwa efektivitas pendidikan agama bergantung pada kesesuaian pedagogis dengan 

tingkat penalaran moral siswa. Analisis konseptual menunjukkan adanya hubungan struktural 

di mana Tingkat Prakonvensional menghasilkan karakter religius yang instrumental 

(digerakkan oleh hukuman/hadiah), Tingkat Konvensional menghasilkan karakter yang 

normatif (didorong oleh kepatuhan sosial), dan Tingkat Pascakonvensional menghasilkan 

karakter yang otonom dan prinsipil (berakar pada etika universal). Oleh karena itu, artikel ini 

memberikan peta jalan pedagogis yang menyarankan perlunya transisi dalam metode 

pengajaran, bergerak dari penekanan ritual ke penggunaan diskusi dilema moral untuk 

mendorong penalaran. Kesimpulannya, kerangka Kohlberg berfungsi sebagai alat diagnostik 

esensial bagi pendidik untuk mengubah kepatuhan eksternal siswa menjadi komitmen moral-

religius yang sejati dan terinternalisasi, menjadikannya prasyarat bagi keberhasilan pendidikan 

karakter. 

Peran esensial pendidikan dalam membentuk karakter religius telah terbukti secara 

signifikan meningkatkan perilaku moral dan menekan angka kenakalan remaja. Terlebih, siswa 

yang telah mencapai tahap perkembangan moral yang matang (pasca-konvensional) cenderung 

menunjukkan spiritualitas yang lebih mendalam dan mampu mewujudkan nilai-nilai 

keagamaan dalam bentuk aksi sosial yang positif. Meskipun studi kasus menggarisbawahi 

dampak positif dari integrasi ini terhadap empati dan toleransi, pelaksanaannya masih 

terhambat oleh minimnya komitmen dan pelatihan pendidik, serta tuntutan akan adanya 

kurikulum yang sensitif terhadap perbedaan dan inklusif. 

 

DAFTAR PUSTAKA 



 
PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 

Vol. 6, No. 1, Januari-Maret 2026 

e-ISSN : 2797-3344 | p-ISSN : 2797-3336 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy 

 

Copyright (c) 2026 PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 

https://doi.org/10.51878/paedagogy.v6i1.8080  

222  

Aisyah, S., Purwoko, B., & Habsy, B. A. (2025). Efektivitas pendekatan konseling naratif 

dalam mengatasi permasalahan identitas diri pada remaja. CENDEKIA: Jurnal Ilmu 

Pengetahuan, 5(2), 747. https://doi.org/10.51878/cendekia.v5i2.5097 

Anisah, A. S., Sapriya, Hakam, K. A., & Syaodih, E. (2021). Perkembangan sosial, emosi, 

moral anak dan implikasinya terhadap pembentukan sikap sosial siswa sekolah 

dasar. JUDIKDAS: Jurnal Ilmu Pendidikan Dasar Indonesia, 1(1), 69. 

https://doi.org/10.51574/judikdas.v1i1.262 

Arti, D., Sagala, R., & Kusuma, G. C. (2024). Penguatan nilai-nilai karakter melalui Pendidikan 

Agama Islam. LEARNING: Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan 

Pembelajaran, 4(3), 671. https://doi.org/10.51878/learning.v4i3.3183 

Azmi, C., Murni, I., & Desyandri, D. (2023). Kurikulum Merdeka dan pengaruhnya pada 

perkembangan moral anak SD: Sebuah kajian literatur. Journal on Education, 6(1), 

2540. https://doi.org/10.31004/joe.v6i1.3283 

Eryandi, E. (2023). Integrasi nilai-nilai keislaman dalam pendidikan karakter di era digital. 

KAIPI: Jurnal Pendidikan dan Studi Islam, 1(1), 12. 

https://doi.org/10.62070/kaipi.v1i1.27 

Fadilah, F. R., Warsah, I., & Wanto, D. (2020). Implementasi outdoor learning: Upaya 

menanamkan nilai-nilai keislaman siswa SDIT Cahaya Rabbani Kepahiang. 

Edugama: Jurnal Kependidikan dan Sosial Keagamaan, 6(1), 38. 

https://doi.org/10.32923/edugama.v6i1.1253 

Gunawan, H., Ihsan, M. N., & Jaya, E. S. (2021). Internalisasi nilai-nilai moderasi beragama 

dalam pembelajaran PAI di SMA Al-Biruni Cerdas Mulia Kota Bandung. Atthulab: 

Islamic Religion Teaching and Learning Journal, 6(1), 14. 

https://doi.org/10.15575/ath.v6i1.11702 

Hafidz, H., Cahyani, M. N., Azani, M. Z., & Inayati, N. L. (2022). Implementasi pendidikan 

moral dalam membina perilaku siswa di Sekolah Menengah Atas Islam Terpadu Al 

Huda. JIPSI: Jurnal Ilmu Pendidikan dan Sains Islam, 1(2), 95. 

https://doi.org/10.59944/jipsi.v1i2.44 

Handayani, D., & Khori, Q. (2025). Transformasi pendidikan Islam dalam cengkeraman 

kekuasaan orde baru. MANAJERIAL: Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi 

Pendidikan, 5(2), 277. https://doi.org/10.51878/manajerial.v5i2.5380 

Ismaniar, I., & Utoyo, S. (2020). “Mirror of effect” dalam perkembangan perilaku anak pada 

masa pandemi Covid 19. Diklus: Jurnal Pendidikan Luar Sekolah, 4(2), 147. 

https://doi.org/10.21831/diklus.v4i2.32429 

Khair, M. R., Tang, M., & Alwi, U. (2024). Peran tokoh agama dalam menanamkan nilai-nilai 

pendidikan Islam pada remaja di Desa Naru Barat Kecamatan Sape Kabupaten 

Bima. LEARNING: Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran, 4(3), 

711. https://doi.org/10.51878/learning.v4i3.3188 

Kusuma, R. N., Wachidi, W., & Mustofa, T. A. (2025). Internalisasi nilai-nilai agama Islam 

dan budi pekerti dalam sikap gotong royong pada Profil Pelajar Pancasila. SOCIAL: 

Jurnal Inovasi Pendidikan IPS, 4(4), 763. 

https://doi.org/10.51878/social.v4i4.4534 

Lestari, D. S., Baharudin, B., Budiman, H., Romlah, L. S., Pahrudin, A., & Kesuma, G. C. 

(2024). Peran Islamic boarding school (IBS) dalam pembentukan karakter: 

Tinjauan bibliometrik 2019-2023. LEARNING: Jurnal Inovasi Penelitian 

https://doi.org/10.51878/cendekia.v5i2.5097
https://doi.org/10.51574/judikdas.v1i1.262
https://doi.org/10.51878/learning.v4i3.3183
https://doi.org/10.31004/joe.v6i1.3283
https://doi.org/10.62070/kaipi.v1i1.27
https://doi.org/10.32923/edugama.v6i1.1253
https://doi.org/10.15575/ath.v6i1.11702
https://doi.org/10.59944/jipsi.v1i2.44
https://doi.org/10.51878/manajerial.v5i2.5380
https://doi.org/10.21831/diklus.v4i2.32429
https://doi.org/10.51878/learning.v4i3.3188
https://doi.org/10.51878/social.v4i4.4534


 
PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 

Vol. 6, No. 1, Januari-Maret 2026 

e-ISSN : 2797-3344 | p-ISSN : 2797-3336 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy 

 

Copyright (c) 2026 PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 

https://doi.org/10.51878/paedagogy.v6i1.8080  

223  

Pendidikan dan Pembelajaran, 4(4), 1148. 

https://doi.org/10.51878/learning.v4i4.3622 

Mahesa, A., Hayati, F., & Hakim, A. R. (2022). Peran nilai budaya Sunda dalam pola asuh 

orang tua bagi penanaman nilai moral dan agama anak di Kampung Pasirgede Desa 

Sindangpanon Banjaran. Bandung Conference Series: Early Childhood Teacher 

Education, 2(2). https://doi.org/10.29313/bcsecte.v2i2.4483 

Masinambow, Y., & Nasrani, Y. (2021). Pendidikan Kristiani sebagai sarana pembentukan 

spiritualitas generasi milenial. PASCA: Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama 

Kristen, 17(1), 64. https://doi.org/10.46494/psc.v17i1.114 

Musyawir, A. W., Dzulhakim, D., Andini, F., Ashari, N. F., Hairunnisa, H., Zikrullah, Z., & 

Herianto, E. (2024). Peran kurikulum berbasis karakter dalam mendorong 

perkembangan moral siswa sekolah menengah pertama. LEARNING: Jurnal 

Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran, 4(3), 542. 

https://doi.org/10.51878/learning.v4i3.3125 

Najwa, L., Aryani, M., Suhardi, M., Purmadi, A., & Garnika, E. (2023). Sosialisasi pencegahan 

perilaku bullying melalui edukasi pendidikan karakter dan pelibatan orang tua. 

COMMUNITY: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat, 3(1), 13. 

https://doi.org/10.51878/community.v3i1.2330 

Narimo, S. (2020). Budaya mengintegrasikan karakter religius dalam kegiatan sekolah dasar. 

Jurnal VARIDIKA, 32(2), 13. https://doi.org/10.23917/varidika.v32i2.12866 

Noor, T. R. (2020). Mengembangkan jiwa keagamaan anak (Perspektif pendidikan Islam dan 

perkembangan anak usia dini). KUTTAB, 4(2). 

https://doi.org/10.30736/ktb.v4i2.269 

Prasetiya, B. (2020). The critical analysis of moral education in the perspective of Al-Ghazali, 

Kohlberg and Thomas Lichona. Zawiyah: Jurnal Pemikiran Islam, 6(1). 

https://doi.org/10.31332/zjpi.v6i1.1543 

Rasem, R. (2023). Pengembangan karakter pada peserta didik melalui kegiatan ekstra kurikuler 

Pramuka. CENDEKIA: Jurnal Ilmu Pengetahuan, 3(1), 35. 

https://doi.org/10.51878/cendekia.v3i1.1993 

Romiadi, R. (2024). Inovasi dalam pengelolaan iklim dan budaya sekolah melalui gerakan 

penguatan pendidikan karakter di SMP Negeri 1 Lahei. LEARNING: Jurnal Inovasi 

Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran, 4(1), 1. 

https://doi.org/10.51878/learning.v4i1.2716 

Rusli, S. M., Tang, M., & Mappatunru, S. (2024). Keteladanan guru dan moralitas peserta didik 

studi guru Pendidikan Agama Islam di Sekolah Menengah Pertama Islam Terpadu 

Insan Cendikia Makassar. CENDEKIA: Jurnal Ilmu Pengetahuan, 4(4), 472. 

https://doi.org/10.51878/cendekia.v4i4.3551 

Satriyawan, A. N., & Ichsan, A. S. (2020). Modifikasi perilaku anak: Implementasi teknik 

pengelolaan diri dan keterampilan sosial di Ngawi Jawa Timur. Al-Adzka: Jurnal 

Ilmiah Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah, 10(1), 21. 

https://doi.org/10.18592/aladzkapgmi.v10i1.3645 

Sipahutar, S. N., & Zulham, Z. (2024). Efektivitas ekstrakurikuler (ROHIS) dalam 

meningkatkan kesadaran beribadah siswa di SMAN 1 NA IX X. LEARNING: 

Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran, 4(3), 837. 

https://doi.org/10.51878/learning.v4i3.3327 

https://doi.org/10.51878/learning.v4i4.3622
https://doi.org/10.29313/bcsecte.v2i2.4483
https://doi.org/10.46494/psc.v17i1.114
https://doi.org/10.51878/learning.v4i3.3125
https://doi.org/10.51878/community.v3i1.2330
https://doi.org/10.23917/varidika.v32i2.12866
https://doi.org/10.30736/ktb.v4i2.269
https://doi.org/10.31332/zjpi.v6i1.1543
https://doi.org/10.51878/cendekia.v3i1.1993
https://doi.org/10.51878/learning.v4i1.2716
https://doi.org/10.51878/cendekia.v4i4.3551
https://doi.org/10.18592/aladzkapgmi.v10i1.3645
https://doi.org/10.51878/learning.v4i3.3327


 
PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 

Vol. 6, No. 1, Januari-Maret 2026 

e-ISSN : 2797-3344 | p-ISSN : 2797-3336 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy 

 

Copyright (c) 2026 PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 

https://doi.org/10.51878/paedagogy.v6i1.8080  

224  

Sudarsono, S., Amin, S., & Rajab, A. (2021). Peranan orang tua dan guru dalam mengatasi 

degradasi moral anak di sekolah MA Muhammadiyah Pokobulo. Jurnal Studi Guru 

dan Pembelajaran, 4(2), 437. https://doi.org/10.30605/jsgp.4.2.2021.1335 

Sulastri, D. (2024). Perilaku sosial masyarakat “Sedekah Kampung” perspektif pendidikan 

aqidah Islam. LEARNING: Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan 

Pembelajaran, 4(4), 879. https://doi.org/10.51878/learning.v4i4.3407 

Suliswiyadi, S. (2020). Hierarki ranah pembelajaran afektif Pendidikan Agama Islam dalam 

perspektif taksonomi Qur’ani. Jurnal Tarbiyatuna, 11(1), 61. 

https://doi.org/10.31603/tarbiyatuna.v11i1.3451 

Susanti, A., Rahmatika, Z., Isti’ana, A., & Arafah, A. L. A. (2024). Penanaman nilai religius 

melalui program infaq. LEARNING: Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan 

Pembelajaran, 4(1), 25. https://doi.org/10.51878/learning.v4i1.2743 

Syahrul, S., & Nurhafizah, N. (2021). Analisis pengaruh pola asuh orang tua terhadap 

perkembangan sosial dan emosional anak usia dini dimasa pandemi Corona Virus 

19. Jurnal Basicedu, 5(2), 683. https://doi.org/10.31004/basicedu.v5i2.792 

Ulfah, U., & Susandra, R. (2021). Pengaruh kompetensi leadership guru Pendidikan Agama 

Islam terhadap perkembangan moral siswa SMK Terpadu Ad-Dimyati Kota 

Bandung. JIIP - Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan, 4(7), 578. 

https://doi.org/10.54371/jiip.v4i7.317 

Washilah, W., Ḥamzah, A., & Aminah, S. (2025). Persepsi siswa MTs Nurul Huda Desa 

Masaran tahun ajaran 2024/2025 tentang implementasi nilai Kebhinekaan Tunggal 

Ika dalam kehidupan sehari-hari. SOCIAL: Jurnal Inovasi Pendidikan IPS, 5(3), 

1229. https://doi.org/10.51878/social.v5i3.7035 

https://doi.org/10.30605/jsgp.4.2.2021.1335
https://doi.org/10.51878/learning.v4i4.3407
https://doi.org/10.31603/tarbiyatuna.v11i1.3451
https://doi.org/10.51878/learning.v4i1.2743
https://doi.org/10.31004/basicedu.v5i2.792
https://doi.org/10.54371/jiip.v4i7.317
https://doi.org/10.51878/social.v5i3.7035

