PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi
Vol. 6, No. 1, Januari-Maret 2026
e-ISSN : 2797-3344 | p-ISSN : 2797-3336
. Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy

7
Jurnal P4l

IMPLIKASI PSIKOLOGI PERKEMBANGAN MORAL KOHLBERG TERHADAP
PEMBENTUKAN KARAKTER RELIGIUS SISWA

B. Siti Mardliyah!, Sinta Bella2, Sabrina Izzatul Jannah3, Nafisatussa’adah*, Tarsono®
1.23:45 UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia
e-mail: mardliyahsiti401@gmail.com

Diterima: 1/1/2026; Direvisi: 8/1/2026; Diterbitkan: 15/1/2026

ABSTRAK

Penelitian ini dilatarbelakangi oleh tantangan persisten dalam membentuk karakter religius
siswa yang autentik, di mana pendidikan agama sering kali hanya menghasilkan kepatuhan
ritualistik tanpa internalisasi nilai yang mendalam. Studi ini berfokus pada analisis implikasi
teori perkembangan moral Lawrence Kohlberg sebagai landasan strategis untuk merevitalisasi
praktik pendidikan karakter religius. Melalui metode kualitatif dengan pendekatan studi
literatur deskriptif-analitis, penelitian ini menyintesis karya-karya utama Kohlberg dan literatur
psikologi agama untuk membangun kerangka pedagogis yang relevan. Temuan utama
menunjukkan adanya hubungan struktural yang signifikan antara tingkat penalaran moral
dengan ekspresi religiusitas: tahap Prakonvensional memunculkan spiritualitas instrumental
berbasis imbalan dan hukuman, tahap Konvensional melahirkan kepatuhan normatif terhadap
aturan sosial, sedangkan tahap Pascakonvensional mencerminkan internalisasi prinsip etika
universal secara otonom. Temuan ini mengimplikasikan perlunya pendekatan pendidikan yang
adaptif, di mana metode pengajaran seperti diskusi dilema moral disesuaikan dengan
kematangan kognitif siswa untuk mendorong perkembangan moral. Disimpulkan bahwa
kerangka kerja Kohlberg berfungsi sebagai peta jalan pedagogis krusial bagi pendidik untuk
mentransformasi ketaatan yang bersifat eksternal menjadi komitmen moral-religius yang kokoh
dan terinternalisasi, sehingga keberhasilan pendidikan karakter sangat bergantung pada
keselarasan intervensi edukatif dengan tahapan perkembangan moral peserta didik.

Kata Kunci: Perkembangan Moral, Kohlberg, Karakter Religius, Pendidikan Agama.

ABSTRACT
This research is motivated by the persistent challenge of shaping students' authentic religious
character, where religious education often results only in ritualistic obedience without a deep
internalization of values. This study focuses on analyzing the implications of Lawrence
Kohlberg's moral development theory as a strategic foundation for revitalizing the practice of
religious character education. Using qualitative methods with a descriptive-analytical literature
study approach, this study synthesizes Kohlberg's key works and the psychology of religion
literature to build a relevant pedagogical framework. Key findings indicate a significant
structural relationship between the level of moral reasoning and the expression of religiosity:
the Preconventional stage gives rise to instrumental spirituality based on rewards and
punishments, the Conventional stage gives rise to normative obedience to social rules, while
the Postconventional stage reflects the autonomous internalization of universal ethical
principles. These findings imply the need for an adaptive educational approach, where teaching
methods such as moral dilemma discussions are tailored to students' cognitive maturity to foster
moral development. It is concluded that Kohlberg's framework serves as a crucial pedagogical
roadmap for educators to transform external obedience into a strong and internalized moral-

Copyright (c) 2026 PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi
d https://doi.org/10.51878/paedagogy.v6il.8080

214


mailto:mardliyahsiti401@gmail.com

PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi
Vol. 6, No. 1, Januari-Maret 2026

5 e-ISSN : 2797-3344 | p-ISSN : 2797-3336

4 Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy

7
Jurnal P4l

religious commitment, so that the success of character education is highly dependent on the
alignment of educational interventions with the stages of students' moral development.
Keywords: Moral Development; Kohlberg, Religious Character, Religious Education,

PENDAHULUAN

Konsep dasar dalam ajaran Islam menegaskan bahwa setiap anak yang terlahir ke dunia
membawa potensi bawaan berupa fitrah, yakni keadaan suci dan bersih yang siap menerima
kebaikan. Landasan teologis yang bersumber dari sabda Nabi ini memberikan inspirasi
mendalam sekaligus mandat moral bagi setiap orang tua untuk memulai proses pembentukan
karakter buah hati mereka sejak dini (Mahesa et al., 2022; Satriyawan & Ichsan, 2020; Syahrul
& Nurhafizah, 2021). Orang tua memegang peran sentral sebagai pendidik pertama dan utama
yang bertanggung jawab menanamkan kesadaran terhadap nilai-nilai kebaikan, mengajarkan
etika dasar, serta mencontohkan perilaku berbakti. Dalam fase awal kehidupan ini, pendidikan
dalam lingkungan keluarga bukan sekadar transfer pengetahuan, melainkan sebuah upaya
strategis untuk mengarahkan anak menemukan jalan kebenaran dan membentuk kepribadian
yang luhur. Dengan demikian, peran orang tua menjadi sangat vital dalam meletakkan fondasi
spiritual dan moral sebelum anak berinteraksi dengan lingkungan sosial yang lebih luas,
memastikan bahwa potensi kesucian tersebut tidak tergerus oleh pengaruh negatif, melainkan
berkembang menjadi karakter yang kuat dan terpuji (Anisah et al., 2021; Sudarsono et al., 2021;
Syahrul & Nurhafizah, 2021).

Lebih jauh lagi, fungsi edukasi sejatinya tidak boleh direduksi hanya pada
pengembangan dimensi cognitive atau kecerdasan intelektual siswa semata, melainkan harus
meluas secara holistik mencakup pembentukan karakter dan moralitas. Aspek moral ini
merupakan fondasi krusial yang menentukan kualitas interaksi sosial seseorang di masa depan.
Di tengah dinamika perkembangan zaman yang semakin rumit dan penuh tantangan saat ini,
yang ditandai dengan percepatan arus informasi yang tak terbendung, terjadinya defisit
keteladanan dari para tokoh publik, serta masifnya paparan pengaruh negatif dari media sosial,
upaya penguatan pendidikan moral menjadi suatu keniscayaan yang mendesak. Generasi muda,
yang digadang-gadang sebagai suksesor bangsa, memerlukan pembinaan yang komprehensif
agar tidak kehilangan arah. Pembinaan ini harus melampaui batas-batas angka akademis, guna
menanamkan nilai-nilai fundamental seperti integritas diri, empati terhadap sesama, serta
akuntabilitas moral yang tinggi, sehingga mereka mampu menjadi individu yang tidak hanya
cerdas otaknya, tetapi juga baik hatinya (Anisah et al., 2021; Eryandi, 2023; Hafidz et al., 2022).

Meskipun pengembangan karakter religius yang kokoh menjadi sasaran utama dalam
sistem pendidikan, khususnya di lingkungan yang menjunjung tinggi nilai spiritual, upaya ini
sering kali menghadapi kendala serius di lapangan. Tantangan terbesar yang dihadapi para
pendidik adalah bagaimana mentransformasi ketaatan pada ritual ibadah yang bersifat eksternal
agar berubah menjadi komitmen moral-religius yang benar-benar terinternalisasi atau menyatu
dalam jiwa peserta didik. Persoalan mendasar ini sering kali bersumber dari adanya diskoneksi
atau ketidaksambungan antara metode pengajaran agama yang diterapkan—yang cenderung
kaku, doktriner, dan berfokus pada aturan formal-—dengan tingkat kematangan kognitif serta
etika siswa dalam mencerna makna di balik ajaran tersebut. Berbagai observasi
mengindikasikan bahwa tanpa proses internalisasi yang tepat, praktik keagamaan siswa
cenderung bersifat instrumental, yakni hanya digerakkan oleh keinginan mendapat imbalan
nilai atau rasa takut akan hukuman, sehingga perilaku tersebut mudah berubah dan luntur ketika

Copyright (c) 2026 PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi
d https://doi.org/10.51878/paedagogy.v6il.8080

215



PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi
Vol. 6, No. 1, Januari-Maret 2026

5 e-ISSN : 2797-3344 | p-ISSN : 2797-3336

4 Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy

7
Jurnal P4l

konteks sosial atau pengawasan tidak lagi ada (Fadilah et al., 2020; Narimo, 2020; Susanti et
al., 2024).

Untuk memahami dinamika perkembangan moral tersebut, teori psikologi
perkembangan yang diperkenalkan oleh Lawrence Kohlberg menawarkan kerangka kerja yang
sangat relevan. Gagasan ini menyatakan bahwa setiap individu akan melalui tingkatan-
tingkatan perkembangan moral yang berurutan, mulai dari tahap Pre-conventional,
Conventional, hingga Post-conventional, dalam cara mereka membangun penalaran tentang
keadilan dan kebenaran. Meskipun teori ini pada awalnya tidak dirancang secara spesifik untuk
kajian teologi, berbagai studi lanjutan telah mendemonstrasikan adanya keterkaitan yang sangat
erat antara tingkat penalaran etis seseorang dengan kedalaman dimensi spiritualnya. Studi-studi
tersebut menunjukkan pola bahwa individu yang telah mencapai tingkat moralitas yang lebih
maju cenderung mampu mengembangkan pemahaman keagamaan yang lebih universal,
inklusif, dan reflektif. Hal ini menegaskan bahwa kematangan beragama tidak bisa dipisahkan
dari kematangan berpikir moral, di mana seseorang tidak lagi beragama hanya karena ikut-
ikutan, melainkan karena kesadaran prinsipil akan nilai-nilai luhur yang dikandung oleh ajaran
agamanya (Gunawan et al., 2021; Masinambow & Nasrani, 2021).

Kendati relevansi antara teori perkembangan moral dan spiritualitas cukup kuat, dunia
pendidikan masih dihadapkan pada minimnya literatur yang secara gamblang menyediakan
model pedagogical yang aplikatif. Masih jarang ditemukan panduan yang menghubungkan
secara spesifik setiap tahap perkembangan moral Kohlberg dengan strategi pembentukan
karakter religius yang presisi di ruang kelas. Kekosongan referensi ini meninggalkan
pertanyaan krusial yang perlu segera dijawab oleh para praktisi pendidikan: Bagaimana
sebenarnya pendidik dapat menyesuaikan pendekatan pengajaran agama mereka secara akurat
demi mendorong pergeseran moral siswa? Diperlukan sebuah strategi yang jelas untuk
membimbing siswa bergerak dari pemahaman agama yang dangkal menuju komitmen religius
yang lebih dewasa dan mandiri. Tanpa adanya jembatan metodologis ini, pengajaran agama
berisiko terjebak pada rutinitas hafalan dalil tanpa mampu menyentuh sisi penalaran etis siswa,
sehingga gagal mencetak generasi yang memiliki ketahanan moral yang autentik dalam
menghadapi tantangan etika di kehidupan nyata.

Urgensi penelitian ini juga didukung oleh temuan-temuan riset terdahulu yang
menyoroti pentingnya memahami tahapan perkembangan anak. Penelitian yang mengkaji
perkembangan moral anak dalam perspektif pendidikan dengan merujuk pada teori Kohlberg
menegaskan bahwa kerangka kerja bertahap ini sangat efektif untuk memetakan posisi moral
anak saat ini. Selain itu, studi lain mengenai pengaruh pola asuh menunjukkan adanya korelasi
signifikan antara interaksi orang tua-anak dengan kualitas moral yang terbentuk. Secara umum,
anak-anak yang mendapatkan pola asuh yang sesuai dan responsif cenderung memiliki
perkembangan moral yang lebih maju dibandingkan mereka yang diabaikan. Fakta-fakta ini
memperkuat argumen bahwa pendidikan karakter tidak bisa dilakukan secara serampangan atau
"satu ukuran untuk semua" (omne size fits all). Diperlukan pemahaman mendalam tentang
kondisi psikologis dan fase perkembangan moral anak agar intervensi pendidikan yang
diberikan, baik di rumah maupun di sekolah, dapat berjalan efektif dan menghasilkan dampak
perubahan perilaku yang permanen.

Oleh karena itu, fokus sentral dan tujuan utama dari penelitian ini adalah untuk
melakukan analisis mendalam serta perumusan terhadap implikasi teoretis dan praktis dari
masing-masing tahap perkembangan moral Kohlberg terhadap aspek vital pembentukan
karakter religius. Dengan memanfaatkan metode studi literatur deskriptif-analitis, penelitian ini

Copyright (c) 2026 PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi
d https://doi.org/10.51878/paedagogy.v6il.8080

216



PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi
Vol. 6, No. 1, Januari-Maret 2026

5 e-ISSN : 2797-3344 | p-ISSN : 2797-3336

4 Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy

7
Jurnal P4l

menguji hipotesis bahwa efektivitas pembentukan karakter religius sangat ditentukan oleh
keselarasan antara intervensi edukatif yang diberikan guru dengan tingkat penalaran moral yang
sedang dimiliki siswa. Studi ini akan merincikan peta jalan pedagogical tentang bagaimana
siswa pada tahap awal memaknai agama sebagai mekanisme hadiah-sanksi, bagaimana siswa
tahap menengah melihat agama sebagai kepatuhan norma kolektif, dan bagaimana siswa tahap
lanjut menginternalisasi iman sebagai prinsip etika universal. Temuan ini diharapkan menjadi
panduan praktis bagi pengajar untuk memfasilitasi transisi siswa dari kepatuhan lahiriah
menuju komitmen batiniah, karena mengabaikan tahapan ini berisiko menghasilkan karakter
religius yang rapuh.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menerapkan pendekatan kualitatif melalui desain studi literatur deskriptif-
analitis sebagai strategi utama penyelidikan. Metode ini dipilih secara spesifik untuk
membedah, menyintesis, dan merekonstruksi kerangka teoretis tanpa melakukan intervensi
langsung di lapangan atau pengumpulan data empiris. Fokus utama penelitian diarahkan pada
eksplorasi literatur akademik yang relevan dengan teori perkembangan moral Lawrence
Kohlberg, pendidikan karakter religius, serta dinamika hubungan antara moralitas dan
spiritualitas. Populasi data dalam studi ini mencakup seluruh referensi tertulis yang otoritatif,
baik berupa buku teks, artikel jurnal, maupun prosiding konferensi yang membahas tema
terkait. Dalam proses seleksi bahan pustaka, peneliti menggunakan teknik purposive sampling
untuk menentukan data primer yang bersumber langsung dari karya-karya fundamental
Kohlberg, serta data sekunder yang terdiri dari kajian kritis dan pengembangan teori etika
keagamaan oleh para sarjana lain. Kriteria inklusi yang ketat diterapkan untuk memastikan
bahwa literatur yang dipilih memiliki relevansi substansial dan kredibilitas ilmiah yang tinggi
guna mendukung argumen penelitian.

Prosedur pengumpulan data dilaksanakan secara sistematis melalui empat tahapan kerja
yang terstruktur. Tahap pertama adalah penelusuran data secara komprehensif pada berbagai
pangkalan data akademik untuk mengidentifikasi sumber-sumber yang potensial. Tahap kedua
melibatkan proses reduksi data, di mana peneliti melakukan seleksi, pemilahan, dan pemadatan
informasi inti dari literatur yang telah terkumpul, membuang bagian yang tidak relevan, dan
memfokuskan pada konsep-konsep kunci. Tahap ketiga adalah penyajian data, yakni
mengorganisasikan temuan-temuan teoretis ke dalam matriks analisis dan diagram konseptual
untuk memvisualisasikan hubungan antarvariabel. Tahap terakhir adalah sintesis konseptual
dan verifikasi, di mana peneliti melakukan analisis isi kualitatif secara mendalam serta
pemeriksaan silang atau cross-referencing antarberbagai sumber untuk memastikan konsistensi
logis. Dalam keseluruhan proses ini, peneliti bertindak sebagai instrumen utama atau human
instrument yang berperan aktif dalam menginterpretasikan makna di balik teks dan membangun
konstruksi teoretis baru.

Teknik analisis data yang diterapkan menggabungkan pendekatan deduktif dan induktif
untuk menghasilkan pemahaman yang utuh. Analisis deduktif digunakan dengan menjadikan
tahapan  perkembangan  moral = Kohlberg—prakonvensional, = konvensional, = dan
pascakonvensional-—sebagai kategori awal untuk memetakan fenomena karakter religius.
Sementara itu, analisis induktif dijalankan untuk mengidentifikasi pola-pola baru dan
merumuskan strategi pedagogis yang adaptif berdasarkan sintesis literatur. Peneliti
menggunakan validitas konseptual sebagai tolok ukur untuk menguji koherensi internal
argumen yang dibangun, dengan asumsi dasar bahwa tingkat penalaran moral merupakan faktor
determinan dalam proses internalisasi nilai-nilai keagamaan. Meskipun metode ini memiliki

Copyright (c) 2026 PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi
d https://doi.org/10.51878/paedagogy.v6il.8080

217



PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi
Vol. 6, No. 1, Januari-Maret 2026

5 e-ISSN : 2797-3344 | p-ISSN : 2797-3336

4 Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy

7
Jurnal P4l

keterbatasan karena sifatnya yang teoretis-konseptual dan belum teruji secara empiris di kelas,
hasil analisis ini diharapkan mampu menghasilkan rekomendasi pedagogis yang solid dan peta
jalan strategis bagi para pendidik dalam merancang intervensi pendidikan karakter yang lebih
efektif dan bermakna.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Hasil
1. Konseptualisasi Moralitas dan Hubungannya dengan Karakter Religius

Hasil analisis mendalam terhadap literatur menunjukkan bahwa moralitas berfungsi
sebagai tolok ukur fundamental untuk menilai validitas atau kualitas suatu tindakan manusia.
Moralitas bukan sekadar kumpulan aturan kaku, melainkan prinsip hidup normatif yang
mengikat dan menentukan parameter perilaku benar atau salah dalam sebuah komunitas.
Temuan ini menegaskan bahwa sejalan dengan perkembangan usia biologis, struktur moralitas
individu terus berevolusi secara dinamis. Oleh karena itu, peraturan normatif memerlukan
penanaman yang disengaja dan pemeliharaan berkelanjutan oleh institusi sosial seperti
keluarga, lembaga pendidikan, dan komunitas keagamaan. Analisis ini memvalidasi hipotesis
bahwa pembentukan karakter religius yang efektif sangat bergantung pada keselarasan antara
metode intervensi pedagogis dengan level penalaran moral siswa. Artinya, karakter religius
bukan semata-mata produk dari banyaknya materi agama yang dihafal, melainkan hasil dari
bagaimana struktur kognitif moral individu menginterpretasikan ajaran tersebut (Narimo, 2020;
Suliswiyadi, 2020).

Lebih lanjut, sintesis data menyoroti adanya hubungan struktural yang kuat antara dimensi
perkembangan moral dan manifestasi sikap keagamaan. Perkembangan moral mencakup
dimensi intrapersonal yang mengatur regulasi diri, serta dimensi interpersonal yang mengelola
interaksi sosial dan penyelesaian konflik. Temuan ini mengindikasikan bahwa kemampuan
individu untuk membedakan antara niat baik dan buruk merupakan aspek fundamental yang
harus dibangun sejak dini, meskipun kemampuan berpikir abstrak belum sepenuhnya matang.
Implikasi dari hubungan struktural ini adalah bahwa kedalaman spiritual atau iman yang
reflektif hanya dapat dicapai jika individu telah melampaui tahapan penalaran moral tertentu.
Jika seorang peserta didik masih berada pada level pemikiran yang dangkal, mereka akan
mengalami kesulitan dalam mencapai penghayatan spiritual yang bermakna, karena
pemahaman mereka tentang kebenaran masih terikat pada faktor-faktor eksternal atau sekadar
kepatuhan buta (Arti et al., 2024; Musyawir et al., 2024).

2. Karakteristik Religius pada Tingkat Prakonvensional

Pada tingkat perkembangan moral yang paling dasar, atau yang disebut tingkat
prakonvensional, hasil kajian menunjukkan bahwa penalaran siswa didominasi oleh fokus pada
kepentingan pribadi dan dampak fisik yang segera dirasakan. Manifestasi karakter religius pada
tahap ini cenderung sangat instrumental dan bergantung sepenuhnya pada faktor eksternal
(Ismaniar & Utoyo, 2020; Noor, 2020; RASEM, 2023). Orientasi ketaatan dalam beragama,
seperti menjalankan ritual ibadah, lebih banyak didorong oleh upaya mekanistik untuk
menghindari sanksi yang menakutkan, seperti dosa atau hukuman neraka, serta motivasi
transaksional untuk meraih ganjaran instan berupa pahala atau surga. Dalam perspektif ini,
agama belum dihayati sebagai sebuah kebutuhan spiritual, melainkan sebagai alat pertukaran
untuk memastikan keamanan diri sendiri dari ancaman otoritas yang lebih tinggi.

Selain itu, pemahaman etika keagamaan pada tahap prakonvensional ini dipandang sebagai
seperangkat aturan konkret dan kaku yang wajib ditaati tanpa pertanyaan. Siswa pada fase ini

Copyright (c) 2026 PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi
d https://doi.org/10.51878/paedagogy.v6il.8080

218



PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi
Vol. 6, No. 1, Januari-Maret 2026

5 e-ISSN : 2797-3344 | p-ISSN : 2797-3336

4 Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy

7
Jurnal P4l

memiliki keterbatasan kognitif yang signifikan dalam membedakan antara maksud atau niat
internal dengan konsekuensi atau hasil eksternal dari suatu tindakan. Akibatnya, kebajikan
religius dinilai semata-mata berdasarkan seberapa patuh seseorang mengikuti perintah yang
telah ditetapkan secara jelas, bukan berdasarkan ketulusan hati. Indikator "anak saleh" pada
tahap ini sering kali diukur dari kepatuhan fisik terhadap ritual, tanpa memahami esensi nilai di
baliknya. Kondisi ini menuntut pendekatan pendidikan yang memberikan konsekuensi jelas dan
konsisten, karena penalaran moral siswa belum mampu menjangkau konsep-konsep abstrak
tentang kebaikan universal (Hafidz et al., 2022; Noor, 2020; Prasetiya, 2020).

3. Karakteristik Religius pada Tingkat Konvensional

Beranjak ke tingkat selanjutnya, yaitu tingkat konvensional, fokus penalaran individu
mengalami pergeseran signifikan dari egoisme pribadi menuju kepatuhan terhadap ekspektasi
sosial dan upaya mempertahankan ketertiban komunitas. Karakter religius pada tahap ini
ditandai oleh loyalitas dan konformitas terhadap norma kelompok. Orientasi ketaatan individu
didorong kuat oleh hasrat psikologis untuk diakui sebagai anggota yang "baik" dan bertanggung
jawab dalam komunitas agamanya. Motivasi beribadah sering kali bercampur dengan keinginan
untuk membanggakan orang tua, guru, atau pemuka agama, serta ketakutan akan pengucilan
sosial jika melanggar norma yang berlaku. Agama tidak lagi hanya soal untung-rugi pribadi,
tetapi menjadi sarana untuk mendapatkan validasi sosial dan rasa memiliki dalam sebuah
identitas kelompok yang lebih besar (Aisyah et al., 2025; Khair et al., 2024; Sulastri, 2024).

Dalam aspek pemahaman etika, agama pada tingkat konvensional dihayati sebagai sebuah
sistem hukum dan ketertiban institusional yang mutlak. Hukum-hukum agama atau syariat
dipandang sebagai perangkat norma final yang harus dipatuhi demi menjaga stabilitas dan
keteraturan masyarakat. Terdapat kecenderungan yang sangat kuat untuk menaati otoritas
keagamaan tanpa adanya dorongan kritis untuk mempertanyakan prinsip-prinsip mendasar
yang melandasi aturan tersebut. Kebaikan moral didefinisikan sebagai melakukan kewajiban
sosial dan menghormati otoritas yang mapan. Bahaya laten pada tahap ini adalah fanatisme
kelompok, di mana individu mungkin merasa bahwa kebenaran hanya milik kelompoknya
sendiri karena ketidakmampuan untuk melihat prinsip etika di luar aturan main komunitas yang
mereka anut (Azmi et al., 2023; Noor, 2020; Ulfah & Susandra, 2021).

4. Karakteristik Religius pada Tingkat Pascakonvensional

Pada tingkat tertinggi perkembangan moral, atau tingkat pascakonvensional, hasil sintesis
data mengindikasikan bahwa individu mulai menetapkan penalaran moral berdasarkan prinsip
keadilan universal yang dipilih secara mandiri dan otonom. Karakter religius yang terbentuk
pada tahap ini bersifat prinsipil, melampaui sekadar kepatuhan pada aturan tertulis. Kepatuhan
keagamaan ditopang oleh komitmen internal yang kuat terhadap nilai-nilai transenden, seperti
keadilan sosial, penghormatan terhadap martabat manusia, dan kasih sayang tanpa batas.
Individu pada tahap ini beragama bukan karena takut neraka atau ingin dipuji masyarakat,
melainkan karena kesadaran mendalam bahwa nilai-nilai agama tersebut adalah kebenaran
universal yang sejalan dengan hati nurani dan kemanusiaan (Arti et al., 2024; Handayani &
Khori, 2025; Masinambow & Nasrani, 2021).

Pemahaman etika pada tahap ini memosisikan ajaran agama sebagai prinsip etika universal
yang melampaui batasan sekat-sekat institusional atau kelompok. Tindakan etis diputuskan
secara independen melalui proses refleksi yang matang. Peserta didik atau individu pada level
ini memiliki kemampuan kapasitas intelektual dan spiritual untuk mengevaluasi secara kritis
praktik-praktik keagamaan di lingkungannya. Mereka mampu mengkritik jika ada praktik yang
dianggap tidak adil atau melanggar hak asasi manusia, bahkan jika praktik tersebut didukung

Copyright (c) 2026 PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi
d https://doi.org/10.51878/paedagogy.v6il.8080

219



PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi
Vol. 6, No. 1, Januari-Maret 2026

5 e-ISSN : 2797-3344 | p-ISSN : 2797-3336

4 Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy

7
Jurnal P4l

oleh konsensus mayoritas. Religiositas pada tahap ini adalah religiositas yang inklusif dan
transformatif, di mana esensi ajaran agama diterjemahkan menjadi tindakan nyata untuk
menegakkan keadilan dan kemaslahatan bagi seluruh umat manusia.

5. Implikasi Pedagogis dan Peran Strategis Pendidikan

Temuan mengenai tingkatan moral ini memiliki implikasi pedagogis yang sangat krusial,
yakni perlunya diferensiasi metode pengajaran agama sesuai dengan tahap perkembangan
siswa. Strategi pendidikan tidak bisa diseragamkan; metode diskusi dilema moral yang
kompleks hanya akan efektif bagi siswa yang sudah mendekati tahap pascakonvensional,
namun akan sia-sia jika diterapkan pada siswa prakonvensional yang masih membutuhkan
struktur aturan konkret. Pendidikan agama harus dirancang sebagai sebuah peta jalan yang
progresif, bergerak dari penanaman kebiasaan dan ritual dasar, menuju pemahaman makna
sosial, dan akhirnya bermuara pada refleksi nilai universal. Kegagalan dalam menyesuaikan
metode ini sering kali menjadi penyebab utama mengapa pendidikan agama di sekolah tidak
berdampak signifikan terhadap perbaikan perilaku siswa (Kusuma et al., 2025; Rusli et al.,
2024; Sipahutar & Zulham, 2024).

Selain strategi, peran institusi pendidikan dalam mengintegrasikan pendidikan karakter ke
dalam kurikulum menjadi faktor penentu keberhasilan. Studi kasus menunjukkan bahwa
sekolah yang menerapkan program pendidikan karakter secara sistematis—melalui kegiatan
sosial, dialog lintas agama, dan pembiasaan nilai—berhasil meningkatkan empati dan toleransi
siswa secara signifikan. Integrasi ini membantu siswa tidak hanya memahami dogma agama
secara kognitif, tetapi juga menginternalisasinya menjadi sikap hidup. Data lapangan
menunjukkan adanya korelasi positif antara implementasi program karakter yang terstruktur
dengan penurunan angka kenakalan remaja. Hal ini membuktikan bahwa pendidikan yang
menyentuh dimensi penalaran moral mampu mencetak generasi yang tidak hanya cerdas secara
akademis, tetapi juga matang secara spiritual dan sosial. Implikasi temuan ini secara langsung
menjawab pertanyaan penelitian: Bagaimana pendidik dapat menyesuaikan metode pengajaran
agama?

Tabel 1. Implikasi Pedagogis dan Peran Strategis Pendidikan

No. | Tahap Moral Dominan | Karakteristik Religius Strategi Pedagogis yang
Direkomendasikan
1 | Prakonvensional Instrumental Penekanan pada  Rutinitas
(Pahala/Hukuman) Ritual dan Konsekuensi Jelas
dari Tindakan.
2 | Konvensional Normatif (Kepatuhan | Penekanan pada Etika Sosial-
Kelompok) Keagamaan dan Tanggung
Jawab Komunitas.
3 | Pascakonvensional Prinsipil (Otonom/ | Penggunaan Diskusi Dilema
Universal) Moral dan Kasus Reflektif
untuk mengembangkan
penalaran etika transcendental.

Tabel 1 ini berfungsi sebagai peta jalan pedagogis, menunjukkan bahwa mengajar siswa
Prakonvensional dengan metode diskusi dilema moral yang kompleks-metode yang hanya
efektif pada tahap Pascakonvensional-—akan menjadi tidak efektif. Pendidikan agama harus
berprogresi (berkembang) seiring dengan perkembangan moral siswa.

6. Tantangan Implementasi dan Relevansi Penelitian

Copyright (c) 2026 PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi
d https://doi.org/10.51878/paedagogy.v6il.8080

220



PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi
Vol. 6, No. 1, Januari-Maret 2026

5 e-ISSN : 2797-3344 | p-ISSN : 2797-3336

4 Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy

7
Jurnal P4l

Meskipun konsep pendidikan karakter yang selaras dengan perkembangan moral sangat
ideal, implementasinya di lapangan menghadapi tantangan struktural dan lingkungan yang
kompleks. Salah satu hambatan utama adalah kurangnya kompetensi pedagogis pendidik dalam
menilai dan mengembangkan aspek afektif siswa, di mana pendidikan sering kali masih
terjebak pada orientasi kognitif semata. Selain itu, era digital membawa tantangan baru berupa
paparan informasi global dan media sosial yang sering kali berlawanan dengan nilai karakter
yang ingin ditanamkan. Ditambah lagi dengan dampak pasca-pandemi yang mengubah pola
interaksi sosial, sekolah menghadapi kesulitan dalam melakukan pembiasaan karakter yang
biasanya terbangun melalui interaksi langsung dan intensif di lingkungan sekolah (Lestari et
al., 2024; Najwa et al., 2023; Romiadi, 2024; Washilah et al., 2025).

Namun demikian, relevansi praktis dari penelitian ini tetap sangat tinggi sebagai alat
diagnostik bagi para pendidik. Studi ini memberikan wawasan bahwa perilaku keagamaan yang
superfisial atau munafik sering kali bukan disebabkan oleh kurangnya pengetahuan agama,
melainkan karena struktur penalaran moral siswa yang belum berkembang (masih di tahap
prakonvensional atau konvensional). Dengan memahami hal ini, intervensi pendidikan dapat
dialihkan dari sekadar menambah hafalan dalil menjadi latihan penalaran moral dan refleksi
diri. Meskipun studi ini memiliki keterbatasan karena sifatnya yang konseptual-teoretis dan
memerlukan validasi empiris lebih lanjut, kerangka kerja yang ditawarkan memberikan
landasan logis yang kuat untuk mereformasi pendekatan pendidikan agama agar lebih humanis
dan efektif.

KESIMPULAN

Penelitian ini menyimpulkan bahwa implikasi teoretis dari tahapan perkembangan
moral Kohlberg sangat krusial bagi upaya pembentukan karakter religius siswa, memverifikasi
hipotesis bahwa efektivitas pendidikan agama bergantung pada kesesuaian pedagogis dengan
tingkat penalaran moral siswa. Analisis konseptual menunjukkan adanya hubungan struktural
di mana Tingkat Prakonvensional menghasilkan karakter religius yang instrumental
(digerakkan oleh hukuman/hadiah), Tingkat Konvensional menghasilkan karakter yang
normatif (didorong oleh kepatuhan sosial), dan Tingkat Pascakonvensional menghasilkan
karakter yang otonom dan prinsipil (berakar pada etika universal). Oleh karena itu, artikel ini
memberikan peta jalan pedagogis yang menyarankan perlunya transisi dalam metode
pengajaran, bergerak dari penekanan ritual ke penggunaan diskusi dilema moral untuk
mendorong penalaran. Kesimpulannya, kerangka Kohlberg berfungsi sebagai alat diagnostik
esensial bagi pendidik untuk mengubah kepatuhan eksternal siswa menjadi komitmen moral-
religius yang sejati dan terinternalisasi, menjadikannya prasyarat bagi keberhasilan pendidikan
karakter.

Peran esensial pendidikan dalam membentuk karakter religius telah terbukti secara
signifikan meningkatkan perilaku moral dan menekan angka kenakalan remaja. Terlebih, siswa
yang telah mencapai tahap perkembangan moral yang matang (pasca-konvensional) cenderung
menunjukkan spiritualitas yang lebih mendalam dan mampu mewujudkan nilai-nilai
keagamaan dalam bentuk aksi sosial yang positif. Meskipun studi kasus menggarisbawahi
dampak positif dari integrasi ini terhadap empati dan toleransi, pelaksanaannya masih
terhambat oleh minimnya komitmen dan pelatihan pendidik, serta tuntutan akan adanya
kurikulum yang sensitif terhadap perbedaan dan inklusif.

DAFTAR PUSTAKA

Copyright (c) 2026 PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi
d https://doi.org/10.51878/paedagogy.v6il.8080

221



PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi
Vol. 6, No. 1, Januari-Maret 2026
e-ISSN : 2797-3344 | p-ISSN : 2797-3336
. Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy

7
Jurnal P4l

Aisyah, S., Purwoko, B., & Habsy, B. A. (2025). Efektivitas pendekatan konseling naratif
dalam mengatasi permasalahan identitas diri pada remaja. CENDEKIA: Jurnal Ilmu
Pengetahuan, 5(2), 747. https://doi.org/10.51878/cendekia.v5i2.5097

Anisah, A. S., Sapriya, Hakam, K. A., & Syaodih, E. (2021). Perkembangan sosial, emosi,
moral anak dan implikasinya terhadap pembentukan sikap sosial siswa sekolah
dasar. JUDIKDAS: Jurnal Ilmu Pendidikan Dasar Indonesia, 1(1), 69.
https://doi.org/10.51574/judikdas.v1il.262

Arti, D., Sagala, R., & Kusuma, G. C. (2024). Penguatan nilai-nilai karakter melalui Pendidikan
Agama Islam. LEARNING: Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan
Pembelajaran, 4(3), 671. https://doi.org/10.51878/learning.v4i3.3183

Azmi, C., Murni, [, & Desyandri, D. (2023). Kurikulum Merdeka dan pengaruhnya pada
perkembangan moral anak SD: Sebuah kajian literatur. Journal on Education, 6(1),
2540. https://doi.org/10.31004/joe.v611.3283

Eryandi, E. (2023). Integrasi nilai-nilai keislaman dalam pendidikan karakter di era digital.
KAIPI: Jurnal Pendidikan dan Studi Islam, 1(1), 12.
https://doi.org/10.62070/kaipi.v1il.27

Fadilah, F. R., Warsah, 1., & Wanto, D. (2020). Implementasi outdoor learning: Upaya
menanamkan nilai-nilai keislaman siswa SDIT Cahaya Rabbani Kepahiang.
Edugama: Jurnal Kependidikan dan Sosial Keagamaan, 6(1), 38.
https://doi.org/10.32923/edugama.v6il.1253

Gunawan, H., Thsan, M. N., & Jaya, E. S. (2021). Internalisasi nilai-nilai moderasi beragama
dalam pembelajaran PAI di SMA Al-Biruni Cerdas Mulia Kota Bandung. Atthulab:
Islamic  Religion  Teaching  and  Learning  Journal,  6(1), 14.
https://doi.org/10.15575/ath.v6i1.11702

Hafidz, H., Cahyani, M. N., Azani, M. Z., & Inayati, N. L. (2022). Implementasi pendidikan
moral dalam membina perilaku siswa di Sekolah Menengah Atas Islam Terpadu Al
Huda. JIPSI: Jurnal Ilmu Pendidikan dan Sains Islam, 1(2), 95.
https://doi.org/10.59944/jipsi.v1i2.44

Handayani, D., & Khori, Q. (2025). Transformasi pendidikan Islam dalam cengkeraman
kekuasaan orde baru. MANAJERIAL: Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi
Pendidikan, 5(2), 277. https://doi.org/10.51878/manajerial.v5i2.5380

Ismaniar, 1., & Utoyo, S. (2020). “Mirror of effect” dalam perkembangan perilaku anak pada
masa pandemi Covid 19. Diklus: Jurnal Pendidikan Luar Sekolah, 4(2), 147.
https://doi.org/10.21831/diklus.v4i2.32429

Khair, M. R., Tang, M., & Alwi, U. (2024). Peran tokoh agama dalam menanamkan nilai-nilai
pendidikan Islam pada remaja di Desa Naru Barat Kecamatan Sape Kabupaten
Bima. LEARNING: Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran, 4(3),
711. https://doi.org/10.51878/learning.v4i3.3188

Kusuma, R. N., Wachidi, W., & Mustofa, T. A. (2025). Internalisasi nilai-nilai agama Islam
dan budi pekerti dalam sikap gotong royong pada Profil Pelajar Pancasila. SOCIAL:
Jurnal Inovasi Pendidikan IPS, 4(4), 763.
https://doi.org/10.51878/social.v4i4.4534

Lestari, D. S., Baharudin, B., Budiman, H., Romlah, L. S., Pahrudin, A., & Kesuma, G. C.
(2024). Peran Islamic boarding school (IBS) dalam pembentukan karakter:
Tinjauan bibliometrik 2019-2023. LEARNING: Jurnal Inovasi Penelitian

Copyright (c) 2026 PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi
d https://doi.org/10.51878/paedagogy.v6il.8080

222


https://doi.org/10.51878/cendekia.v5i2.5097
https://doi.org/10.51574/judikdas.v1i1.262
https://doi.org/10.51878/learning.v4i3.3183
https://doi.org/10.31004/joe.v6i1.3283
https://doi.org/10.62070/kaipi.v1i1.27
https://doi.org/10.32923/edugama.v6i1.1253
https://doi.org/10.15575/ath.v6i1.11702
https://doi.org/10.59944/jipsi.v1i2.44
https://doi.org/10.51878/manajerial.v5i2.5380
https://doi.org/10.21831/diklus.v4i2.32429
https://doi.org/10.51878/learning.v4i3.3188
https://doi.org/10.51878/social.v4i4.4534

PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi
Vol. 6, No. 1, Januari-Maret 2026
e-ISSN : 2797-3344 | p-ISSN : 2797-3336
. Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy

7
Jurnal P4l

Pendidikan dan Pembelajaran, 4(4), 1148.
https://doi.org/10.51878/learning.v4i4.3622

Mahesa, A., Hayati, F., & Hakim, A. R. (2022). Peran nilai budaya Sunda dalam pola asuh
orang tua bagi penanaman nilai moral dan agama anak di Kampung Pasirgede Desa
Sindangpanon Banjaran. Bandung Conference Series: Early Childhood Teacher
Education, 2(2). https://doi.org/10.29313/besecte.v2i2.4483

Masinambow, Y., & Nasrani, Y. (2021). Pendidikan Kristiani sebagai sarana pembentukan
spiritualitas generasi milenial. PASCA. Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama
Kristen, 17(1), 64. https://doi.org/10.46494/psc.v17il.114

Musyawir, A. W., Dzulhakim, D., Andini, F., Ashari, N. F., Hairunnisa, H., Zikrullah, Z., &
Herianto, E. (2024). Peran kurikulum berbasis karakter dalam mendorong
perkembangan moral siswa sekolah menengah pertama. LEARNING: Jurnal
Inovasi  Penelitian  Pendidikan ~ dan  Pembelajaran, 4(3), 542.
https://doi.org/10.51878/learning.v4i3.3125

Najwa, L., Aryani, M., Suhardi, M., Purmadi, A., & Garnika, E. (2023). Sosialisasi pencegahan
perilaku bullying melalui edukasi pendidikan karakter dan pelibatan orang tua.
COMMUNITY:  Jurnal  Pengabdian Kepada  Masyarakat, 3(1), 13.
https://doi.org/10.51878/community.v3il.2330

Narimo, S. (2020). Budaya mengintegrasikan karakter religius dalam kegiatan sekolah dasar.
Jurnal VARIDIKA, 32(2), 13. https://doi.org/10.23917/varidika.v32i2.12866

Noor, T. R. (2020). Mengembangkan jiwa keagamaan anak (Perspektif pendidikan Islam dan
perkembangan anak usia dini). KUTTAB, 4(2).
https://doi.org/10.30736/ktb.v4i2.269

Prasetiya, B. (2020). The critical analysis of moral education in the perspective of Al-Ghazali,
Kohlberg and Thomas Lichona. Zawiyah: Jurnal Pemikiran Islam, 6(1).
https://doi.org/10.31332/zjpi.v6il.1543

Rasem, R. (2023). Pengembangan karakter pada peserta didik melalui kegiatan ekstra kurikuler
Pramuka. CENDEKIA: Jurnal — Ilmu Pengetahuan, 3(1), 35.
https://doi.org/10.51878/cendekia.v3i1.1993

Romiadi, R. (2024). Inovasi dalam pengelolaan iklim dan budaya sekolah melalui gerakan
penguatan pendidikan karakter di SMP Negeri 1 Lahei. LEARNING: Jurnal Inovasi
Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran, 4(1), 1.
https://doi.org/10.51878/learning.v411.2716

Rusli, S. M., Tang, M., & Mappatunru, S. (2024). Keteladanan guru dan moralitas peserta didik
studi guru Pendidikan Agama Islam di Sekolah Menengah Pertama Islam Terpadu
Insan Cendikia Makassar. CENDEKIA: Jurnal Ilmu Pengetahuan, 4(4), 472.
https://doi.org/10.51878/cendekia.v4i4.3551

Satriyawan, A. N., & Ichsan, A. S. (2020). Modifikasi perilaku anak: Implementasi teknik
pengelolaan diri dan keterampilan sosial di Ngawi Jawa Timur. Al-Adzka: Jurnal
Ilmiah Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah, 10(1), 21.
https://doi.org/10.18592/aladzkapgmi.v10i1.3645

Sipahutar, S. N., & Zulham, Z. (2024). Efektivitas ekstrakurikuler (ROHIS) dalam
meningkatkan kesadaran beribadah siswa di SMAN 1 NA IX X. LEARNING:
Jurnal Inovasi  Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran, 4(3), 837.
https://doi.org/10.51878/learning.v413.3327

Copyright (c) 2026 PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi
d https://doi.org/10.51878/paedagogy.v6il.8080

223


https://doi.org/10.51878/learning.v4i4.3622
https://doi.org/10.29313/bcsecte.v2i2.4483
https://doi.org/10.46494/psc.v17i1.114
https://doi.org/10.51878/learning.v4i3.3125
https://doi.org/10.51878/community.v3i1.2330
https://doi.org/10.23917/varidika.v32i2.12866
https://doi.org/10.30736/ktb.v4i2.269
https://doi.org/10.31332/zjpi.v6i1.1543
https://doi.org/10.51878/cendekia.v3i1.1993
https://doi.org/10.51878/learning.v4i1.2716
https://doi.org/10.51878/cendekia.v4i4.3551
https://doi.org/10.18592/aladzkapgmi.v10i1.3645
https://doi.org/10.51878/learning.v4i3.3327

PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi
Vol. 6, No. 1, Januari-Maret 2026
e-ISSN : 2797-3344 | p-ISSN : 2797-3336
. Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy

7
Jurnal P4l

Sudarsono, S., Amin, S., & Rajab, A. (2021). Peranan orang tua dan guru dalam mengatasi
degradasi moral anak di sekolah MA Muhammadiyah Pokobulo. Jurnal Studi Guru
dan Pembelajaran, 4(2), 437. https://doi.org/10.30605/jsgp.4.2.2021.1335

Sulastri, D. (2024). Perilaku sosial masyarakat “Sedekah Kampung” perspektif pendidikan
aqidah Islam. LEARNING: Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan
Pembelajaran, 4(4), 879. https://doi.org/10.51878/learning.v4i4.3407

Suliswiyadi, S. (2020). Hierarki ranah pembelajaran afektif Pendidikan Agama Islam dalam
perspektif  taksonomi  Qur’ani.  Jurnal  Tarbiyatuna, 11(1),  6l.
https://doi.org/10.31603/tarbiyatuna.v11i1.3451

Susanti, A., Rahmatika, Z., Isti’ana, A., & Arafah, A. L. A. (2024). Penanaman nilai religius
melalui program infaq. LEARNING: Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan
Pembelajaran, 4(1), 25. https://doi.org/10.51878/learning.v4i1.2743

Syahrul, S., & Nurhafizah, N. (2021). Analisis pengaruh pola asuh orang tua terhadap
perkembangan sosial dan emosional anak usia dini dimasa pandemi Corona Virus
19. Jurnal Basicedu, 5(2), 683. https://doi.org/10.31004/basicedu.v5i2.792

Ulfah, U., & Susandra, R. (2021). Pengaruh kompetensi leadership guru Pendidikan Agama
Islam terhadap perkembangan moral siswa SMK Terpadu Ad-Dimyati Kota
Bandung. JIIP - Jurnal Illmiah  Illmu  Pendidikan, 4(7), 578.
https://doi.org/10.54371/jiip.v4i7.317

Washilah, W., Hamzah, A., & Aminah, S. (2025). Persepsi siswa MTs Nurul Huda Desa
Masaran tahun ajaran 2024/2025 tentang implementasi nilai Kebhinekaan Tunggal
Ika dalam kehidupan sehari-hari. SOCIAL: Jurnal Inovasi Pendidikan IPS, 5(3),
1229. https://doi.org/10.51878/social.v5i3.7035

Copyright (c) 2026 PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi
d https://doi.org/10.51878/paedagogy.v6il.8080

224


https://doi.org/10.30605/jsgp.4.2.2021.1335
https://doi.org/10.51878/learning.v4i4.3407
https://doi.org/10.31603/tarbiyatuna.v11i1.3451
https://doi.org/10.51878/learning.v4i1.2743
https://doi.org/10.31004/basicedu.v5i2.792
https://doi.org/10.54371/jiip.v4i7.317
https://doi.org/10.51878/social.v5i3.7035

