
PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
Vol. 5, No. 2, Juni 2025 
e-ISSN : 2797-3344 | p-ISSN : 2797-3336  
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy 
 

Copyright (c) 2025 PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
861 

REFLEKSI QS. AR-RA'DU: 11 DAN QS. AL-ANFAL: 53 

SELF AWARENESS SEBAGAI KESALEHAN SOSIAL 

 

Imam Syafi’i1, Komarudin Sassi2 

Institut Agama Islam Al-Quran Al-Ittifaqiah (IAIQI) Indralaya1,2 

e-mail: im.imamsya@gmail.com1, sassikomarudin@yahoo.com2 

 

ABSTRAK 

Tulisan ini membahas keterkaitan antara self-awareness (kesadaran diri) dengan pembentukan 

kesalehan sosial dalam masyarakat Muslim kontemporer yang menghadapi krisis moral dan 

spiritual. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode tafsir muqaran 

(komparatif) untuk menelaah QS. Ar-Ra’d ayat 11 dan QS. Al-Anfal ayat 53. QS. Ar-Ra’d ayat 

11 menegaskan bahwa perubahan kolektif dimulai dari perubahan individu, sedangkan QS. Al-

Anfal ayat 53 mengingatkan bahwa kelalaian menjaga nikmat Allah dapat mengakibatkan 

pencabutannya. Tahapan penelitian meliputi: (1) penentuan objek kajian dan ayat kunci, (2) 

pengumpulan sumber primer berupa tiga kitab tafsir (Tafsir Ibnu Katsir, Tafsir al-Maraghi, 

Tafsir al-Misbah) dan 45 literatur sekunder yang diperoleh dari Google Scholar, Sinta, dan 

Garuda, serta (3) analisis deskriptif-analitis untuk mengidentifikasi makna lafaz kunci, 

menelusuri penafsiran mufasir, dan merefleksikannya pada fenomena sosial-budaya saat ini. 

Hasil kajian menunjukkan bahwa self-awareness menjadi fondasi penting dalam menjaga 

keberkahan, membangun tanggung jawab sosial, dan memperkuat pendidikan karakter. Nilai 

ini perlu diintegrasikan ke dalam kurikulum pendidikan agama Islam untuk membentuk 

masyarakat yang berakhlak mulia dan bermartabat. 

Kata Kunci: Self-Awareness, Kesalehan Sosial, QS. Ar-Ra’d: 11, QS. Al-Anfal: 53, 

Transformasi Individu, Pendidikan Karakter Islam. 

 

ABSTRACT 

This paper discusses the relationship between self-awareness and the formation of social piety 

in contemporary Muslim societies facing moral and spiritual crises. This study uses a qualitative 

approach with a comparative interpretation method to examine QS. Ar-Ra'd verse 11 and QS. 

Al-Anfal verse 53. QS. Ar-Ra’d verse 11 emphasizes that collective change begins with 

individual change, while QS. Al-Anfal verse 53 reminds us that neglecting to preserve Allah’s 

blessings can result in their revocation. The research stages include: (1) determining the 

research object and key verses, (2) collecting primary sources in the form of three tafsir books 

(Tafsir Ibnu Katsir, Tafsir al-Maraghi, Tafsir al-Misbah) and 45 secondary literature obtained 

from Google Scholar, Sinta, and Garuda, and (3) descriptive-analytical analysis to identify the 

meaning of key terms, trace the interpretations of exegetes, and reflect them on current socio-

cultural phenomena. The results of the study show that self-awareness is an important 

foundation for maintaining blessings, building social responsibility, and strengthening character 

education. This value needs to be integrated into the Islamic education curriculum to form a 

society with noble character and dignity. 

Keywords: Self-Awareness, Social Piety, QS. Ar-Ra'd: 11, QS. Al-Anfal: 53, Individual 

Transformation, Islamic Character Education. 

 

PENDAHULUAN 

Di tengah kehidupan umat Muslim masa kini, terdapat jurang pemisah yang dalam 

antara ajaran moral agama dan perilaku sosial yang tampak dalam realitas kehidupan 

(Adawiyah & Indra, 2023). Berbagai fenomena seperti korupsi, kekerasan, hingga pelecehan 

https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy
mailto:im.imamsya@gmail.com
mailto:sassikomarudin@yahoo.com


PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
Vol. 5, No. 2, Juni 2025 
e-ISSN : 2797-3344 | p-ISSN : 2797-3336  
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy 
 

Copyright (c) 2025 PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
862 

seksual yang dilakukan oleh individu terpelajar, bahkan oleh figur agama, menunjukkan adanya 

krisis kesadaran diri (Mazaya et al., 2024). Problematika ini memperlihatkan bahwa 

pengetahuan agama secara intelektual tidak selalu berbanding lurus dengan penghayatan serta 

implementasinya dalam kehidupan sehari-hari. Krisis tersebut menandakan lemahnya self-

awareness, yakni kemampuan seseorang untuk mengenali, merefleksikan, dan menilai pikiran, 

niat, serta tindakannya berdasarkan nilai-nilai moral dan spiritual. 

Dalam konteks masyarakat Muslim kontemporer, terdapat kesenjangan signifikan 

antara nilai-nilai ideal ajaran Islam seperti kejujuran, amanah, dan kasih sayang dengan realitas 

sosial yang diwarnai oleh berbagai penyimpangan moral dan spiritual. Fenomena seperti 

korupsi, kekerasan, intoleransi, bahkan pelecehan seksual yang dilakukan oleh figur terdidik 

dan tokoh agama mencerminkan krisis kesadaran diri yang mengakar (Adawiyah & Indra, 

2023; Muhammad et al., 2023). Realitas ini menunjukkan bahwa penguasaan ilmu agama 

secara kognitif tidak selalu berdampak pada praktik kesalehan sosial dalam kehidupan sehari-

hari. 

Sejumlah penelitian terdahulu telah menegaskan pentingnya internalisasi nilai-nilai 

agama dalam membentuk karakter moral dan spiritual. Penelitian Atin dan Maemonah 

misalnya, menyoroti bahwa internalisasi nilai-nilai Islam secara sadar dan konsisten sangat 

berpengaruh dalam membangun karakter siswa yang kuat secara moral dan spiritual 

(Maemonah, 2022). Sementara itu, dalam penelitian yang diteliti Husni menemukan bahwa 

praktik spiritual yang dilakukan secara rutin dan penuh kesadaran di lingkungan pesantren 

efektif dalam membentuk kesalehan sosial (Husni et al., 2023). Penelitian yang secara spesifik 

menghubungkan QS. ar-Ra’d ayat 11 dan QS. al-Anfal ayat 53 dengan konsep self-awareness 

sebagai fondasi kesalehan sosial memang masih terbatas. Namun, kajian oleh Jumala dan 

Abubakar membahas internalisasi nilai-nilai spiritual Islami dalam kegiatan pendidikan, yang 

dapat dikaitkan dengan konsep tersebut (Jumala & Abubakar, 2019). Penelitiannya 

menekankan pentingnya pemahaman dan pengamalan nilai-nilai spiritual dalam membentuk 

karakter siswa yang sadar diri dan memiliki kesalehan sosial. Berbeda dari studi sebelumnya 

yang cenderung menitikberatkan pada aspek normatif atau struktural, penelitian ini 

menekankan pentingnya transformasi personal yang mendalam sebagai syarat utama perubahan 

sosial. 

Dengan memahami bahwa perubahan sosial berawal dari perubahan individu, penelitian 

ini diharapkan dapat memberikan kontribusi signifikan dalam bidang pendidikan agama dan 

pengembangan karakter (Kaharuddin et al., 2024). Temuan dari kajian ini dapat dijadikan 

referensi dalam penyusunan kurikulum pendidikan agama yang lebih menekankan pada 

pengembangan self-awareness, sehingga melahirkan individu yang tidak hanya taat secara 

ritual, tetapi juga memiliki integritas moral dalam kehidupan bermasyarakat (Aisyah & 

Hidayah, 2024).  

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini mengangkat QS. ar-Ra’d ayat 11 dan QS. al-Anfal ayat 53 sebagai objek 

kajian, menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi pustaka (library research), 

yakni dengan menelaah berbagai sumber tertulis yang relevan; didasarkan pada kesesuaiannya 

dengan tema kajian yang berorientasi pada kajian normatif-teologis, yang menitikberatkan pada 

penafsiran makna ayat-ayat Al-Qur’an mengenai konsep perubahan dalam diri seseorang 

maupun dalam kehidupan masyarakat (Fauzi, 2023). Pendekatan yang digunakan adalah tafsir 

muqaran (komparatif), yaitu membandingkan penafsiran dari berbagai ulama tafsir. Metode 

muqaran menurut Abd al-Hayy al-Farmawi merupakan pendekatan dalam menafsirkan Al-

Qur’an dengan cara mengumpulkan sejumlah ayat yang memiliki keterkaitan tema, lalu 

https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy


PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
Vol. 5, No. 2, Juni 2025 
e-ISSN : 2797-3344 | p-ISSN : 2797-3336  
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy 
 

Copyright (c) 2025 PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
863 

dilakukan pengkajian, analisis, dan perbandingan terhadap pandangan para mufasir mengenai 

ayat-ayat tersebut. Perbandingan ini mencakup pendapat dari kalangan ulama terdahulu (salaf) 

maupun ulama belakangan (khalaf), baik yang menggunakan pendekatan tafsir bi al-ra’yi 

(rasional) maupun tafsir bi al-ma’tsur (berdasarkan riwayat) (Pasaribu, 2020). Penafsiran Al-

Qur’an dengan metode muqaran dalam sebuah jurnal biasanya melalui beberapa tahapan utama. 

Langkah awal adalah mengidentifikasi dan menghimpun ayat-ayat yang memiliki kesamaan 

redaksi atau mengangkat tema yang serupa. Setelah itu, ayat-ayat tersebut dikaji secara 

komparatif untuk menelusuri titik-titik persamaan dan perbedaannya. Tahap berikutnya adalah 

menganalisis perbedaan makna yang muncul dari masing-masing ayat, serta 

membandingkannya dengan penjelasan atau pandangan para mufasir (Ananda et al., 2025). 

Peneliti menentukan QS. ar-Ra’d: 11 dan QS. al-Anfal: 53 sebagai ayat kunci yang 

secara esensial berbicara tentang perubahan diri dan hubungan antara kondisi individu dengan 

kondisi sosial. selanjutnya peneliti menentukan dan mengumpulkan sumber primer meliputi 

referensi tafsir berkaitan surat tersebut. Penulis menggunakan tiga kitab tafsir sebagai sumber 

primer yaitu Tafsir Ibnu Katsir, Tafsir al-Maraghi, serta Tafsir al-Misbah karya Quraish Shihab 

mengenai QS. ar-Ra’d ayat 11 dan QS Al-Anfal ayat 53. Sementara itu, sumber sekunder 

meliputi jurnal-jurnal  Sementara itu, sumber sekunder meliputi 45 literatur berupa jurnal-jurnal 

ilmiah dan artikel yang berkaitan dengan tema self-awareness, kesalehan sosial, dan pendidikan 

karakter dalam perspektif Islam, serta penelitian terdahulu yang relevan dengan topik self-

awareness dan karakter spiritual. Literatur sekunder diperoleh melalui penelusuran pada basis 

data Google Scholar, Sinta, dan Garuda, dengan menggunakan kata kunci “self-awareness”, 

“kesalehan sosial”, dan “pendidikan karakter Islam” untuk memastikan relevansi dan kualitas 

sumber 

Tahap selanjunya, data dianalisis menggunakan metode deskriptif-analitis, yakni 

dengan menguraikan makna ayat-ayat yang dikaji berdasarkan penafsiran para mufassir, lalu 

menghubungkannya secara kritis dengan fenomena sosial kontemporer (Umar et al., 2021). 

Peneliti membandingkan pandangan berbagai mufassir terhadap ayat-ayat tersebut untuk 

menemukan benang merah konsep kesadaran diri (self-awareness) dan hubungannya dengan 

perubahan sosial serta kesalehan. 

Setelah perbandingan tafsir dilakukan, peneliti menganalisis hasil temuan, interpretasi 

dengan menghubungkan sumber sekunder dan pendidikan karakter Islam, terutama yang 

berfokus pada kesadaran diri sebagai dasar perubahan perilaku. Analisis dilakukan melalui tiga 

tahap: identifikasi makna lafaz kunci dalam ayat, eksplorasi konteks penafsiran, serta refleksi 

terhadap kondisi sosial-budaya masyarakat Muslim saat ini (Budiman et al., 2019). Berdasarkan 

temuan dan refleksi dari penafsiran, penelitian ini menyusun analisa sebagai hasil temuan 

terbaru dan simpulan yang diharapkan menjadi kontribusi teoritis maupun praktis dalam 

pengembangan pendidikan agama Islam yang berbasis kesadaran diri.  

  

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hasil 

1. Self-Awareness sebagai Landasan Kesalehan Sosial dalam Islam 

Self-awareness atau kesadaran diri adalah kemampuan individu untuk memahami 

dan mengenali dirinya secara mendalam, termasuk pikiran, emosi, nilai, niat, serta perilaku 

yang ditampilkan (Akbar et al., 2018). Dalam psikologi, self-awareness menjadi fondasi 

utama pengembangan diri karena memungkinkan seseorang untuk merefleksikan identitas, 

keyakinan, dan cara berinteraksi dengan lingkungan. Namun, dalam spiritualitas Islam, 

self-awareness memiliki cakupan yang lebih luas; tidak hanya sebatas kesadaran 

https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy


PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
Vol. 5, No. 2, Juni 2025 
e-ISSN : 2797-3344 | p-ISSN : 2797-3336  
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy 
 

Copyright (c) 2025 PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
864 

psikologis, tetapi juga mencakup kesadaran teologis (ketuhanan) dan moral (akhlak) 

(Ma’muroh et al., 2024).  

Dalam Islam, kesadaran diri melibatkan pengakuan bahwa manusia adalah makhluk 

ciptaan Allah yang diberikan amanah (taklif) untuk beribadah dan menjalani hidup sesuai 

nilai-nilai ilahi. Islam mengajarkan bahwa manusia diciptakan oleh Allah dengan tujuan 

untuk beribadah dan menjalani kehidupan sesuai dengan ajaran-Nya. Kesadaran akan 

amanah ini mendorong individu untuk selalu introspeksi diri (muhasabah) dan berusaha 

menyucikan jiwa (tazkiyatun nafs) dari sifat-sifat tercela (Mutmainah, 2021). Oleh sebab 

itu, seorang Muslim didorong untuk senantiasa melakukan muhasabah (introspeksi), 

mengevaluasi perbuatannya, serta tazkiyatun nafs (penyucian jiwa), yakni upaya 

membersihkan diri dari sifat tercela dan mengisinya dengan sifat terpuji. Proses 

muhasabah dan tazkiyatun nafs dalam Islam bertujuan untuk membersihkan hati dari sifat-

sifat negatif seperti iri hati, kesombongan, dan cinta dunia yang berlebihan, serta 

menggantinya dengan sifat-sifat mulia seperti ikhlas, sabar, dan syukur. Proses ini penting 

untuk mencapai kedekatan dengan Allah dan kesejahteraan spiritual (Hamid & Hadori, 

2022). Komitmen untuk terus memperbaiki diri agar tetap berada di jalan yang lurus 

(shiratal mustaqim) menjadi bagian penting dari proses ini. Self-awareness menjadi 

jembatan awal bagi seseorang untuk memperbaiki kekurangan, mengembangkan potensi, 

dan mengarahkan dirinya menuju kesalehan pribadi sekaligus sosial. 

Dalam QS. Al-Hasyr ayat 18, Allah Swt. berfirman:   

اٰمَنوُا اتَّقوُا اٰللَّ  يٰٰٓايَُّهَا الَّذِيْنَ  خَبيِْرٌ ۢبمَِا تعَْمَلوُْنَ  ﴿  ا قَدَّمَتْ لِغَد ٍۚ وَاتَّقوُا اٰللَّ اِۗنَّ اٰللَّ  نَفْسٌ مَّ ﴾    ١٨ وَلْتنَْظُرْ 
 ( 18:  59)الحشر/

“Wahai orang-orang yang beriman, bertakwalah kepada Allah dan hendaklah setiap 

orang memperhatikan apa yang telah diperbuatnya untuk hari esok (akhirat). Bertakwalah 

kepada Allah. Sesungguhnya Allah Maha Teliti terhadap apa yang kamu kerjakan.” (Al-

Hasyr/59:18, Kemenag 2019) 

Ayat ini mengingatkan setiap individu untuk memperhatikan amal perbuatannya 

sebagai bentuk kesadaran penuh atas tanggung jawab spiritual dan sosial. Menekankan 

pentingnya ketakwaan dan introspeksi diri bagi setiap individu. Perintah untuk bertakwa 

disebutkan dua kali dalam ayat ini, menegaskan bahwa seorang Muslim harus bertakwa 

dengan sebenar-benarnya, berlandaskan amar ma'ruf nahi munkar, karena Allah selalu 

mengawasi segala perbuatan manusia di dunia. Oleh karena itu, seorang Muslim 

hendaknya selalu menjalankan ibadah kepada Allah dengan ihsan (Daimatussalimah & 

Anggraini, 2024) Self-awareness dalam Islam juga menjadi pondasi dalam menjalankan 

ibadah dengan khusyuk dan konsisten. Seorang hamba yang menyadari posisinya di 

hadapan Allah akan terdorong untuk selalu bertindak dalam koridor takwa. Konsep ihsan, 

beribadah seolah-olah melihat Allah, dan jika tidak mampu maka menyadari bahwa Allah 

melihat kita, merupakan puncak self-awareness dalam ibadah. Kesadaran ini mendorong 

seseorang untuk tidak hanya memperhatikan aspek lahiriah ibadah, tetapi juga kualitas 

batin, niat, dan keikhlasan. Menurut Imam Al-Ghazali, ikhlas adalah membersihkan semua 

amal dari niat selain Allah, baik sedikit maupun banyak, sehingga amal tersebut dilakukan 

dengan tujuan mendekatkan diri kepada Allah. Keikhlasan ini menjadi kunci dalam 

meningkatkan kualitas batin dan niat dalam ibadah (Hidayah et al., 2023). Oleh karena itu, 

self-awareness menjadi penjaga moralitas; ia mencegah seseorang dari perbuatan dosa, 

mendorong kejujuran, kerendahan hati, dan tanggung jawab. 

Kesalehan sosial merupakan manifestasi keimanan yang tidak hanya berhenti pada 

tataran individu, tetapi juga memberikan dampak positif bagi kehidupan bersama. 

keimanan sejati tidak hanya tercermin melalui ibadah individu, tetapi juga melalui 

https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy


PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
Vol. 5, No. 2, Juni 2025 
e-ISSN : 2797-3344 | p-ISSN : 2797-3336  
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy 
 

Copyright (c) 2025 PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
865 

kontribusi positif terhadap masyarakat. Konsep ini sejalan dengan pandangan bahwa 

kesalehan sosial adalah bagian integral dari keberislaman yang utuh. Haris Riadi dalam 

artikelnya "Kesalehan Sosial sebagai Parameter Kesalehan Keberislaman" menjelaskan 

bahwa kesalehan tidak seharusnya dipisahkan antara individu dan sosial, melainkan harus 

menjadi satu kesatuan yang mencerminkan tauhid sosial (Riadi, 2014). Dalam Islam, 

seorang Muslim tidak hanya dituntut untuk menjadi pribadi yang baik, tetapi juga 

berkontribusi dalam menciptakan masyarakat yang adil, damai, dan penuh kasih. Di sinilah 

pentingnya self-awareness: individu yang sadar diri akan lebih peka terhadap kondisi orang 

lain, tidak mudah menyalahkan, serta memiliki empati dan keinginan untuk membantu. 

Kesadaran akan kelemahan dan kelebihan diri sendiri mendorong seseorang untuk bersikap 

tawadhu’ dan tidak egois dalam interaksi sosial (Yenti et al., 2025). 

Secara keseluruhan, self-awareness dalam Islam tidak hanya mencakup pemahaman 

psikologis tentang diri, tetapi juga kesadaran spiritual dan moral. Seorang Muslim 

diharapkan menyadari posisinya sebagai hamba Allah yang bertanggung jawab menjalani 

hidup sesuai nilai-nilai ilahi. Hal ini diwujudkan melalui muhasabah dan tazkiyatun nafs, 

yang menjadi dasar perbaikan diri menuju kesalehan pribadi dan sosial. Kesadaran diri juga 

mendorong ibadah yang khusyuk dan penuh keikhlasan, serta membentuk moralitas yang 

tinggi. Dengan self-awareness, individu menjadi lebih empatik, bertanggung jawab, dan 

aktif dalam membangun masyarakat yang adil dan penuh kasih. 

Meskipun konsep self-awareness dalam Islam telah dijelaskan secara mendalam 

melalui ayat-ayat al-Qur’an dan ulasan para ulama, namun realitas keberislaman umat saat 

ini sering kali menghadapi tantangan serius dalam penerapannya. Kesalehan yang 

ditampilkan di ruang publik tidak selalu sejalan dengan nilai spiritual yang mendalam. 

Untuk memperkuat pernyataan tersebut, disajikan beberapa data sosial dan observasi 

lapangan yang menggambarkan ketidaksesuaian antara simbol keislaman dengan perilaku 

nyata, baik secara individu maupun kolektif. 

 

Tabel 1. Fenomena Ketidaksinkronan antara Simbol Keberislaman dan 

Perilaku Sosial 

No. Fenomena Sosial Keterangan singkat 

1. 
Ujaran Kebencian di 

media sosial 

Mahasiswa/masyarakat mengonsumsi dan 

berinteraksi negatif terhadap konten SARA 

di media sosial 

2. 
Pernyataan kebencian 

politis pada Pilkada 

Muncul hate speech berupa propokasi, 

meme SARA dan penggiringan opini dalam 

kampanye daerah. 

3. 

Rendahnya literasi 

digital terhadap hate 

space 

Penggunaan media sosial kurang mampu 

mengenali konten kebencian meski 

menganggapnya salah 

4. 

Kurangnya kontrol 

dakwah di era media 

terbuka 

Dakwah sering dilakukan tanpa hikmah 

kontekstual dan mudah tersulut debat serta 

provokasi daring 

5. 

Fragmentasi sosial 

akibat ujaran 

kebencian 

Hate space di media sosial menimbulkan 

keresahan psikologis dan sosial bagi 

masyarakat umum 

 

https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy


PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
Vol. 5, No. 2, Juni 2025 
e-ISSN : 2797-3344 | p-ISSN : 2797-3336  
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy 
 

Copyright (c) 2025 PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
866 

Tabel tersebut menunjukkan bahwa keberadaan simbol atau kesan religius di ruang 

publik tidak selalu sejalan dengan kedalaman kesadaran spiritual dan etika religius. Lima 

fenomena aktual yang dicatat menggambarkan adanya krisis self-awareness dan akhlak, 

yang berimplikasi nyata pada dinamika sosial. 

Fenomena pertama dan kedua, tentang ujaran kebencian dan hate speech politis, 

memperlihatkan bahwa simbol religius atau dakwah bisa berubah menjadi alat proliferasi 

intoleransi ketika tidak disertai refleksi batiniah (QS. Ar-Ra’d:11) dan pengendalian niat 

yang tulus (QS. Al-Anfal:53) (Musyafak & Ulama’i, 2019; Nabila et al., 2023). Fenomena 

ketiga, berdasarkan survei literasi digital, mengungkap bahwa meskipun banyak pengguna 

media sosial menyadari kebencian itu salah, namun tidak mengambil langkah nyata untuk 

mencegahnya. Ini menandakan bahwa pemahaman kognitif belum diterjemahkan menjadi 

self-awareness moral yang aktif (Ash-Shidiq & Pratama, 2021). Fenomena keempat, terkait 

dakwah di era informasi terbuka, menyoroti bahwa niat tulus dan kontrol moral merupakan 

prasyarat agar dakwah tidak menjadi produk konflik sosial (Mukarom et al., 2020). 

Sementara itu fenomena 5 menegaskan perlunya kesadaran spiritual kolektif agar 

komunitas Muslim tidak mudah tercerai berai oleh ujaran kebencian di ranah digital 

(Hakim & Anshori, 2021). 

Secara substansial, keseluruhan data ini menegaskan bahwa QS. Ar‑Ra’d:11 dan QS. 

Al‑Anfal:53 tidak hanya memuat pesan teologis, melainkan landasan spiritual untuk 

membangun perubahan positif, menjaga keberkahan dan mencegah disintegrasi sosial. 

 

2. Tafsir QS. Ar-Ra’d Ayat 11 dalam Perspektif Self-awareness 

QS. Ar-Ra’d ayat 11 kemenag:   

مَا يغَُي رُِ  لََ  امَْرِ اٰللِّ اۗنَِّ اٰللَّ  مِنْ  خَلْفِهٖ يحَْفظَُوْنهَٗ  يَدَيْهِ وَمِنْ  بيَْنِ  نْۢ  م ِ مُعَق ِبٰتٌ  لَهٗ  مَا    ﴿  يغَُي رُِوْا  بِقوَْم  حَتىٰ 
نْ  ءًا فلَََ مَرَدَّ لَهٗ ٍۚوَمَا لهَُمْ م ِ ال    بِانَْفسُِهِمْۗ وَاِذآَٰ ارََادَ اٰللُّ بِقوَْم  سُوْْۤ  ﴾   ١١دُوْنِهٖ مِنْ وَّ

عد/   ( 11: 13) الر 
“Baginya (manusia) ada (malaikat-malaikat) yang menyertainya secara bergiliran dari 

depan dan belakangnya yang menjaganya atas perintah Allah. Sesungguhnya Allah tidak 

mengubah keadaan suatu kaum hingga mereka mengubah apa yang ada pada diri mereka. 

Apabila Allah menghendaki keburukan terhadap suatu kaum, tidak ada yang dapat 

menolaknya, dan sekali-kali tidak ada pelindung bagi mereka selain Dia.” (Ar-Ra'd/13:11, 

Kemenag 2019) 

Ayat ini menegaskan prinsip utama dalam Islam bahwa perubahan sosial tidak akan 

terjadi tanpa adanya perubahan internal dalam diri manusia. Allah Swt. menegaskan bahwa 

perubahan kondisi suatu kaum bergantung pada perubahan yang terjadi dalam diri mereka 

sendiri. Penekanan pada perubahan internal sebagai prasyarat perubahan sosial 

menunjukkan bahwa Islam mengajarkan pentingnya introspeksi dan perbaikan diri 

sebelum mengharapkan perubahan eksternal. Oleh karena itu, pendidikan moral dan 

spiritual menjadi kunci dalam menciptakan masyarakat yang lebih baik (Andriyani & 

Margono, 2018). Frasa “ma bi anfusihim” (apa yang ada dalam diri mereka) meliputi pola 

pikir, nilai, keyakinan, dan motivasi spiritual (Hasbi, 2023). Dengan demikian, segala 

bentuk reformasi sosial dan perbaikan masyarakat harus dimulai dari kesadaran individu 

atas tanggung jawabnya sebagai hamba Allah dan anggota masyarakat. 

Kesadaran diri atau self-awareness menjadi kunci utama dalam membuka jalan 

perubahan tersebut; Yang mana merupakan elemen fundamental dalam proses perubahan 

individu. Individu yang memiliki kesadaran diri mampu mengenali dan memahami emosi, 

nilai, serta motivasi pribadi, yang menjadi dasar untuk pengembangan diri dan perubahan 

yang positif. Dalam konteks pendidikan Islam, pendekatan transpersonal digunakan untuk 

https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy


PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
Vol. 5, No. 2, Juni 2025 
e-ISSN : 2797-3344 | p-ISSN : 2797-3336  
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy 
 

Copyright (c) 2025 PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
867 

menumbuhkan kesadaran diri pada anak-anak, yang berkontribusi pada pertumbuhan 

pribadi mereka (Lestari & Shaleh, 2024). Individu yang menyadari kelemahan dan dosa-

dosanya akan terdorong untuk melakukan introspeksi (muhasabah) dan memperbaiki diri. 

Muhasabah, atau introspeksi diri, adalah konsep dalam Islam yang mendorong individu 

untuk mengevaluasi perbuatan dan niat mereka secara berkala. Proses ini membantu dalam 

pengembangan karakter dan peningkatan spiritualitas. Penelitian menunjukkan bahwa 

muhasabah berperan penting dalam meningkatkan kecerdasan spiritual siswa melalui 

internalisasi nilai-nilai agama Islam (Izzah & Sodiq, 2024). Ayat ini menempatkan manusia 

sebagai pelaku aktif perubahan, bukan sekadar objek pasif dari takdir. Artinya, perubahan 

bukan hanya hasil dari faktor eksternal atau intervensi ilahi secara langsung, melainkan 

dari proses kesadaran dan usaha manusia sendiri dalam mengubah dirinya sesuai nilai-nilai 

ilahi. 

Menurut hadis dalam Tafsir Ibnu Katsir: 

، عن جهم، عن  وقال ابن أبي حاتم: حدثنا أبو سعيد الأشج، حدثنا حفص بن غياث، عن أشعث 
إبراهيم قال: أوَْحَى الله إلى نبي من أنبياء بني إسرائيل : أن قلُْ لِقَوْمِك : إنَّه ليس من أهل قرية ولَ  
أهل بيت يكونون على طاعة الله فيتحولون منها إلى معصية الله، إلَ تحول الله لهم مما يحبون إلى  

َ لََ يغُيَ رُِ مَا بقَِوْم  حَتَّى يغَُي رُِوا مَا بِأنَفسُِهِمْ   ما يكرهون، ثم قال: إنَّ مصداق ذلك في كتاب الله :   )إِنَّ اللَّّ
 (2005)كثير, (

“Ibnu Abi Hatim meriwayatkan dari Ibrahim, ia mengatakan: "Allah mewahyukan 

kepada salah seorang Nabi dari Bani Israil; 'Hendaklah kamu katakan kepada kaummu 

bahwa warga desa dan anggota keluarga yang taat kepada Allah tetapi kemudian berubah 

berbuat maksiat atau durhaka kepada Allah, pasti Allah merubah dari mereka apa yang 

mereka senangi menjadi sesuatu yang mereka benci." Kemudian dia mengatakan: "Hal itu 

dibenarkan dalam Kitabullah (al-Qur'an) dengan firman Allah  dalam surat Ar-Ra’du ayat 

11: 

َ لََ يغُيَْرُ مَا بِقوَْم  حَتَّى يغُْي رُِوا مَا بِأنَفسُِهِمْ ......  عد/ ..... إِنَّ اللَّّ  ( 11: 13) الر 
   

“.... Sesungguh-nya Allah tidak merubah keadaan sesuatu kaum, sehingga mereka 

merubah keadaan yang ada pada diri mereka sendiri...."(Ghofar et al., 2004) 

Berdasarkan kutipan tafsir Ibnu Katsir diatas, Allah Swt. tidak akan mengubah 

nikmat atau kondisi suatu kaum dari baik menjadi buruk atau sebaliknya kecuali mereka 

sendiri yang mengubah sikap atau amal mereka. Pernyataan ini merujuk pada konsep dalam 

Islam bahwa perubahan kondisi suatu masyarakat bergantung pada perubahan yang 

dilakukan oleh masyarakat itu sendiri. Al-Qur'an menegaskan bahwa Allah tidak akan 

mengubah keadaan suatu kaum hingga mereka mengubah apa yang ada pada diri mereka 

sendiri. Konsep ini menekankan pentingnya kesadaran dan usaha internal dalam mencapai 

perubahan sosial yang positif (Nasrudin, 2019). Penafsiran ini memperkuat gagasan bahwa 

kesadaran diri merupakan syarat mutlak untuk mempertahankan atau memperbaiki 

keadaan yang ada. Dengan demikian, perubahan sosial yang sejati adalah perubahan yang 

tumbuh dari dalam, bukan sekadar dipaksakan dari luar atau bersifat permukaan. 

Tafsir al-Maraghi dan Tafsir al-Misbah karya Quraish Shihab juga menekankan 

pentingnya pengendalian diri (self-regulation) sebagai bagian dari proses kesadaran 

(Hamdi, 2020). Pengendalian diri merupakan bagian integral dari self-awareness, di mana 

seseorang mampu mengenali kekeliruan dalam dirinya dan berusaha memperbaikinya. 

Dalam konteks pendidikan, hal ini menegaskan perlunya integrasi pendidikan karakter 

dalam kurikulum keagamaan, sehingga peserta didik tidak hanya memahami secara 

kognitif, tetapi juga memiliki sensitivitas moral yang tinggi. Untuk memastikan bahwa 

https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy


PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
Vol. 5, No. 2, Juni 2025 
e-ISSN : 2797-3344 | p-ISSN : 2797-3336  
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy 
 

Copyright (c) 2025 PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
868 

peserta didik tidak hanya memperoleh pengetahuan secara kognitif, tetapi juga 

mengembangkan sensitivitas moral yang tinggi. Peserta didik dapat menerapkan nilai-nilai 

moral dalam kehidupan sehari-hari, yang mencerminkan pemahaman mendalam tentang 

ajaran agama dan etika (Kurniawati & Mirza, 2024). Perubahan yang dimaksud dalam ayat 

ini bersifat menyeluruh, baik secara spiritual, emosional, maupun sosial. Ketika seseorang 

mengubah orientasi hidupnya dari kepentingan duniawi menuju pencarian rida Allah, maka 

perubahan ini akan berdampak luas pada sikap dan tindakan sosialnya. Ia akan lebih peduli 

terhadap keadilan, kebaikan, dan kesejahteraan orang lain. Inilah bentuk nyata dari 

kesalehan sosial yang berakar pada kesalehan pribadi, sebagaimana dijelaskan dalam ayat 

ini. 

Dengan demikian, QS. Ar-Ra’d ayat 11 tidak hanya menawarkan solusi atas 

problematika sosial, tetapi juga membangun fondasi spiritual yang kokoh dalam 

membentuk masyarakat yang beradab dan bermoral. Self-awareness bukan sekadar konsep 

psikologis, melainkan nilai Qur’ani yang memiliki kekuatan transformatif. Setiap individu 

bertanggung jawab untuk memulai perubahan dari dirinya sendiri, sebagai bentuk ketaatan 

kepada Allah dan kontribusi nyata terhadap perbaikan masyarakat. 

 

3. Tafsir QS. Al-Anfal Ayat 53 dalam Perspektif Self-awareness 

QS. Al-Anfal ayat 53 berbunyi: 

﴾   ٥٣سَمِيْعٌ عَلِيْمٌْۙ  نَّ اٰللَّ  ﴿ ذٰلِكَ بِانََّ اٰللَّ لَمْ يكَُ مُغيَ رًِا ن عِْمَةً انَْعمََهَا عَلٰى قَوْم  حَتىٰ يغُيَ رُِوْا مَا بِانَْفسُِهِمْْۙ وَاَ 
 ( 53: 8) الَنفال/

“Yang demikian itu karena sesungguhnya Allah tidak akan mengubah suatu nikmat 

yang telah dianugerahkan-Nya kepada suatu kaum sehingga mereka mengubah apa yang 

ada pada diri mereka. Sesungguhnya Allah Maha Mendengar lagi Maha Mengetahui.” (Al-

Anfal/8:53, Kemenag 2019) 

Dalam konteks QS. Al-Anfal ayat 53, self-awareness tidak hanya berperan sebagai 

alat untuk mengenali potensi diri dalam menciptakan perubahan, tetapi juga sebagai 

mekanisme perlindungan agar individu dan masyarakat tidak lalai terhadap nikmat yang 

telah Allah berikan. Ketika self-awareness hilang, individu atau masyarakat cenderung 

terjerumus dalam sikap ghurur (tertipu), merasa aman dari murka Allah, dan lalai menjaga 

integritas diri. Hal ini menjadi awal kemerosotan spiritual dan sosial. Oleh karena itu, self-

awareness di sini adalah proses mengenali dan menghargai nikmat Allah, serta menjaga 

konsistensi dalam kebaikan melalui takwa dan istiqamah. 

Ayat ini mengajarkan pentingnya kesadaran diri dalam menjaga dan mensyukuri 

nikmat Allah. Dengan memiliki kesadaran diri, individu dan masyarakat dapat mengenali 

potensi mereka untuk menciptakan perubahan positif dan mencegah kelalaian terhadap 

nikmat yang telah diberikan. Hal ini sejalan dengan konsep syukur dalam Al-Qur'an, di 

mana syukur tidak hanya berupa ucapan, tetapi juga tindakan nyata dalam memanfaatkan 

nikmat untuk kebaikan (Afandi, 2022). Selain itu ayat ini memperingatkan bahwa nikmat 

Allah tidak akan hilang kecuali karena kelalaian dan perubahan negatif dalam diri manusia. 

Dalam perspektif self-awareness, menekankan pentingnya kesadaran berkelanjutan 

terhadap nilai-nilai spiritual dan moral sebagai upaya menjaga keberlangsungan nikmat 

yang ada. Mengajak manusia untuk senantiasa mengevaluasi dirinya agar tidak terjebak 

dalam sikap lalai atau merasa aman dari ujian dan murka Allah. Kesadaran terhadap potensi 

diri sekaligus batasan sebagai makhluk adalah bagian penting dalam menjaga nikmat 

tersebut. 

Self-awareness berfungsi sebagai alat kontrol diri yang mendorong seseorang untuk 

terus bersyukur dan menjaga konsistensi amal. Bersyukur bukan hanya dalam bentuk 

https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy


PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
Vol. 5, No. 2, Juni 2025 
e-ISSN : 2797-3344 | p-ISSN : 2797-3336  
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy 
 

Copyright (c) 2025 PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
869 

ucapan, tetapi juga diwujudkan dalam tindakan nyata, seperti bertanggung jawab terhadap 

nikmat yang dimiliki dan menggunakannya untuk kebaikan. Individu yang memiliki 

kesadaran diri akan lebih berhati-hati dalam memperlakukan nikmat, baik berupa 

kesehatan, ilmu, kekuasaan, maupun harta. Hal ini menjadi bagian dari kesalehan sosial, 

karena nikmat tersebut tidak hanya berdampak pada dirinya, tetapi juga pada masyarakat 

di sekitarnya. 

Lebih jauh, kehilangan self-awareness juga membuka ruang bagi munculnya 

penyakit hati seperti ghurur (tertipu oleh kenikmatan dunia), ujub (bangga diri), dan riya 

(pamer dalam ibadah). Ghurur adalah perasaan tertipu oleh kenikmatan dunia yang dapat 

membuat seseorang lalai terhadap tujuan spiritualnya. Ujub merujuk pada perasaan bangga 

diri yang berlebihan, sementara riya adalah tindakan pamer dalam ibadah dengan tujuan 

mendapatkan pujian dari orang lain. Ketiga penyakit hati ini dapat mengikis nilai-nilai 

moral dan spiritual individu. Penyakit-penyakit ini menimbulkan kerusakan sosial karena 

menyebabkan seseorang kehilangan empati dan solidaritas terhadap sesama. Ketika banyak 

individu dalam masyarakat kehilangan kesadaran diri, maka struktur sosial menjadi rapuh, 

nilai-nilai moral terabaikan, dan akhirnya membawa kehancuran kolektif (Yuzarion et al., 

2024). Oleh karena itu, menjaga self-awareness secara terus-menerus merupakan bagian 

dari menjaga ketahanan spiritual dan sosial umat. 

QS. Al-Anfal ayat 53 juga memberikan peringatan halus bahwa Allah Maha 

Mendengar dan Maha Mengetahui. Ini menunjukkan bahwa setiap perubahan dalam diri 

manusia, sekecil apapun, tidak luput dari pengawasan Allah. Maka, penguatan self-

awareness juga berarti menumbuhkan rasa ihsan; yaitu kesadaran bahwa Allah senantiasa 

melihat perbuatan kita (Usman et al., 2021). Kesadaran diri dalam Islam tidak hanya 

berfungsi sebagai mekanisme untuk menghindari hukuman, tetapi juga sebagai sarana 

untuk mencapai kualitas hidup spiritual yang lebih tinggi dan stabilitas sosial yang lebih 

baik. Dengan meningkatkan kesadaran diri dan ihsan, individu dapat mengembangkan 

kecerdasan spiritual yang membantu mereka menghadapi tantangan hidup dengan lebih 

bijaksana dan etis, serta berkontribusi pada kesejahteraan masyarakat secara keseluruhan. 

Dalam Tafsir Ibnu Katsir, dijelaskan bahwa QS. Al-Anfal ayat 53 mengandung 

makna bahwa Allah tidak akan mengubah nikmat yang telah diberikan kepada suatu kaum 

berupa keimanan, kesehatan, keamanan, atau kesejahteraan, kecuali mereka mengubahnya 

dengan kekufuran, maksiat, dan penyimpangan dari kebenaran (Ghofar et al., 2004). Hal 

tersebut menunjukkan adanya kausalitas sebab-akibat antara perilaku manusia dan 

keberlangsungan nikmat. Ketika suatu masyarakat mulai melakukan perbuatan-perbuatan 

buruk secara kolektif, maka Allah mencabut nikmat tersebut sebagai bentuk keadilan-Nya. 

Tafsir ini menekankan pentingnya tanggung jawab kolektif dan kesadaran spiritual sebagai 

faktor penentu dalam mempertahankan kondisi ideal (Musyfiqah, 2018). 

Dalam tafsir al-Maraghi, berkaitan QS. Al-Anfal: 53 dijelaskan bahwa perubahan 

kondisi suatu kaum dari sejahtera menjadi menderita, atau dari nikmat menjadi azab, 

disebabkan oleh berubahnya sikap dan perbuatan mereka sendiri. Artinya, perubahan moral 

dan spiritual internal adalah akar dari perubahan eksternal yang negatif. Tafsir ini 

memperkuat pentingnya menjaga self-awareness agar seseorang tidak berpaling dari nilai-

nilai ilahiyah dan tetap berkomitmen pada kebaikan. Ketika seseorang mengabaikan self-

awareness, maka kesombongan (takabbur), merasa aman dari siksa Allah (amn min 

‘adzabillah), dan kelalaian akan mulai menguasai hati dan tindakan (Indra, 2018). 

Sementara itu, Quraish Shihab dalam Tafsir al-Misbah dalam bahsan yang sama QS 

Al-Anfal 53, menyampaikan bahwa perubahan dalam diri manusia yang menyebabkan 

hilangnya nikmat seringkali tidak disadari karena terjadi secara perlahan (Tarwiyyah, 

https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy


PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
Vol. 5, No. 2, Juni 2025 
e-ISSN : 2797-3344 | p-ISSN : 2797-3336  
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy 
 

Copyright (c) 2025 PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
870 

2022). Ia menekankan bahwa self-awareness atau kesadaran diri merupakan kemampuan 

untuk terus melakukan introspeksi agar manusia tetap waspada terhadap perubahan sikap 

dan nilai-nilai moral yang bisa membawanya pada kehancuran. Menurut Quraish Shihab, 

ayat ini juga berbicara tentang pentingnya menjaga kontinuitas amal saleh sebagai bentuk 

rasa syukur terhadap nikmat yang diberikan Allah. Maka, menjaga nikmat bukan hanya 

dengan rasa syukur lisan, tetapi juga dengan amal yang berkesinambungan. 

Akhirnya, pesan dari QS. Al-Anfal ayat 53 menegaskan bahwa nikmat Allah tidak 

hanya harus disyukuri, tetapi juga harus dijaga dengan kesadaran dan akhlak yang luhur. 

Self-awareness adalah wujud dari rasa tanggung jawab terhadap nikmat tersebut. Tanpa 

self-awareness, nikmat berubah menjadi istidraj—kenikmatan yang justru menyesatkan. 

Oleh sebab itu, pembentukan individu yang sadar secara spiritual dan moral adalah syarat 

utama untuk menciptakan masyarakat yang stabil, berkah, dan bermartabat. 

 

4. Refleksi Sosial: Krisis Kesadaran di Masyarakat Muslim Kontemporer   

Nilai-nilai seperti muhasabah, tazkiyah al-nafs, serta sikap syukur dan istiqamah 

merupakan fondasi menuju kesalehan sosial yang berkelanjutan. Untuk memahami realitas 

sosial umat Islam saat ini, penting untuk merefleksikan sejauh mana self-awareness 

terwujud dalam kehidupan masyarakat (Malasyi et al., 2024). Refleksi atas QS. Ar-Ra’d 

ayat 11 dan QS. Al-Anfal ayat 53 menegaskan bahwa perubahan dan penjagaan terhadap 

nikmat ilahi sangat bergantung pada kualitas batin manusia. Dalam konteks sosial, ayat-

ayat ini tidak hanya ditujukan kepada pemimpin atau kalangan intelektual, melainkan 

berlaku untuk seluruh lapisan masyarakat. Malasyi And Others, ‘Keadilan Sosial Dalam 

Ekonomi Syari ’ Ah Melalui Tafsir Surat Ar-Ra ’ D Ayat 11 Tentang Perubahan Sosial 

Dan Ekonomi Umat’. Artinya, setiap individu apapun latar belakang sosial, pendidikan, 

atau agamanya memiliki tanggung jawab moral untuk menjaga dan meningkatkan 

kesadaran dirinya. 

Seringkali, masyarakat awam beranggapan bahwa tanggung jawab terhadap kondisi 

sosial sepenuhnya berada di tangan pemimpin, ulama, atau kalangan terdidik. Padahal, Al-

Qur’an menegaskan bahwa perubahan besar berawal dari perubahan-perubahan kecil di 

tingkat individu (Nasrudin, 2019). Seorang pedagang, petani, ibu rumah tangga, atau 

pelajar tetap memiliki peran penting dalam membentuk ekosistem sosial yang saleh, 

asalkan mereka mampu menjaga kesadaran diri dalam sikap dan perilaku sehari-hari 

(Furqan MD & Mahmud, 2024). 

Kelompok terdidik, seperti akademisi, guru, dan mahasiswa, memiliki beban moral 

yang lebih besar karena secara struktural mereka memiliki akses pengetahuan dan ruang 

pengaruh (Alfarid et al., 2023). Jika kesadaran diri mereka lemah, penyalahgunaan 

intelektualitas dapat terjadi, seperti pembenaran terhadap perilaku menyimpang atau 

manipulasi pemikiran masyarakat. Oleh karena itu, internalisasi nilai-nilai Qur’ani tentang 

self-awareness menjadi penting dalam proses pendidikan, bukan hanya sebagai wacana 

kognitif tetapi sebagai karakter yang diwujudkan dalam kehidupan nyata (Trisdyanti, 

2024). 

Demikian pula dengan tokoh agama atau mereka yang dianggap “alim” oleh 

masyarakat. Dalam banyak kasus, penyimpangan moral yang dilakukan oleh tokoh agama 

justru lebih merusak karena efeknya yang meluas. Ketika mereka kehilangan self-

awareness, dampaknya bukan hanya pada diri mereka, tetapi juga pada kepercayaan umat, 

bahkan bisa memicu krisis spiritual kolektif. Maka, penguatan kesadaran diri bagi para 

tokoh agama adalah upaya untuk menjaga integritas dan kepercayaan umat kepada institusi 

keagamaan. 

https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy


PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
Vol. 5, No. 2, Juni 2025 
e-ISSN : 2797-3344 | p-ISSN : 2797-3336  
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy 
 

Copyright (c) 2025 PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
871 

Selain itu, beberapa orang tanpa disadari telah menjadi figur yang berpengaruh di 

lingkungan sekitarnya; baik melalui peran sosial, aktivitas di media sosial, maupun 

keterlibatan dalam komunitas. Di era digital, seseorang dapat menjadi panutan tanpa ia 

sadari (Kusumastuti et al., 2024). Oleh sebab itu, penting bagi setiap orang untuk 

menyadari bahwa perkataan, sikap, dan tindakannya memiliki dampak sosial. Self-

awareness dalam hal ini bukan hanya alat introspeksi, tetapi juga mekanisme pengendalian 

diri dan tanggung jawab sosial. 

Pembentukan masyarakat yang beradab dan bermoral tidak dapat hanya 

mengandalkan sistem atau hukum eksternal. Kesadaran diri atau self-awareness harus 

menjadi fondasi utama yang ditanamkan sejak dini dan dipelihara sepanjang hayat. Baik 

individu biasa, kaum terdidik, tokoh agama, maupun pemilik pengaruh, semuanya 

memiliki peran yang setara dalam menciptakan perubahan. Sebagaimana ditegaskan dalam 

Al-Qur’an, perubahan tidak akan terjadi kecuali jika manusia sendiri mengubah apa yang 

ada dalam dirinya. 

 

Pembahasan  

1. Signifikansi Self-awareness dalam Pendidikan dan Perubahan Sosial 

QS. Ar-Ra’d ayat 11 menegaskan bahwa kesadaran diri tidak hanya menjadi titik 

awal perubahan individu, tetapi juga merupakan fondasi utama bagi terjadinya transformasi 

sosial (Andriani, 2024). Dalam konteks pendidikan Islam, ayat ini mendorong kita untuk 

menanamkan nilai-nilai refleksi diri dan tanggung jawab sejak usia dini. Melalui self-

awareness, pengetahuan agama yang diperoleh secara teoritis dapat diintegrasikan dengan 

praktik spiritual dalam kehidupan sehari-hari. Pendekatan seperti muhasabah, yakni 

merenungi aktivitas harian, berdzikir, serta menilai kembali perilaku; mendorong peserta 

didik untuk memahami kondisi spiritual mereka, mengenali kecenderungan pribadi, dan 

menegaskan niat di balik setiap tindakan. Dengan demikian, mereka tidak hanya 

memahami ajaran agama secara tekstual, tetapi juga mampu meresapi dan menerapkan 

nilai-nilai tersebut dalam kehidupan nyata. 

Pentingnya praktik ini tidak terbatas pada kalangan pelajar saja. Baik individu yang 

telah menempuh pendidikan, pemuka agama yang memikul tanggung jawab moral, 

maupun masyarakat umum yang ingin terus memperbaiki diri, semuanya dapat 

memperoleh manfaat dari pengembangan kesadaran diri. Sejalan dengan penelitian yang 

dimuat dalam artikel KAIPI: Kumpulan Artikel Ilmiah Pendidikan Islam yang menyatakan 

bahwa "Pentingnya Pendidikan Agama Islam dalam Membentuk Kesadaran Sosial dan 

Kemanusiaan" membahas bagaimana pendidikan agama Islam berperan dalam membentuk 

kesadaran sosial dan nilai-nilai kemanusiaan (Jamil et al., 2023). Penelitian ini 

menunjukkan bahwa pendidikan agama tidak hanya memberikan pengetahuan religius, 

tetapi juga memperkuat nilai-nilai sosial dan etika dalam konteks masyarakat. Hal ini 

relevan bagi individu yang telah menempuh pendidikan, pemuka agama, dan masyarakat 

umum yang ingin meningkatkan kesadaran diri dan sosial mereka. Lebih jauh lagi, konsep 

self-awareness yang terkandung dalam ayat ini mendorong pendidikan Islam untuk tidak 

hanya berorientasi pada hafalan atau pemahaman literal, melainkan juga menumbuhkan 

kepekaan batin, kemampuan mengendalikan diri, serta komitmen moral. Sebab, perubahan 

sosial sejati hanya dapat terwujud apabila dimulai dari individu yang menyadari dirinya, 

memahami tanggung jawabnya kepada Allah, dan perannya dalam masyarakat. 

Dengan demikian, QS. Ar-Ra’d ayat 11 menegaskan bahwa pendidikan karakter dan 

spiritualitas harus berjalan seiring dalam sistem pendidikan Islam. Kesadaran diri menjadi 

kunci utama yang membuka pintu perubahan, baik pada level individu maupun masyarakat. 

https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy


PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
Vol. 5, No. 2, Juni 2025 
e-ISSN : 2797-3344 | p-ISSN : 2797-3336  
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy 
 

Copyright (c) 2025 PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
872 

Hal ini menekankan bahwa perubahan yang membuat sesuatu menjadi lebih indah atau 

lebih baik selalu bermula dari dalam diri setiap manusia. 

 

2. Kesadaran Diri sebagai Fondasi Pemeliharaan Nikmat dan Ketahanan Sosial 

Berdasarkan kajian terhadap QS. Al-Anfal ayat 53 melalui sudut pandang self-

awareness, ditemukan bahwa kesadaran diri tidak hanya berperan secara individual sebagai 

sarana refleksi, tetapi juga memiliki signifikansi sosial yang penting. Sejalan dengan 

penelitian dalam "Jurnal Pendidikan dan Konseling (JPDK)" menyoroti bahwa kesadaran 

diri yang baik dapat mempengaruhi individu dalam kehidupan sosial yang mengarah 

kepada nilai-nilai pro-sosial yang diwujudkan dalam bentuk praktik altruisme (Muhammad 

et al., 2023). Studi ini menunjukkan bahwa praktik altruisme di komunitas tertentu 

dipengaruhi oleh nilai-nilai agama dan moral, keteladanan dari para pendahulu, 

nasionalisme, dan dampak positif era media sosial. Hal ini menegaskan bahwa kesadaran 

diri memiliki peran penting dalam membentuk perilaku sosial yang positif. Salah satu hasil 

utama dari analisis ini adalah bahwa self-awareness berfungsi sebagai pelindung nikmat 

sekaligus sebagai pilar ketahanan sosial dan spiritual umat. Apabila kesadaran diri mulai 

melemah, nikmat yang semula menjadi rahmat dapat berubah menjadi istidraj yang 

menjerumuskan (Furqan and Nabilah, 2021). Oleh karena itu, tingkat self-awareness 

menjadi tolok ukur utama dalam menentukan apakah suatu komunitas mampu 

mempertahankan nikmat tersebut atau justru kehilangannya. 

Lebih jauh, kesadaran diri juga berperan sebagai penyaring alami terhadap penyakit 

hati yang dapat merusak struktur sosial, seperti ujub, riya, dan ghurur. Individu yang 

memiliki tingkat self-awareness yang baik akan lebih peka terhadap perubahan dalam batin 

dan perilakunya, sehingga mampu melakukan evaluasi diri sebelum dampak negatif meluas 

ke masyarakat (Sabriana & Indrawan, 2022). Dengan demikian, kontinuitas kesadaran diri 

menjadi syarat utama untuk membangun masyarakat yang tidak hanya kuat secara fisik, 

tetapi juga tangguh secara spiritual. 

Dari hasil telaah terhadap tafsir klasik maupun kontemporer, dapat disimpulkan 

bahwa seluruhnya sepakat bahwa perubahan negatif terhadap nikmat Allah selalu berawal 

dari perubahan dalam diri manusia itu sendiri. Hal ini menegaskan bahwa pendidikan 

spiritual dalam Islam harus memberikan perhatian besar pada pengembangan kesadaran 

diri yang mendalam dan aplikatif. 

Oleh sebab itu, penulis menyimpulkan bahwa penguatan self-awareness tidak hanya 

menjadi kebutuhan individu, tetapi juga merupakan strategi bersama dalam menjaga 

keberlanjutan nikmat serta mencegah kemerosotan moral di masyarakat. Ayat ini dapat 

dijadikan landasan konseptual dalam pendidikan Islam untuk menanamkan nilai syukur 

yang aktif, introspeksi berkelanjutan, serta komitmen terhadap amal kebaikan di setiap 

aspek kehidupan. 

 

KESIMPULAN 

Dalam Islam, self-awareness dipahami sebagai kesadaran yang komprehensif, 

mencakup dimensi psikologis, spiritual, serta moral. Dalam hal ini, seorang Muslim diharapkan 

senantiasa melakukan muhasabah (evaluasi diri) dan tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) sebagai 

wujud tanggung jawab terhadap diri sendiri dan kepada Allah. Kesadaran diri ini menjadi 

fondasi utama dalam membentuk pribadi yang saleh, yang selanjutnya akan tercermin dalam 

perilaku sosial yang lebih santun, penuh empati, dan bertanggung jawab. 

QS. Ar-Ra’d ayat 11 menegaskan bahwa perubahan dalam masyarakat hanya akan 

terjadi jika individu-individu di dalamnya mau mengubah keadaan batin mereka sendiri. Ayat 

https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy


PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
Vol. 5, No. 2, Juni 2025 
e-ISSN : 2797-3344 | p-ISSN : 2797-3336  
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy 
 

Copyright (c) 2025 PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
873 

ini menekankan bahwa manusia adalah pelaku utama dalam proses perubahan, bukan sekadar 

penerima nasib. Transformasi sosial yang sejati tidak cukup hanya dengan aturan eksternal, 

melainkan harus didukung oleh perubahan internal melalui penguatan nilai-nilai spiritual dan 

moral. Oleh sebab itu, pengembangan karakter dan pendidikan nilai dalam Islam sepatutnya 

dimulai dari peningkatan self-awareness. 

QS. Al-Anfal ayat 53 menegaskan bahwa nikmat dari Allah tidak akan berubah menjadi 

keburukan kecuali jika manusia sendiri yang mengubah perilaku dan sikapnya. Self-awareness 

berperan penting dalam menjaga keberlangsungan nikmat tersebut melalui sikap syukur, 

konsistensi (istiqamah), serta kemampuan mengendalikan diri. Jika kesadaran diri melemah, 

maka akan muncul penyakit hati seperti ujub, riya, dan ghurur, yang tidak hanya merusak 

individu, tetapi juga tatanan sosial. Oleh karena itu, memelihara self-awareness merupakan 

bagian dari tanggung jawab spiritual dan sosial. 

Refleksi terhadap kondisi sosial saat ini menunjukkan bahwa krisis moral dan spiritual 

di kalangan masyarakat Muslim modern berakar pada lemahnya self-awareness di berbagai 

lapisan, termasuk di kalangan tokoh agama, intelektual, maupun pengguna media sosial. 

Perubahan sosial yang diharapkan tidak akan terwujud tanpa keterlibatan aktif setiap individu 

dalam proses transformasi diri. Dengan demikian, pembentukan masyarakat yang saleh dan 

beradab harus diawali dari individu yang memiliki kesadaran diri yang kuat, dan hal ini perlu 

menjadi prioritas utama dalam pendidikan agama Islam. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Adawiyah, R., & Indra. (2023). Hiperrealitas dan Krisis Identitas Manusia Post-Modern. JIOS: 

Journal of Islamic and Occidental Studies, 1(2), 236–252. 

https://doi.org/10.21111/jios.v1i2.33 

Afandi, N. K. (2022). Grateful Personality in The Development of Islamic Education 

(Hermeneutical Analysis of Verses About Gratitude in Tafsīr Al-Miṣbāḥ). 

QALAMUNA: Jurnal Pendidikan, Sosial, Dan Agama, 14(2), 355–382. 

https://doi.org/10.37680/qalamuna.v14i2.3244 

Aisyah, S. H., & Hidayah, U. (2024). Pembentukan Karakter Social Awareness Melalui 

Pendidikan Agama Islam Berbasis Habbit Forming. Al-Muaddib: Jurnal Kajian Ilmu 

Kependidikan, 6(April), 286–303. 

Akbar, M. Y. A., Amalia, R. M., & Fitriah, I. (2018). Hubungan Relijiusitas dengan Self 

Awareness Mahasiswa Program Studi Bimbingan Penyuluhan Islam (Konseling) UAI. 

Jurnal Al-Azhar Indonesia Seri Humaniora, 4(4), 265. 

https://doi.org/10.36722/sh.v4i4.304 

Alfarid, N., Aulia, S., Zahro, Q. A. F., & Fitriani, A. I. (2023). Peran Guru Dalam 

Menginternalisasikan Nilai-Nilai Karakter Islam Di RA Manalul Huda. PESHUM : 

Jurnal Pendidikan, Sosial Dan Humaniora, 2(4), 599–611. 

https://doi.org/10.56799/peshum.v2i4.1807 

Ananda, D. P., Eliyani, Ramadhani, L. E., & Sukti, S. (2025). Metode Muqaran dalam 

Penafsiran Al Quran. Journal of Multidisciplinary Inquiry in Science 

TechnologyandEducational Research, 2(1), 1409–1416. 

Andriani, E. (2024). Aktualisasi Surat Al-Ra’du Ayat 11 Dalam Peningkatan Perekonomian 

Masyarakat. AL-MANAR: Jurnal Kajian Al-Quran Dan Hadits, 10(1), 1–24. 

Andriyani, & Margono, M. (2018). Meningkatkan Kemampuan Mengenal Sifat - Sifat Allah 

Melalui Pembelajaran Al- Asma , Al- Husna Dengan Metode 2-2 (Studi Kasus Di Lab 

School Fip Umj ). Jurnal Tahdzibi Manajemen Pendidikan Islam, 3(1), 39–46. 

https://doi.org/10.24853/tahdzibi.3.1.39-46 

https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy


PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
Vol. 5, No. 2, Juni 2025 
e-ISSN : 2797-3344 | p-ISSN : 2797-3336  
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy 
 

Copyright (c) 2025 PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
874 

Ash-Shidiq, M. A., & Pratama, A. R. (2021). Ujaran Kebencian Di Kalangan Pengguna Media 

Sosial Di Indonesia : Agama Dan Pandangan Politik. Universitas Islam Indonesia, 2(1), 

1–11. 

Budiman, S., Wahyudin, W., Muhtarom, A., Budiarjo, & Sufyan, A. (2019). Metodologi 

Penafsiran Kontekstual Abdullah Saeed Dalam Al-Qur’an Abad 21. Journal of 

Education Research, 2(1), 821–830. 

Daimatussalimah, & Anggraini, W. (2024). Prinsip Nilai-nilai Pendidikan dalam QS Al-

Hasyr:18. IHSANIKA : Jurnal Pendidikan Agama Islam, 2(3), 287–295. 

https://jurnal.stikes-ibnusina.ac.id/index.php/IHSANIKA/article/view/1435 

Fauzi. (2023). Pendekatan Normatif Dan Teologis Dalam Pengembangan Studi Islam. 

INNOVATIVE: Journal of Social Science Research, 3(6), 10106–10119. 

Furqan, F., & Nabilah, D. (2021). Istidraj menurut Pemahaman Mufasir. TAFSE: Journal of 

Qur’anic Studies, 6(1), 77. https://doi.org/10.22373/tafse.v6i1.9203 

Furqan MD, M., & Mahmud, H. (2024). Perubahan Sosial dalam Perspektif Al-Qur’an: Studi 

Kepustakaan Tafsir Al-Azhar dan Tafsir Al-Misbah. Advances In Social Humanities 

Research, 2(1), 32–49. https://doi.org/10.46799/adv.v2i1.162 

Ghofar, M. A., Mu’ti, A., & Hasan, A. (2004). Tafsir Ibnu Katsir 4: Lubaabut tafsir min ibnu 

katsir (pp. 522–523). pustaka Imam Syafi’i. 

https://archive.org/details/Tafsir_Ibnu_Katsir_Lengkap_114Juz/Tafsir Ibnu Katsir 

4.4/page/n31/mode/2up?view=theater 

Hakim, L. Al, & Anshori, S. H. (2021). Konektivitasi Hate Speech, Hoaks, Media Mainstream 

dan Pengaruhnya Bagi Sosial Islam Indonesia. Jurnal Dakwah Dan Komunikasi, 6(2), 

149. https://doi.org/10.29240/jdk.v6i2.3675 

Hamdi, A. L. (2020). Konsep penddikan karakter dalam Al-quran surat al-baqarah ayat 129 dan 

urgensinya dengan tujuan pendidikan nasional ((Kajian Terhadap Al-Tafsîr Al-Kabîr 

Mafātīḥ Al-Ghayb Karya Fakhruddin Al- Rāzī dan Tafsir Al-Maraghi Karya Musthafa 

Al- Maraghi). TASAMUH: Media Pengembangan Ilmu-Ilmu Keislaman, 3(1), 29–43. 

Hamid, & Hadori, M. (2022). Teknik Tazkiyatun An-Nafs dalam Meningkatkan Kesadaran Diri 

Santri. Konseling At-Tawazun : Jurnal Kajian Bimbingan Dan Konseling Islam, 1(2), 

70–79. https://doi.org/10.35316/attawazun.v1i2.2058 

Hasbi, H. (2023). Perubahan Sosial Pada Masyarakat Dalam Perspektif Al-Qur`An (Studi 

Komparatif Tafsir At-Thabari). Al-Madaris Jurnal Pendidikan Dan Studi Keislaman, 

4(1), 106–118. 

Hidayah, N., Rosidi, A. R., & Shofiyani, A. (2023). Konsep Ikhlas Menurut Imam Al-Ghazali 

dan Relevansinya Terhadap Tujuan Pendidikan Islam. Urwatul Wutsqo: Jurnal Studi 

Kependidikan Dan Keislaman, 12(2), 190–207. 

https://doi.org/10.54437/urwatulwutsqo.v12i2.957 

Husni, M. S., Walid, M., & Zuhriah, I. A. (2023). Internalisasi Nilai-Nilai Pendidikan Agama 

Islam Dalam Membentuk Akhlakul Karimah Santri Pondok Pesantren Al Hikmah 

Tuban. Paramurobi: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 6(1), 1–22. 

Indra. (2018). Analisis Hubungan Islam, Spiritualitas, dan Perubahan Sosial. TSAQAFAH: 

Jurnal Pendidikan Islam, 14(2), 348–362. 

Izzah, A. N., & Sodiq, A. (2024). Internalization of Islamic Religious Values Based on 

Muhasabah To Increase Students ’ Spiritual Intelligence. Arfannur: Journal of Islamic 

Education, 5(72), 193–202. 

Jamil, S., Irawati, I., Taabudilah, M. H., & Haryadi, R. N. (2023). Pentingnya Pendidikan 

Agama Islam dalam Membentuk Kesadaran Sosial dan Kemanusiaan. Kaipi: Kumpulan 

Artikel Ilmiah Pendidikan Islam, 1(2), 35–38. https://doi.org/10.62070/kaipi.v1i2.32 

https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy


PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
Vol. 5, No. 2, Juni 2025 
e-ISSN : 2797-3344 | p-ISSN : 2797-3336  
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy 
 

Copyright (c) 2025 PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
875 

Jumala, N., & Abubakar. (2019). Internalisasi Nilai-Nilai Spiritual Islami Dalam Kegiatan 

Pendidikan. Jurnal Serambi Ilmu, 20(1), 160. https://doi.org/10.32672/si.v20i1.1000 

Kaharuddin, S., Malli, R., & Lamabawa, D. (2024). Pendidikan Karakter dalam Perspektif 

Muhammadiyah. Polyscopia, 1(3), 91–100. 

https://doi.org/10.57251/polyscopia.v1i3.1354 

Kurniawati, T., & Mirza, I. (2024). Relevansi Nilai-Nilai Tafsir Tarbawy Dalam Pendidikan 

Karakter Siswa. Kasyafa: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 1(2), 90–103. 

Kusumastuti, E., Alviro, M. R., Suryahadi, F. Z., Faza, M. S., Anas, A. A. C., Zaini, A. N., & 

Hibatullah, A. J. (2024). Peran Pendidikan Agama Islam dalam Penggunaan Media 

Sosial pada Era Society 5.0 untuk Memperkuat Moderasi Beragama. Jurnal Pendidikan 

Islam, 1(3), 1–10. https://doi.org/10.47134/pjpi.v1i3.554 

Lestari, R. I., & Shaleh. (2024). Menumbuhkan Kesadaran Diri Dalam Pendidikan Dasar Islam 

Dalam Pendekatan Transpersonal Untuk Pertumbuhan Pribadi Anak-Anak. Pendas : 

Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar, 09(02), 1–23. 

Ma’muroh, Abqorina, & Amrin. (2024). The Concept of Tazkiyatun Nafs by Al-Ghazali and 

Its Implementation at Pesantren Darut Tasbih Tangerang. Edu Cendekia: Jurnal Ilmiah 

Kependidikan, 4(2), 833–844. https://doi.org/10.47709/educendikia.v4i02. 

Maemonah, S. A. (2022). Internalisasi Nilai-Nilai Karakter Religius Melalui Pembelajaran 

Akidah Akhlak Di Madrasah Ibtidaiyah. Edukasi: Jurnal Penelitian Pendidikan Agama 

Dan Keagamaan, 20(3), 323–337. 

Malasyi, S., Tarigan, A. A., Syahreza, R., Islam, U., & Sumatera, N. (2024). Keadilan Sosial 

Dalam Ekonomi Syari ’ ah Melalui Tafsir Surat Ar-Ra ’ d Ayat 11 Tentang Perubahan 

Sosial dan Ekonomi Umat. Jurnal Al-Mizan: Jurnal Hukum Islam Dan Ekonomi 

Syariah, 9(2), 298–317. 

Mazaya, C. H., Khairani, R. N., & Surahman, C. (2024). Korelasi Antara Kecerdasan 

Intelektual Dan Implementasi Akhlak: Pada Mahasiswa Yang Mengambil Mata Kuliah 

Pai. Jurnal Pendidikan : Seroja, 3, 201–213. 

Muhammad, H., Faris, A., & Zulkipli, L. (2023). Self Awareness Dalam Perilaku Sosial 

Altruisme Di Era Sosial Media: Studi Jama’ah Masjid Al-Azhar Yogyakarta. Jurnal 

Pendidikan Dan Konseling, 5(2), 2042–2053. 

Mukarom, Z., Zaenal Abidin, Y., Aripudin, A., & Wahyudin, A. (2020). Moderasi Dakwah di 

Era Keterbukaan Informasi (Studi Ujaran Kebencian terhadap Agama di Media Sosial). 

LP2M UIN SGD Bandung, 1, 1–18. 

Musyafak, N., & Ulama’i, A. H. A. (2019). Narasi Ujaran Kebencian dalam Pemilihan Umum 

Kepala Daerah (PILKADA). Jurnal Ilmu Dakwah, 39(2), 166. 

https://doi.org/10.21580/jid.v39.2.4673 

Musyfiqah, K. (2018). Perilaku manusia atas nikmat Allah dan ketiadaannya dalam Al-Qur’an 

[Skripsi, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta]. Repository UIN Jakarta. 

https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/handle/123456789/43211 

Mutmainah. (2021). Metode Muhasabah: Analisis Pendekatan Psikologi Sufistik Perspektif Al–

Ghazali ((Konsep Pendidikan Ruhaniyah Melalui Tazkiyatun nafs). Pendidikan Dan 

Pranata Islam STAI Syichona Moh. Cholil Bangkalan, 12(1), 41–51. 

Nabila, S., Kharisma Agustya Zahra Salsabilla, Nathania Trixie Aryanti, Vira Adhelia Andjani, 

Alfina Zahrah Umardi, & Eni Nurhayati. (2023). Analisis Ujaran Kebencian dalam 

Kolom Komentar pada Media Sosial X, Tik Tok, dan Instagram. Sosmaniora: Jurnal 

Ilmu Sosial Dan Humaniora, 2(4), 645–651. 

https://doi.org/10.55123/sosmaniora.v2i4.2997 

Nasrudin. (2019). Manusia dan Perubahan Sosial dalam Perspektif Al-Qur’an. ISLAMIKA: 

https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy


PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
Vol. 5, No. 2, Juni 2025 
e-ISSN : 2797-3344 | p-ISSN : 2797-3336  
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy 
 

Copyright (c) 2025 PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
876 

Jurnal Agama, Pendidikan Dan Sosial Budaya, 13(1), 46. 

Pasaribu, S. (2020). Metode Muqaran dalam Al-Qur’an. Journal Wahana Inovasi, 9(1), 43–44. 

Riadi, H. (2014). Kesalehan sosial sebagai parameter keberislaman (Ikhtiar baru dalam 

menggagas mempraktekkan tauhid sosial). An Nida’: Jurnal Pemikiran Islam, 39(1), 

49–58. 

Sabriana, I., & Indrawan, J. (2022). Mengembangkan Kesadaran Diri (Self-Awareness) 

Masyarakat untuk Menghadapi Ancaman Non-tradisional : Studi Kasus Covid-19. 

Jurnal Lembaga Ketahanan Nasional Republik Indonesia, 8(2), 131–150. 

Tarwiyyah, L. H. (2022). Pengaruh Religiusitas dalam Membangun Self-Awareness pada 

Remaja: Literature Review. Jurnal Psimawa: Diskursus Ilmu Psikologi & Pendidikan, 

5(2), 79–85. https://doi.org/10.36761/jp.v5i2.2112 

Trisdyanti, S. A. (2024). Internalisasi nilai-nilai Qurʾani dalam pembinaan akhlak siswa 

melalui program metode Usmani di MA Terpadu Hudatul Muna 2 Jenes Ponorogo 

[Skripsi sarjana (S1), IAIN Ponorogo]. Electronic Theses IAIN Ponorogo. 

Umar, A., Abubakar, A., & Mahfudz, M. (2021). Aplikasi Metode Komparatif ( Analisis Buku 

Tafsir Nusantara : Analisis Isu-Isu Gender Dalam Al-Misbah Karya M . Quraish Shihab 

Dan Turjuman. Al-Tadabbur: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, 6(2), 161–174. 

https://doi.org/10.30868/at.v6i02.1825 

Usman, K., Abubakar, A., & Mahfudz, M. (2021). Self-evaluation in perspective of Surah Al-

Isrā verse 14th. Jurnal Penelitian Dan Evaluasi Pendidikan, 25(2), 197–206. 

https://doi.org/10.21831/pep.v25i2.44961 

Yenti, Y. H., Ilmi, D., Charles, & Mustafa. (2025). Pembelajaran Pendidikan Agama Islam 

Berbasis High Order Thinking Skiils Pada Kelas Xi Di Sma N 2 Hiliran Gumanti. Edu 

Research: Indonesian Institute For Corporate Learning And Studies (IICLS), 5, No.4, 

1059–1068. 

Yuzarion, Diponegoro, A. M., Prasetya, A. F., Taufikurrahman, A., Isma, A. I., & Anari, I. 

(2024). The Contribution of Self-Regulated Learning , Self-Awareness , and Spiritual 

Intelligence to Academic Achievement Kontribusi Self-Regulated Learning , Kesadaran 

Diri , dan Kecerdasan Spiritual terhadap Prestasi Belajar. Psikologika: Jurnal 

Pemikiran Dan Penelitian Psikologi, 29(1), 91–106. 

https://doi.org/10.20885/psikologika.vol29.iss1.art6 

ش صعب صالح    ٢٢سير القرآن العظيم.” القاهرة  ( “تفسير ابن كثير، تف2005كثير, عمار الدين أبي الفداء اسماعيل بن ) 

 عين شمس الشرقية: المكتبة الإسلامية

https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy

