
PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
Vol. 5, No. 2, Juni 2025 
e-ISSN : 2797-3344 | p-ISSN : 2797-3336 
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy 
 

Copyright (c) 2025 PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
367  

 

PEMIKIRAN ISLAM KH. ABDURRAHMAN WAHID (GUS DUR) TENTANG 

PENDIDIKAN: ANALISIS TERHADAP KONSEPNYA 

 

Sugiyantoro1, Pauzan Haryono2 

Universitas Islam 45 Bekasi1,2  

e-mail: sugiyantoro@unismabekasi.ac.id1  

 

ABSTRAK 

Penelitian ini mengeksplorasi pemikiran islam tentang pendidikan dalam bentuk konsepnya 

dari perspektif KH. Abdurrahman Wahid. Dalam konteks keprihatinan terhadap dampak 

globalisasi yang disebut kejutan masa depan peneliti melihat kekurangan konsep yang jelas 

dalam dunia pendidikan Indonesia untuk menghadapi arus globalisasi ini. Penelitian ini fokus 

pada pemikiran KH. Abdurrahman Wahid tentang konsep pendidikan Islam yang 

mencerminkan neomodernisme, dengan upaya menjaga nilai-nilai tradisional sambil menyerap 

modernisasi barat. Penelitian ini menggunakan metode penelitian pustaka, yang juga dikenal 

sebagai penelitian kepustakaan yang Informasinya dikumpulkan melalui penelitian 

kepustakaan, Penelitian ini termasuk dalam kategori "Deskriptif Analitis" pengumpulan data 

sesuai dengan fakta sebenarnya dan kemudian menyusun, mengolah, dan menganalisisnya 

untuk memberikan gambaran umum tentang isu-isu yang ada saat ini. Hasil penelitiannya 

menunjukan bahwa konsep Pendidikan Islam neomodernis merupakan bagian pertama dari 

gagasan pemikiran KH. Abdurrahman Wahid tentang lima bagian yang harus dikembangkan 

dalam pendidikan Islam. Kedua, pendidikan Islam yang berlandaskan kebebasan. Ketiga, 

pendidikan Islam yang berlandaskan multikulturalisme. Keempat, pendidikan Islam untuk 

semua. Kelima, pendidikan Islam yang humanis. 

Kata Kunci: Pemikiran Islam, Pendidikan, Abdurrahman Wahid 

ABSTRACT 

This study explores Islamic thought on education in the form of its concept from the perspective 

of KH. Abdurrahman Wahid. In the context of concern about the impact of globalization called 

future shocks, researchers see a lack of clear concepts in the world of Indonesian education to 

face this current of globalization. This study focuses on the thoughts of KH. Abdurrahman 

Wahid on the concept of Islamic education that reflects neomodernism, with efforts to maintain 

traditional values while absorbing western modernization. This study uses a library research 

method, also known as library research whose information is collected through library research, 

This study is included in the category of "Analytical Descriptive" data collection according to 

the actual facts and then compiling, processing, and analyzing them to provide an overview of 

current issues. The results of the study indicate that the concept of neomodernist Islamic 

Education is the first part of the ideas of KH. Abdurrahman Wahid about the five parts that 

must be developed in Islamic education. Second, Islamic education based on freedom. Third, 

Islamic education based on multiculturalism. Fourth, Islamic education for all. Fifth, humanist 

Islamic education. 

Keywords: Islamic Thought, Education, Abdurrahman Wahid 

 

PENDAHULUAN 

Mendidik seseorang berarti mengajarkan moral dan fakta. Kata "pendidikan" berasal 

dari istilah ini. Di sisi lain, pendidikan adalah proses mengubah pikiran dan tindakan seseorang 

atau sekelompok orang agar lebih dewasa melalui pengajaran, pelatihan, dan instruksi. Agar 

generasi penerus bangsa dapat menghadapi kesulitan dunia yang berubah dengan cepat, 

mailto:sugiyantoro@unismabekasi.ac.id1


PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
Vol. 5, No. 2, Juni 2025 
e-ISSN : 2797-3344 | p-ISSN : 2797-3336 
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy 
 

Copyright (c) 2025 PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
368  

 

pendidikan sangat penting.(Sugiyantoro, 2024) pendidikan adalah suatu jenis tindakan yang 

dilakukan dengan sengaja dan penuh tujuan, dengan pendidik memikul tanggung jawab penuh 

atas jasmaninya, rohani dan akal si terdidik melalui proses bimbingan, pengarahan dan 

pengembangan sehingga menjadi seseorang yang memiliki pemikiran yang benar, bijak dan 

akhlak yang baik untuk menuju kesempurnaan dalam menjalani kehidupan bermasyarakat dan 

bernegara.(Heriawan et al., 2022)  

Pendidikan pada dasarnya adalah proses atau tindakan untuk membentuk kepribadian 

manusia. Dengan pemahaman demikian, maka pendidikan menjadi sangat strategis, karena 

pendidikan ikut berperan aktif dalam menentukan corak dan bentuk aktivitas dan kehidupan 

manusia secara pribadi maupun sosial.  Mortimer J. Adler dan lainnya di bidang pendidikan 

mengatakan bahwa pendidikan adalah proses penyempurnaan kemampuan manusia (bakat dan 

kemampuan yang diperoleh) yang dapat diubah dengan kebiasaan. Kemampuan ini 

ditingkatkan dengan kebiasaan baik melalui cara-cara yang diciptakan secara artistik yang dapat 

digunakan siapa saja untuk membantu orang lain atau diri mereka sendiri mencapai tujuan 

mereka melalui kebiasaan baik. Muzayyin Arifin mengutip Herman H. Horne, yang 

mengatakan bahwa pendidikan harus dilihat sebagai cara bagi orang untuk beradaptasi dengan 

dunia tempat mereka tinggal, dengan orang lain yang merupakan hal yang paling alami di alam 

semesta.(Kurniawati & Junaidi, 2023) filsafat pendidikan, menurut al-Syaibany, adalah 

aktivitas pemikiran yang teratur yang mengintegrasikan nilai-nilai dan prinsip-prinsip 

kemanusiaan ke dalam proses pendidikan. Pendapat ini menegaskan bahwa filsafat pendidikan 

bukan hanya tentang teori, tetapi juga tentang upaya untuk menyelaraskan pendidikan dengan 

nilainilai universal.(Imaduddin et al., 2025)  

Berdasarkan uraian tersebut, dapat dikatakan bahwa pendidikan merupakan 

keterampilan manusia yang diperoleh melalui kebiasaan-kebiasaan pribadi dan sosial yang 

berhubungan dengan Tuhan. Dengan kata lain, pendidikan mencakup semua tindakan dan usaha 

generasi tua untuk menanamkan nilai-nilai dan pengetahuan, keterampilan, serta kemampuan 

kepada generasi muda dalam rangka mempersiapkan mereka untuk melaksanakan tanggung 

jawab jasmani dan rohani. Meskipun pendidikan menunjukkan pemahaman dasar tentang 

proses pendidikan, pemahaman tersebut sebenarnya sangat mendasar. Berdasarkan konsep 

tersebut, pendidikan sesungguhnya tidak terbatas karena Islam, antara lain, mengajarkan kita 

untuk berbuat baik sebagai bagian dari pendidikan. 

Menurut Ki Hadjar Dewantara, pendidikan Islam merupakan usaha untuk 

mengembangkan mental (kekuatan batin), intelektual, dan fisik anak, dalam arti dapat 

mengembangkan kesempurnaan hidup, khususnya kehidupan dan mata pencaharian anak yang 

seimbang dengan lingkungan dan masyarakat.(Kumalasari, 2010) 

Pendidikan Islam di Indonesia tidak hanya sebatas apa yang tampak. Seiring dengan 

perubahan zaman, muncul pola-pola baru yang berupaya mengatasi kekurangan-kekurangan 

cara berpikir terdahulu. Pendidikan tidak harus selalu diberikan melalui lembaga resmi. 

Meskipun demikian, ada beberapa ajaran Islam dalam kitab suci yang dapat dipelajari dan 

diteladani oleh masyarakat. Gus Dur adalah sosok yang pemikirannya dapat diaplikasikan dan 

dimanfaatkan untuk keluar dari kesulitan tersebut. Menurut Gus Dur, pendidikan Islam adalah 

proses mengajarkan nilai-nilai Islam kepada seseorang dengan cara tertentu agar ia dapat terus 

berkembang dan berubah mengikuti perkembangan zaman dengan tetap mengikuti tradisi yang 

telah ada sejak lama.(Kasanah, 2021) 

Gus Dur mengatakan bahwa tujuan pendidikan Islam adalah menjadikan manusia lebih 

seperti manusia lainnya karena pendidikan merupakan salah satu cara untuk memerdekakan 

manusia. Beliau mengatakan bahwa berikut ini merupakan bagian dari kurikulum Islam:  



PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
Vol. 5, No. 2, Juni 2025 
e-ISSN : 2797-3344 | p-ISSN : 2797-3336 
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy 
 

Copyright (c) 2025 PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
369  

 

Pertama, pendidikan perlu lebih difokuskan pada keterampilan afektif dan psikomotorik; kedua, 

guru perlu membantu siswa mengembangkan rasa kemandirian, tanggung jawab, kreativitas, 

dan inovasi mereka sendiri; dan ketiga, guru perlu memiliki pemahaman yang benar tentang 

pendidikan dalam arti yang seluas-luasnya, yang tidak hanya mencakup pemberian 

pengetahuan tetapi juga menumbuhkan pengembangan nilai, keterampilan, dan karakter. 

Mengingat populasi Indonesia yang beragam secara geografis, ia menggunakan berbagai 

strategi, termasuk keberagaman atau variasi, untuk memastikan bahwa metode pengajaran 

Islam selalu unik. Dengan uraian diatas maka peneliti tertarik ingin mendalami pemikiran Gus 

Dur tentang pendidikan dan konsepnya dengan mengangkat tema Pemikiran Islam KH. 

Abdurrahman Wahid (Gus Dur) Tentang Pendidikan: Analisis Terhadap Konsepnya. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian pustaka, yang juga dikenal sebagai 

penelitian kepustakaan, yaitu mencari bahan-bahan dari buku-buku atau pustaka tertentu. 

Karena tidak diperlukan kerja lapangan langsung melalui survei atau observasi untuk 

mengumpulkan data yang diinginkan, penelitian penulis dapat digolongkan sebagai penelitian 

kepustakaan. Informasi ini dikumpulkan melalui penelitian kepustakaan, khususnya dari 

pembacaan dan analisis berbagai buku dan karya ilmiah lainnya yang relevan dengan topik dan 

pokok bahasan penelitian.(Kurnia et al., 2024) 

Penelitian ini termasuk dalam kategori "Deskriptif Analitis" karena sifatnya yang 

melibatkan pengumpulan data sesuai dengan fakta sebenarnya dan kemudian menyusun, 

mengolah, dan menganalisisnya untuk memberikan gambaran umum tentang isu-isu yang ada 

saat ini. 

Sumber data primer dan sekunder digunakan dalam penelitian ini. Buku-buku karya 

Abdurrahman Wahid, termasuk Islamku, Islam Anda, Islam Kita, Islam Kosmopolitan, Prisma 

Pikiran Gusdur, Pergulatan Negara, Agama dan Kebudayaan, merupakan sumber data sekunder 

yang dimaksud. Namun, buku atau sumber lain yang mendukung data primer seperti buku 

Pluralisme Agama: Aktualisasi Pluralisme Abdurrahman Wahid dianggap sebagai data 

sekunder. Gagasan, penelitian terdahulu, dan publikasi yang berkaitan dengan topik penelitian. 

  

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hasil 

Biografi KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur) 

Nama Gus Dur merupakan nama lain dari KH. Abdurrahman Wahid. Nama lengkapnya 

adalah Abdurrahman Ad-Dakhil, dan nama Wahid berasal dari nama ayahnya, Wahid Hasyim. 

Tanggal 4 Agustus selalu menjadi hari bahagia bagi keluarga dan sahabat KH. Abdurrahman 

Wahid. Mereka tidak mengetahui dan tidak memahami bahwa KH. Abdurrahman Wahid lahir 

pada tanggal 7 September 1940, yaitu hari keempat bulan Sya'ban Hijriah.(Ashari, 2018) KH. 

Abdurrahman Wahid lahir di Denanyar, yang berada di Jawa Timur dan dekat dengan kota 

Jombang.(Setiawan, 2017) Kyai Bisri Syamsuri, kakek dari pihak ibu, mengelola pondok 

pesantren tempat ia dilahirkan. KH. Abdul Wahid ditambahkan di akhir nama ayahnya, KH. 

Abdurrahman Wahid, yang merupakan anak tertua dari enam bersaudara. Bahasa Indonesia: 

Karena ayahnya adalah kakek KH. Abdurrahman Wahid, maka KH. Hasyim Asy'ari, Hasyim 

mengganti namanya menjadi KH. Wahid Hasyim. Ia terkenal karena mendirikan Pondok 

Pesantren Tebuireng di Jombang dan menjadi salah satu pimpinan Jamiyyah Nahdlatul Ulama 

yang merupakan kelompok terbesar di Indonesia. 



PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
Vol. 5, No. 2, Juni 2025 
e-ISSN : 2797-3344 | p-ISSN : 2797-3336 
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy 
 

Copyright (c) 2025 PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
370  

 

KH. Wahid Hasyim adalah salah satu dari sembilan orang dalam kelompok yang 

menulis piagam Jakarta. Ia kemudian menjadi menteri agama pertama di Indonesia. Nyai 

Sholehah adalah KH. Ibu Abdurrahman Wahid. Dia adalah putri dari KH. Bisyri Syamsuri yang 

merintis Pondok Pesantren Denanyar di Jombang. Abdullah Syukur adalah seorang pengusaha 

ternama, dan putrinya Nuriyah menikah dengan KH. Abdurrahman Wahid pada 11 September 

1971. Abdurrahman Wahid menikah dengan Nyai Nuriyah dan dikaruniai empat orang anak 

perempuan. Anak keempat adalah Inayah Wulandari, anak ketiga adalah Zannuba Arifah 

Chafsoh, dan anak kedua adalah Allisa Qotrunnada Munawwaroh. KH. Abdurrahman Wahid 

yang berusia 69 tahun meninggal di Rumah Sakit Cipto Mangunkusumo (RSCM) Jakarta pada 

tanggal 30 Desember 2009 pukul 18.45 WIB. Beliau dirawat di sana. Makamnya berada di 

halaman Pondok Pesantren Tebuireng, Jombang, Jawa Timur. Tempat tersebut merupakan 

bagian dari kompleks pemakaman keluarga.(Tohet, 2017) 

Latar belakang pendidikan KH. Abdurrohman Wahid banyak mengalami perubahan. 

KH. Abdurrahman Wahid dianggap memiliki latar belakang pendidikan pesantren yang kuat, 

meskipun tidak selalu mengenyam pendidikan di pesantren. Beliau menempuh pendidikan di 

SD KRIS Jakarta tahun 1947-1951 untuk kelas I sampai IV, kemudian di SD Matraman Perwari 

untuk kelas IV dan lulus tahun 1951-1953. Kemudian melanjutkan pendidikan di SMEP 

(Sekolah Menengah Pertama Ekonomi) Jakarta selama setahun sebelum melanjutkan di SMEP 

Yogyakarta hingga lulus tahun 1953-1957. Selanjutnya melanjutkan pendidikan di Pondok 

Pesantren Krapyak Yogyakarta tahun 1954-1957), Pondok Pesantren Tegalrejo Magelang Jawa 

Timur tahun 1957-1959, Pondok Pesantren Tambak Beras Jombang tahun 1959-1963, 

Universitas Islam Al-Azhar Kairo Mesir tahun 1964-1969, dan Universitas Baghdad Irak yang 

kemudian berganti nama menjadi Universitas Eropa (1970-1972). 

Berdasarkan KH. Riwayat pendidikan KH. Abdurrahman Wahid, dapat dikatakan 

bahwa sejak kecil beliau sudah mengenal banyak kelompok masyarakat dan juga sudah terbiasa 

dengan keberagaman agama. Dalam perjalanan pendidikan KH. Abdurrahman Wahid, tiga tipe 

masyarakat dan peradaban yang berbeda telah membentuk dan mengubah dirinya. Budaya 

Timur Tengah yang sangat terbuka dan ketat, budaya Barat yang sangat bebas dan logis, dan 

budaya pesantren yang sangat tertutup, formal, bermoral, dan berkelas atas. Tentu saja, banyak 

karya KH. Abdurrohman Wahid yang dapat kita bicarakan. Di antaranya adalah banyaknya 

artikel dan uraian yang ditulisnya untuk artikel opini di media berita serta buku-buku yang 

ditulis orang lain tentang dirinya.(Sa’diyah & Nurhayati, 2019) Meskipun ada buku-buku yang 

memuat karya-karyanya, namun buku-buku tersebut hanyalah kumpulan karya-karyanya yang 

diambil dan dipelajarinya setelah dipublikasikan oleh media. Berikut ini adalah beberapa karya 

tulis KH. Abdurrahman Wahid: (1) CV Dharma Bhakti, Jakarta, 1978; Antologi Pesantren 

(2006) (2) Umat Islam Semasa Sidang, karya Lappenas di Jakarta pada tahun 1981. (3) Buku 

Bicara dan Perubahan: Kiai Gugat Gus Dur dan Tanggapi, Fatma Press, Jakarta, 1989. (4) 

Tuhan Tak Perlu Dibela, Yogyakarta 1999; LkiS 1998, (5) Kiai Nyetrik Mendukung 

Pemerintah, Yogyakarta; LkiS, 1998, (6) Tabayyun Gus Dur, Yogyakarta (7) “Percikan 

Refleksi Gus Dur” (Islam, Negara, dan Demokrasi), diterbitkan oleh Penerbit Erlangga di 

Jakarta pada tahun 1999. Pada tahun 1999, LkiS menerbitkan “Prisma Pemikiran Gus Dur” di 

Yogyakarta. Rosda juga menulis “Membangun Demokrasi” di Bandung. Kompas (1999) 

menulis “Reaksi Gus Dur Terhadap Perubahan” di Jakarta. Grasindo (1999) menulis "Menelaah 

Hubungan antara Agama dan Negara" di Jakarta. Tempo (2000) menulis "Menentang Lelucon" 

di Jakarta. 

 

 



PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
Vol. 5, No. 2, Juni 2025 
e-ISSN : 2797-3344 | p-ISSN : 2797-3336 
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy 
 

Copyright (c) 2025 PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
371  

 

Konsep Pendidikan di Indonesia 

Mengenai pendidikan Indonesia, K.H. Abdurrahman Wahid berpendapat bahwa sistem 

pendidikan negara ini didasarkan pada ide yang salah. Manusia tidak dapat terbebas dari 

kebodohan dan keterbelakangan dengan gagasan yang salah ini. Kesalahan tersebut berasal dari 

penekanan sistem pendidikan kita pada kredensial resmi daripada kemampuannya untuk 

memanusiakan manusia. Mengingat penekanan saat ini pada sertifikat resmi dalam sistem 

pendidikan, kedudukan seseorang di masyarakat ditentukan oleh gelar yang mereka miliki, 

bukan berdasarkan kualitas dan tingkat kompetensi mereka yang sebenarnya. Singkatnya, 

seseorang dengan ijazah formal dapat memperoleh posisi yang didambakan dalam masyarakat 

dan peran kunci dalam pemerintahan, yang biasanya diperuntukkan bagi mereka dengan tingkat 

pendidikan tertentu.(Nasrowi, 2020) 

Gagasan pendidikan ini telah menyebabkan sejumlah besar orang di negara kita 

mengejar gelar formal hanya untuk mendapatkan posisi resmi dan reputasi. Orang-orang 

bersekolah atau kuliah untuk mendapatkan ijazah agar memenuhi kriteria formal untuk 

pekerjaan, bukan untuk memperoleh pengetahuan. Pendidikan yang berfokus pada formalitas 

sertifikat hanyalah jenis pendidikan yang menipu. Menurut Gus Dur, lima jaminan mendasar 

yang ditawarkan agama surgawi terakhir ini kepada para penganutnya, baik secara individu 

maupun kolektif, merupakan ajaran yang paling menggambarkan universalisme Islam. Agama, 

jiwa, pikiran, harta, dan keturunan merupakan lima jaminan mendasar. Islam menuntut 

pembelajaran seumur hidup untuk memelihara pikiran; lembaga pendidikan diperlukan agar 

proses tersebut berjalan lancar, dan zat-zat yang merusak pikiran, seperti alkohol, dilarang. 

Karena pendidikan merupakan salah satu cara untuk membudayakan Islam, maka harus 

dilakukan upaya untuk menerapkannya sebagai strategi perlindungan kesehatan mental. Setiap 

orang dapat mengambil bagian dalam proses pendidikan secara demokratis, menerima sudut 

pandang orang lain, dan memandang perbedaan sebagai sumber keberagaman.(MZ Ridhwan, 

2018) 

 

Konsep Pendidikan Islam Menurut KH. Abdurrahman Wahid 

Di era globalisasi ini, pendidikan Islam perlu diajarkan dengan cara yang benar-benar 

baru. Hal itu perlu dilakukan segera untuk mengetahui sistem pendidikan Islam seperti apa yang 

sesuai dengan perubahan zaman sekarang. Penting untuk tidak mengabaikan ide-ide dasar yang 

ditemukan dalam keyakinan Islam. Diyakini bahwa model pendidikan Islam yang baru dapat 

membantu menjadikan generasi penerus bangsa ini cerdas dan bermoral. Karena itu, terciptalah 

perdamaian antara dunia ini dan akhirat. Dalam hal ini, peneliti akan menggambarkan gagasan 

KH. Abdurrahman Wahid tentang tujuan pendidikan Islam, yang sesuai dengan cara hidup 

manusia saat ini yang harus berhadapan dengan globalisasi.(Hidayat, 2023) KH. Abdurrahman 

Wahid mengatakan bahwa setiap orang memiliki gagasan yang berbeda tentang apa yang 

seharusnya menjadi tujuan pendidikan Islam.  

Pendidikan Islam Berbasis Neomodernisme 

Memperoleh pendidikan merupakan bagian penting untuk menjadi pribadi yang utuh, 

terutama bagi siswa yang dapat melalui proses pertumbuhan dan perubahan yang sehat saat 

mereka membentuk kepribadian mereka. Pemikiran modern yang memperhitungkan bagaimana 

segala sesuatu berubah dan bagaimana ilmu pengetahuan tumbuh di dunia modern disebut 

neomodernisme. Neomodernisme merupakan cara yang terorganisasi dan menyeluruh untuk 

menghasilkan cara berpikir yang menerima kebenaran pelajaran Al-Qur'an ketika menerapkan 

muamalah pada situasi sehari-hari. Gus Dur berpendapat bahwa pendidikan merupakan 

campuran antara ide-ide lama dan baru. Tidak seorang pun dapat memisahkan pertumbuhan 



PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
Vol. 5, No. 2, Juni 2025 
e-ISSN : 2797-3344 | p-ISSN : 2797-3336 
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy 
 

Copyright (c) 2025 PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
372  

 

intelektual Gus Dur dari cara berpikir ini. Ia berasal dari pendidikan Barat modern dan 

pendidikan Islam tradisional, tanpa mengabaikan inti keyakinan Islam. Gus Dur berpegang 

teguh pada nilai-nilai tradisional sambil juga menantikan ide-ide Barat modern yang berguna 

bagi Islam. Untuk melihat firman Al-Qur'an secara keseluruhan, alur pemikiran ini mengarah 

pada neomodernisme. 

Pendidikan Islam Berbasis Pembebasan  

Gagasan KH. Abdurrahman Wahid, khususnya Islam sebagai moralitas sosial, 

merupakan landasan bagi gagasan pendidikan Islam sebagai pembebas. Keyakinannya 

termasuk dalam kategori Islam yang membebaskan. Upayanya untuk membebaskan manusia 

dari pranata sosial yang mengekang terwujud dalam konsep ini. Dalam ceramahnya, KH. 

Abdurrahman Wahid menempatkan Islam sebagai agama emansipasi, dengan menyatakan 

bahwa Islam pada hakikatnya adalah agama pembebasan. Pada masa lalu, Islam bermula 

sebagai upaya untuk memerangi ketidakadilan yang merasuki peradaban Jazirah Arab, 

meskipun secara tidak langsung. 

Semua tulisan tentang warisan kenabian menunjukkan bahwa Islam berpihak kepada 

yang lemah, yang teraniaya, dan yang miskin. Al-Qur'an mengatakan bahwa hak-hak dasar 

mereka harus dihormati dan mereka harus dijaga dari segala bentuk penganiayaan. KH. 

Abdurrahman Wahid mengatakan bahwa pendidikan Islam membebaskan manusia dari 

belenggu tradisionalisme dan kemudian berusaha menghidupkannya kembali dengan 

mempelajari pemikiran kritis yang tumbuh di Barat saat ini. Maka, gagasan kebebasan akan 

diajarkan di sekolah-sekolah Islam dalam konteks ajaran Islam, yang seharusnya dikenal secara 

keseluruhan, bukan hanya sebagian saja. 

Menurut KH. Abdurrahman Wahid, manusia dapat menjadi pribadi yang inovatif dan 

sukses dengan kemandiriannya, yang akan memungkinkannya untuk secara efektif memenuhi 

tanggung jawab khilafah. Menurutnya, kebebasan berpikir adalah cara hidup yang sangat 

menghargai hak asasi manusia yang fundamental. Namun, bagi seseorang yang merasa bahwa 

kebebasan intelektual sangat penting bagi Islam, kebebasan itu juga harus berada dalam 

batasannya, yaitu mengakui keterbatasan dan relativisme pemikiran manusia di hadapan Allah, 

karena tidak ada yang mutlak dan abadi kecuali Allah SWT. 

Pendidikan Islam Berbasis Multikulturalisme 

KH. Abdurrahman Wahid adalah orang pertama yang mengusulkan penggunaan 

pendidikan sebagai alat untuk membina masyarakat multikultural. KH. Abdurrahman Wahid 

melihat keberagaman sebagai suatu kebutuhan, tetapi para ahli seperti John Rawls melihatnya 

hanya sebagai kenyataan. Menurutnya, Allah SWT telah menggambarkan keberagaman sebagai 

suatu manfaat. Menolak anugerah surgawi sama halnya dengan menolak keberagaman. 

Manusia secara alamiah beragam, dan KH. Abdurrahman Wahid cenderung melihat 

keberagaman sebagai suatu rahmat. Ia percaya bahwa keberagaman akan mendatangkan 

manfaat bagi negara daripada menyebabkan perpecahan karena keberagaman merupakan suatu 

rahmat. Peradaban yang ada di Indonesia tidak serta merta punah ketika Islam datang. Para 

penyebar Islam di seluruh nusantara berhasil memasukkan unsur-unsur budaya lokal ke dalam 

ajaran Islam mereka. Inilah cikal bakal multikulturalisme di Indonesia. Menurut KH. 

Abdurrahman Wahid, budaya yang ada tidak selalu ditinggalkan dalam proses pengembangan 

kesadaran beragama dan internalisasi cita-cita keagamaan. sebagaimana konsep "Indigenisasi 

Islam" yang kemudian mendefinisikan cara berpikirnya. Pembacaannya terhadap fakta sejarah 

pola penyebaran Islam di Indonesia memunculkan gagasan ini. Pribumi Islam memang 

memiliki ranahnya sendiri sebagai metodologi. Kaitan antara Islam sebagai agama hukum dan 



PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
Vol. 5, No. 2, Juni 2025 
e-ISSN : 2797-3344 | p-ISSN : 2797-3336 
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy 
 

Copyright (c) 2025 PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
373  

 

budaya sebagai upaya manusia untuk memahami kehidupan adalah ranah itu. Keterkaitan 

antara aturan dan perubahan ditunjukkan dalam hubungan antara agama dan budaya. 

Keterkaitan yang saling bertentangan yang sering kali menimbulkan konflik. Dengan demikian, 

pribumi Islam sebagai aktualitas konseptual murni bersifat kultural daripada bersifat religius. 

Pada tahap ini, terdapat ambivalensi dalam hubungan antara agama dan budaya, tetapi keduanya 

diperlukan. KH Abdurrahman Wahid telah menjelaskan bahwa meskipun agama (Islam) dan 

budaya berbeda, keduanya juga memiliki beberapa bidang yang sama. Hal ini sebanding dengan 

pemisahan antara filsafat dan sains. Meskipun benar bahwa filsafat tidak dapat ada tanpa sains, 

sains tidak dapat dikatakan sebagai filsafat. Ada persamaan dan perbedaan antara keduanya. 

Agama (Islam) memiliki seperangkat aturannya sendiri dan didasarkan pada wahyu. Ia 

cenderung persisten karena bersifat normatif. Sedangkan budaya diciptakan oleh manusia. 

Akibatnya, agama berkembang sesuai dengan zaman dan sering berubah. Perbedaan ini tidak 

menutup kemungkinan kehidupan beragama menampakkan diri dalam bentuk budaya. 

Pendidikan Islam Inklusif 

Mengingat Islam merupakan agama yang dominan, maka upaya untuk menanamkan 

nilai-nilai agama kepada anak harus dimulai dari umat Islam. Pendidikan Islam sebagai 

subsistem dari pendidikan nasional memegang peranan penting dalam upaya tersebut. Perlu 

adanya perubahan paradigma dalam pendidikan Islam. Hal ini disebabkan karena paradigma 

yang selama ini diterapkan telah melahirkan individu-individu yang semakin tidak toleran, 

tertutup (eksklusif), egois, dan hanya mementingkan kesalehan diri sendiri. Paradigma 

pendidikan yang inklusif, menerima, dan mengutamakan kesalehan masyarakat dengan tetap 

memperhatikan kesalehan individu sangat dibutuhkan mengingat sifat masyarakat yang 

multietnis dan multiagama. Menjadi inklusif berarti berpikiran terbuka dan menghargai 

keberagaman pandangan, ide, suku, adat istiadat budaya, dan keyakinan agama. Sikap KH. 

Abdurrahman Wahid yang menolak syariat, ideologi, dan formalisasi Islam menunjukkan sudut 

pandangnya yang inklusif. Ia menegaskan bahwa orang-orang yang terbiasa dengan formalisasi 

akan dituntut untuk melakukan upaya yang besar dalam membangun "sistem Islam" dengan 

mengabaikan keberagaman masyarakat. Namun, KH. Abdurrahman Wahid mengamati bahwa 

mudah untuk memengaruhi umat Islam agar terlibat dalam kegiatan politik yang berujung pada 

penafsiran ajaran agama yang ekstrem dan tekstual. Upaya-upaya ini akhirnya melegitimasi 

penggunaan kekerasan sebagai reaksi terhadap pertentangan masyarakat yang beragam. Demi 

semua kelompok masyarakat, terutama kaum minoritas dan masyarakat nonpribumi, umat 

Islam harus menjauhkan diri dari eksklusivisme dan lebih menekankan pada agenda nasional. 

Umat Islam harus memprioritaskan tujuan nasional, seperti inisiatif untuk meningkatkan 

kehidupan masyarakat di bidang politik, pendidikan, ekonomi, dan sebagainya, daripada hanya 

berfokus pada kepentingan jangka pendek dan Islam. KH. Abdurrahman Wahid berpendapat 

demikian karena diantisipasi bahwa umat Islam akan menjadi sentimental (merugikan) dalam 

jangka panjang jika mereka hanya berfokus pada kepentingan langsung mereka sendiri. Konsep 

universalisme Islamnya, yang muncul dalam banyak ajarannya, menunjukkan inklusivitasnya. 

seperangkat pelajaran yang membahas sejumlah topik, termasuk etika, iman, dan hukum 

agama. Komponen ini sungguh menunjukkan perhatian yang mendalam terhadap aspek 

fundamental umat manusia (al-insaniyyah).  

 

Pendidikan Islam Humanis  

Dalam proses pendidikan, selain memberikan ilmu pengetahuan, pendidikan juga 

bertujuan untuk memanusiakan manusia. Nilai-nilai kemanusiaan yang sudah tertanam dalam 

diri manusia sejak lahir harus dapat ditumbuhkan melalui pendidikan. Oleh karena itu, 



PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
Vol. 5, No. 2, Juni 2025 
e-ISSN : 2797-3344 | p-ISSN : 2797-3336 
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy 
 

Copyright (c) 2025 PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
374  

 

pendidikan bertujuan untuk menginternalisasi nilai-nilai kemanusiaan dengan menitikberatkan 

pada faktor-faktor emosional dan psikomotorik di samping faktor-faktor kognitif. 

Humanisme merupakan salah satu tema utama dalam karya-karya KH. Abdurrahman 

Wahid. Beliau mengatakan bahwa humanisme merupakan cara untuk melepaskan kendali dan 

menikmati hal-hal baik yang ada pada diri manusia. Beliau mengatakan bahwa manusia harus 

diperlakukan seperti bangsawan karena betapa pentingnya mereka di dunia ini. Manusia 

memiliki hak-hak dasar yang tidak dapat dirampas. Hak-hak dasar tersebut, yang terkadang 

disebut hak asasi manusia, meliputi perlakuan yang sama oleh hukum, perlindungan hukum, 

kebebasan untuk menjalankan keyakinan, mengatakan apa yang diyakini, dan bergabung 

dengan orang lain. Dikatakan lagi, "Kemanusiaan dan agama harus ditentang." Jika tidak, maka 

akan menjadi alat fundamentalis yang akan membunuh semua orang. Kedengarannya beliau 

tahu betapa pentingnya nilai-nilai kemanusiaan dan bagaimana mereka harus hidup 

berdampingan dengan agama agar agama tidak berbalik melawan manusia atas nama Tuhan. 

Jelas dari apa yang dikatakan di atas bahwa KH. Abdurrahman Wahid menemukan pengetahuan 

semua orang dalam universalisme Islam. Beliau menyinggung lima hak asasi manusia (kulliyat 

al-khams) yang dilindungi dalam Maqasid al-Syari'ah. Hak-hak tersebut menunjukkan bahwa 

Islam sangat peduli terhadap manusia. Kepedulian Islam terhadap manusia juga ditunjukkan 

dengan ajaran-ajarannya tentang toleransi dan kedamaian sosial. Lima pandangannya tentang 

deradikalisasi dan deideologisasi melalui pendidikan Islam menyebutkan bahwa penerapan 

yang matang sangat penting, tidak cukup hanya memiliki ide dan teori. Kebebasan, kesetaraan, 

keadilan, kewajaran, etika, dan kedamaian merupakan beberapa hal lain yang harus ada agar 

pendidikan Islam benar-benar Islami. Butuh waktu yang lama agar ide-ide dasar tersebut dapat 

menjadi bagian dari ajaran Islam. Pendidikan Islam yang humanis dan mendukung 

multikulturalisme dan pluralisme sangat dibutuhkan dalam dunia pendidikan. Untuk 

mengajarkan mata pelajaran Islam dengan baik, diperlukan kesabaran, keterampilan, tidak 

mudah marah, dan pemahaman yang mendalam tentang Islam. Untuk mengajarkan nilai-nilai 

Islam, orang perlu memiliki akal sehat, pengendalian diri, kesabaran, kegigihan, kemampuan 

untuk mempercayai orang lain, memaafkan, peduli terhadap orang lain, berpikir kritis, bersikap 

toleran, bersikap moderat, percaya pada keadilan, mendukung demokrasi, dan mampu 

menerima dan memberi. Pendidikan Islam tidak hanya memajukan dunia Islam, tetapi juga 

dunia Barat dan Eropa. Islam juga telah berubah dan digunakan di negara yang menghargai 

kerukunan, kedamaian, moderasi, toleransi, dan persatuan dalam keberagaman. Oleh karena 

itu, sudah saatnya pendidikan agama lebih seimbang baik dalam perannya sebagai penyampai 

ilmu agama (kognitif) maupun transformasi nilai-nilai agama dan moral. Karena pendidikan 

Islam belum mampu mentransformasikan prinsip-prinsip agama dan moral secara optimal, 

beberapa pihak mengatakan bahwa pendidikan Islam belum mampu mengembangkan moralitas 

peserta didik. 

 

Kurikulum pendidikan Islam perspektif KH. Abdurrahman Wahid (Gus Dur) 

Gus Dur berpendapat bahwa pendidikan harus selalu mengikuti perkembangan zaman 

dan guru serta siswa harus dapat berbicara satu sama lain dengan bebas. Jelas bahwa 

pembelajaran yang aktif, kreatif, dan objektif akan membantu siswa mengembangkan rasa ingin 

tahu seumur hidup dan keterampilan berpikir kritis yang dibutuhkan untuk membuat program 

tersebut relevan dengan kehidupan mereka. Gagasan kurikulum pendidikan Islam sebagai 

proses pengembangan ilmu pengetahuan, teknologi, dan keterampilan tidak terbatas pada 

lingkup yang kecil karena pesatnya laju modernisasi dan globalisasi, tetapi lebih mencakup 

proses pengembangan dan perubahan untuk perbaikan masyarakat. 



PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
Vol. 5, No. 2, Juni 2025 
e-ISSN : 2797-3344 | p-ISSN : 2797-3336 
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy 
 

Copyright (c) 2025 PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
375  

 

Menurut Gus Dur, pendidikan Islam yang membebaskan berarti mengajarkan orang 

bagaimana melepaskan diri dari ikatan tradisional mereka dan mendorong mereka untuk 

berubah dengan menggunakan keterampilan berpikir kritis yang dipelajari di barat modern. 

Inilah akar dari kata "pembebasan" dalam pendidikan Islam, yang harus dilihat sebagai 

keseluruhan dan bukan hanya bagian dari pelajaran tertentu. Gagasan kebebasan manusia 

tercermin dalam pendidikan Islam, yang didasarkan pada kebebasan. Kemandirian ini 

ditunjukkan oleh pilihannya untuk membangun berbagai keterampilannya yang berasal dari 

berbagai ras, budaya, suku, dan kepercayaan. Ini akan mengajarkan anak-anak gagasan dasar 

manusiawi bahwa manusia harus dihormati dan ditoleransi apa adanya. Memahami tujuan 

utama pendidikan Islam dan gagasan dasar pelajaran Islam tidak mungkin dilakukan tanpa 

memahami peran gagasan Gus Dur, yang mengatakan bahwa manusia itu bebas. Ini 

menunjukkan bahwa pendidikan Islam membantu siswa menemukan kebebasan dengan cara 

yang sejalan dengan gagasan utama keyakinan Islam.(Kurniawati & Junaidi, 2023) 

Gus Dur mengamati bahwa pendidikan yang digunakan dalam proses pembelajaran 

anak-anak tidak hanya berfokus pada materi pelajaran tetapi juga pada kebiasaan hidup yang 

mendorong perkembangan siswa sebaik mungkin. 

Gus Dur menjelaskan pentingnya standarisasi kurikulum pesantren terkait dengan hal 

itu. pentingnya menciptakan model kurikulum pesantren dan bagaimana kurikulum itu 

dikembangkan. Frasa "standarisasi kurikulum" dipopulerkan oleh Gus Dur untuk 

menggambarkan kebutuhan mendesak untuk menstandardisasi kurikulum Pesantren. Ada 

kebutuhan mendesak untuk menstandardisasi kurikulum pesantren. Tanpa standar khusus 

dalam kurikulumnya, mustahil untuk merencanakan dan melaksanakan pengembangan 

pesantren. Untuk memberdayakan fungsi sosial pesantren dan menyediakan buku teks standar 

untuk pengembangan program sektoral seperti kepramukaan dan sebagainya, kurikulum 

standar diperlukan. Sebagai sekolah Islam, model kurikulum pesantren berfungsi sebagai tolok 

ukur mutu pengajaran yang diberikannya. Elemen pendidikan ini tidak dapat diabaikan dalam 

evolusi pesantren. Tujuan pengembangan model kurikulum ini adalah untuk memberikan 

pengetahuan agama di pesantren pemahaman ilmiah minimum.(Mauizah, 2023) Dengan 

menetapkan standar minimum ini, pesantren yang dimaksud dapat memasukkan pengajaran 

nonagama ke dalam kurikulumnya tanpa membahayakan kapasitasnya untuk terus memenuhi 

perannya sebagai gudang pengetahuan agama yang didasarkan pada tiga pilar Islam, ihsan, dan 

iman. Salah satu alasan besar mengapa mata pelajaran yang bukan agama tidak diajarkan di 

banyak sekolah swasta Islam adalah karena orang-orang takut mata pelajaran itu akan menjadi 

tidak berguna. Orang-orang khawatir jika pendidikan agama tidak menjadi bagian dari program 

penuh, orang-orang yang lulus tidak akan mengetahui semua hal yang perlu diketahui tentang 

agama. Kita perlu memastikan bahwa infrastruktur utama dan model kurikulum yang 

terstandardisasi mencakup semua bidang pemahaman agama. 

Alokasi waktu, urutan (sequence), dan ruang lingkup (scope) kurikulum atau mata 

pelajaran yang harus dicakup juga dijelaskan dalam uraian Gus Dur tentang bagaimana 

kurikulum disusun. Dalam menyusun kurikulum pendidikan untuk pesantren, bagian-bagian 

berikut dari kurikulum pesantren normal yang dibicarakan Gus Dur dalam hal bagaimana 

menyusun kurikulum dapat digunakan sebagai contoh: 1) Bagian nahwu-sharaf dan fiqih 

mendapat perhatian paling besar karena perlu diajarkan kembali (tikrar) setidaknya selama 

setengah dari masa berlaku kurikulum.2) Beberapa kelas hanya berlangsung selama satu tahun 

dan tidak ditawarkan lagi pada tahun berikutnya. Saat ini, kitab-kitab utama (kutubul 

muthowwalah) seperti Sahih Bukhari atau Sahih Muslim dapat diberikan untuk hadis atau 



PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
Vol. 5, No. 2, Juni 2025 
e-ISSN : 2797-3344 | p-ISSN : 2797-3336 
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy 
 

Copyright (c) 2025 PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
376  

 

"Ihya" untuk tasawuf jika diperlukan. Selama setahun, hanya ini yang diajarkan: teks-teks 

utama, yang diajarkan beberapa kali sehari hingga selesai. 

Pesantren merupakan subkultur sekaligus lembaga pendidikan yang berpegang teguh 

pada prinsip-prinsip Islam. Tulisan Gus Dur yang lain berjudul "Pesantren sebagai Subkultur" 

membantu kita memahami kehidupan pesantren sebagai subkultur. Menurutnya, suatu budaya 

dapat digolongkan sebagai subkultur jika memenuhi tiga syarat: keunikan pandangan dunia 

(uniqueness of worldview), keunikan cara hidup (uniqueness of way of life), dan hierarki 

kekuasaan internal yang dipatuhi sepenuhnya (authority hierarchy obeyed absolute). Mahbub 

Djunaedi juga menemukan bahwa kaum hippie yang mengikuti otoritas, adat istiadat, dan pola 

hidup internal cocok dengan ciri-ciri tersebut. 

Gus Dur juga berpendapat bahwa pesantren dapat menjadi subkultur yang terdiri dari 

tiga komponen. Ketiga komponen tersebut adalah: 1) Gaya kepemimpinan pesantren yang 

otonom Pemanfaatan sistem kepemimpinan pramodern menjadikan kepemimpinan kyai-ulama 

di pesantren sangat khas.2) Bahan rujukan umum yang telah digunakan selama ribuan tahun. 

3) Sistem nilai yang digunakan oleh masyarakat umum. 

Pembahasan 

Berdasarkan hasil penelitian yang telah dilakukan, ditemukan bahwa pemikiran KH. 

Abdurrahman Wahid (Gus Dur) mengenai pendidikan Islam memiliki pengaruh yang kuat 

terhadap arah dan tujuan pendidikan Islam yang lebih inklusif, humanis, dan membebaskan. 

Gus Dur, yang lahir di Jombang pada 7 September 1940 dan dikenal sebagai pemimpin 

Nahdlatul Ulama serta Presiden ke-4 Republik Indonesia, menawarkan pandangan yang 

menyeluruh tentang pentingnya reformasi pendidikan di Indonesia. Dalam konteks nasional, 

KH. Abdurrahman Wahid menilai bahwa sistem pendidikan di Indonesia masih bersifat 

formalistik, elitis, dan belum menyentuh aspek etika, sosial, dan spiritual peserta didik secara 

utuh, sehingga ia menawarkan pendidikan Islam yang lebih humanis dan berorientasi pada 

pengembangan kesadaran sosial serta nilai-nilai kemanusiaan (Syaifudin, 2019; Nasution, 

2017; Fauzi, 2020). 

Salah satu pendekatan yang ditawarkan Gus Dur adalah pendidikan Islam berbasis 

neomodernisme, yaitu pembaruan pemikiran Islam dengan pendekatan kontekstual dan 

rasional, yang memadukan warisan keilmuan klasik Islam dengan nilai-nilai modernitas. Selain 

itu, Gus Dur mengusung pendidikan Islam berbasis pembebasan yang terinspirasi dari Paulo 

Freire, di mana peserta didik harus dibebaskan dari belenggu ketidaktahuan dan ketertindasan 

melalui proses belajar yang dialogis dan reflektif. Ia juga menekankan pentingnya pendidikan 

Islam berbasis multikulturalisme, yang menghargai perbedaan budaya, agama, dan identitas 

sebagai bagian integral dari keberagaman bangsa Indonesia. Dalam hal ini, pendidikan Islam 

harus mampu menumbuhkan sikap toleran dan menghormati keberagaman sosial.  

Pemikiran Gus Dur juga sangat menekankan pentingnya inklusivitas, di mana 

pendidikan Islam harus dapat diakses oleh seluruh lapisan masyarakat tanpa memandang latar 

belakang sosial maupun keyakinan. Sebagai pelengkap, pendidikan Islam menurut Gus Dur 

juga harus bersifat humanis, yakni menempatkan manusia sebagai subjek aktif dan kritis dalam 

proses pendidikan yang menumbuhkan kesadaran moral dan tanggung jawab sosial. Dalam 

konteks kurikulum, Gus Dur menolak dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum; baginya, 

kurikulum pendidikan Islam harus bersifat integratif dan holistik, yang tidak hanya mendidik 

kecerdasan intelektual, tetapi juga membentuk kepekaan sosial, spiritualitas, dan nilai-nilai 

kemanusiaan. Temuan ini menunjukkan bahwa konsep pendidikan Gus Dur sangat relevan 

dalam menjawab tantangan pendidikan Islam di era kontemporer yang menuntut keterbukaan, 

keadilan, dan penghargaan terhadap pluralitas. Penelitian yang sejalan dengan temuan ini antara 



PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
Vol. 5, No. 2, Juni 2025 
e-ISSN : 2797-3344 | p-ISSN : 2797-3336 
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy 
 

Copyright (c) 2025 PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
377  

 

lain ditunjukkan oleh Alwi (2018) yang meneliti pemikiran pendidikan KH. Abdurrahman 

Wahid dan menyimpulkan bahwa konsep pendidikan Gus Dur memiliki nilai strategis dalam 

membentuk karakter peserta didik yang toleran, terbuka, dan menghargai keberagaman. Selain 

itu, Rahmawati (2020) dalam penelitiannya mengenai pendidikan multikultural dalam 

perspektif tokoh Islam juga menekankan bahwa gagasan Gus Dur tentang pendidikan inklusif 

dan humanis menjadi solusi penting terhadap krisis intoleransi dalam pendidikan saat ini. 

Penelitian Ismail & Rohman (2021) juga menegaskan bahwa pendekatan neomodernisme yang 

ditawarkan Gus Dur mampu menjembatani antara tradisi Islam klasik dengan tantangan 

pendidikan modern, sehingga relevan untuk membangun kurikulum Islam yang dinamis dan 

progresif. 

 

KESIMPULAN 

Pendidikan Islam neomodernis merupakan bagian pertama dari gagasan pemikiran KH. 

Abdurrahman Wahid tentang lima bagian yang harus dikembangkan dalam pendidikan Islam. 

Kedua, pendidikan Islam yang berlandaskan kebebasan. Ketiga, pendidikan Islam yang 

berlandaskan multikulturalisme. Keempat, pendidikan Islam untuk semua. Kelima, pendidikan 

Islam yang humanis. Gagasan konsep pendidikan Islam terkait erat dengan gagasan pemikiran 

KH. Abdurrahman Wahid karena hal tersebut. Gagasan pemikiran keislamannya tentang 

universalisme Islam, kosmopolitanisme Islam, Islam sebagai etika sosial, dan menjadikan Islam 

lebih lokal mendukung pokok bahasan utamanya, yaitu bahwa Islam itu manusiawi. 

Gus Dur mengatakan bahwa kurikulum Islam perlu dimutakhirkan dengan kejadian 

terkini dan bahwa guru dan siswa perlu bekerja sama secara demokratis yang didasarkan pada 

diskusi. Jelaslah bahwa pembelajaran yang aktif, kreatif, dan objektif akan membantu siswa 

mengembangkan keingintahuan seumur hidup dan keterampilan berpikir kritis yang dibutuhkan 

untuk membuat program tersebut relevan dengan kehidupan mereka. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Ady Ashari, N. A. (2018). Rekonstruksi Sistem Pendidikan Islam Dalam Pandangan Kh. Abdur 

Rahman Wahid. Jurnal Al-Murabbi, 4(2013), 34–46. 

Alwi, H. (2018). Pemikiran Pendidikan KH. Abdurrahman Wahid dan Relevansinya terhadap 

Pendidikan Islam Kontemporer. Jurnal Pendidikan Islam, 6(1), 45–60. 

Fauzi, A. (2020). Gus Dur dan Gagasan Pendidikan Islam Progresif. Jurnal Islamika, 10(1), 

45–59. 

Heriawan, H., Abdan Syakur, F., Aqsal Fadiyah, N., Dirham Ishaq, R., Febriyanto, F., Faisal, 

A., Sugiyantoro, S., Salsa, S., & Adawiyah, R. (2022). Ruang Lingkup Pendidikan Islam 

Dalam Perspektif Hadist. Sustainability (Switzerland), 11(1), 1–14. 

http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091/RED2017-Eng-

8ene.pdf?sequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsciurbeco.2008 

Hidayat, A. (2023). Konsep Pendidikan Islam di Era Globalisasi: Studi Pemikiran KH. 

Abdurrahman Wahid. Nusantara: Jurnal Pendidikan Indonesia, 3(2), 231–266. 

https://doi.org/10.14421/njpi.2023.v3i2-5 

Imaduddin, M. F., Iriana, S., Rohayati, R., Alfahrizy, R., Suratna S, A., Al Farabi, M. R., 

Sugiyantoro, S., Khotimah, K., & Zuhdi Z, T. (2025). Filsafat Ilmu Dan Implementasinya 

(1st ed., Issue 8). CV Prisma Esta Utama. 

https://www.researchgate.net/publication/391593893 

Ismail, A., & Rohman, M. (2021). Neomodernisme Islam dalam Gagasan Pendidikan KH. 

Abdurrahman Wahid. At-Tajdid: Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam, 15(1), 78–92. 



PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
Vol. 5, No. 2, Juni 2025 
e-ISSN : 2797-3344 | p-ISSN : 2797-3336 
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/paedagogy 
 

Copyright (c) 2025 PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan dan Psikologi 
378  

 

https://doi.org/10.31958/attajdid.v15i1.889 

Kasanah, S. (2021). Relevansi Pemikiran Pendidikan Abdurrahman Wahid dan Abdurrahman 

An-Nahlawi di Era Modern. Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman, 32(1), 169–180. 

https://doi.org/10.33367/tribakti.v32i1.1096 

Kumalasari, D. (2010). Konsep Pemikiran Ki Hadjar Dewantara Dalam Pendidikan Taman 

Siswa. ISTORIA, VIII(September). 

Kurnia, A., Zaenudin, Z., & Himmawan, D. (2024). Konsep Pluralisme Abdurrahman Wahid 

Dan Implikasinya Terhadap Pendidikan Islam. Journal Islamic Pedagogia, 4(1), 1–11. 

https://doi.org/10.31943/pedagogia.v4i1.115 

Kurniawati, O. B., & Junaidi, M. (2023). Konsep Pendidikan Islam Perspektif Kh. 

Abdurrahman Wahid. Dar El-Ilmi: Jurnal Studi Keagamaan, Pendidikan Dan 

Humaniora, 10(1), 135–166. 

Mauizah, A. Z. (2023). Urgensi Sejarah Pemikiran Abdurrahman Wahid (Gus Dur) tentang 

Moderasi Beragama bagi Generasi Z di Indonesia. Sraddha Abyakta: Jurnal Pendidikan 

Dan Humaniora, 1(01), 1–10. 

MZ Ridhwan, D. S. (2018). Esensi Pendidikan Islam Dalam Perspektif KH. Abdurrahman 

Wahid. 1(1), 98–115. 

Nasrowi, B. M. (2020). Pemikiran Pendidikan Islam Kh. Abdurrahman Wahid Tentang 

Moderasi Islam. EDUKASIA: Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran, 1(1), 71–84. 

https://doi.org/10.62775/edukasia.v1i1.7 

Nasution, A. (2017). Kritik Gus Dur terhadap Sistem Pendidikan Indonesia. Jurnal Pemikiran 

Islam, 23(2), 123–136. 

Rahmawati, N. (2020). Pendidikan Multikultural dalam Perspektif Tokoh Islam: Studi 

Pemikiran KH. Abdurrahman Wahid. Tarbiyah: Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, 12(2), 

134–148. https://doi.org/10.24042/tarbiyah.v12i2.5678 

Sa’diyah, H., & Nurhayati, S. (2019). Relevansi Pemikiran Kh. Abdurrahman Wahid Terhadap 

Pendidikan Islam di Era Modern. Tadris : Jurnal Pendidikan Islam, Volume14(2), 175–

188. https://doi.org/10.19105/tjpi. 

Setiawan, E. (2017). Pemikiran Abdurrahman Wahid tentang Prinsip Pendidikan Islam 

Multikultural Berwawasan Keindonesiaan. Edukasia Islamika Jurnal Pendidikan Islam, 

2(1), 1–14. 

Sugiyantoro. (2024). Implementasi Pendidikan Kerohanian Islam Dalam Membentuk Akhlak 

Warga Di Organisasi Pencak Silat PSHT Cabang Kabupaten Bekasi. 1–124. 

http://repository.unismabekasi.ac.id/5558/ 

Syaifudin, M. (2019). Pendidikan Humanis dalam Perspektif KH. Abdurrahman Wahid. Jurnal 

Pendidikan Agama Islam-Ta'lim, 17(1), 65–80. 

Tohet, M. (2017). Pemikiran Pendidikan Islam Kh. Abdurrahman Wahid Dan Implikasinya 

Bagi Pengembangan Pendidikan Islam Di Indonesia. Edureligia; Jurnal Pendidikan 

Agama Islam, 1(2), 174–194. https://doi.org/10.33650/edureligia.v1i2.747 

 

 

 

 


