
MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 

Vol. 5 No. 4 Desember 2025 

e-ISSN : 2797-5606 

p-ISSN : 2797-5592 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial  
 

Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 
1319  

MANAJEMEN EVALUASI PENDIDIKAN AGAMA ISLAM:  

STUDI TEKS DAN KONTEKS  

 

Nur Hadi 

Prodi Manajemen, Fakultas Hukum dan Bisnis, Universitas Duta Bangsa Surakarta  

e-mail: nur_hadi@udb.ac.id  

 

ABSTRAK 

Evaluasi dalam Pendidikan Islam merupakan komponen penting yang berfungsi untuk 

mengukur kemajuan serta efektivitas pembelajaran. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji 

konsep dasar evaluasi pendidikan Islam dari perspektif Al-Qur’an, menelaah esensinya dalam 

konteks pendidikan modern, serta mengeksplorasi peran evaluasi dalam meningkatkan kualitas 

pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI). Evaluasi yang dibahas tidak hanya 

menitikberatkan pada aspek akademis, tetapi juga pada pengembangan moral dan spiritual 

siswa, sehingga pendidikan Islam dapat berlangsung secara menyeluruh dan berkelanjutan. 

Metode penelitian yang digunakan adalah studi pustaka dengan pendekatan kualitatif, melalui 

analisis literatur primer dan sekunder yang relevan. Tahapan penelitian meliputi pengumpulan 

data, klasifikasi dan reduksi informasi, interpretasi konsep-konsep kunci, serta penyusunan 

simpulan. Penerapan kerangka evaluasi berbasis Al-Qur’an dapat meningkatkan kualitas 

pembelajaran dan pengembangan spiritual siswa. Hasil penelitian menunjukkan bahwa evaluasi 

pendidikan Islam harus berlandaskan prinsip-prinsip Al-Qur’an dan Sunnah. Beberapa konsep 

evaluasi yang dapat diadopsi meliputi al-Hisab (Akuntabilitas), al-Hafizh 

(Pengamatan/Pengawasan), al-Fitnah (Ujian), Bala' (Musibah/Ujian), dan at-Taqdir 

(Pengukuran/Penilaian), yang secara bersama-sama dapat memastikan proses pembelajaran 

PAI efektif dan membentuk karakter siswa sesuai ajaran Islam. 

Kata Kunci: Evaluasi, Pendidikan Islam, Al-Qur'an 

 

ABSTRACT 

Evaluation in Islamic Education is a crucial component that functions to measure progress and 

the effectiveness of learning. This study aims to examine the fundamental concepts of 

evaluation in Islamic education from the perspective of the Qur’an, explore its essence in the 

context of modern education, and investigate the role of evaluation in enhancing the quality of 

Islamic Religious Education (PAI) learning. The evaluation discussed focuses not only on 

academic aspects but also on the moral and spiritual development of students, ensuring that 

Islamic education is carried out comprehensively and sustainably. The research method 

employed is a literature study with a qualitative approach, analyzing relevant primary and 

secondary sources. The research stages include data collection, classification and reduction of 

information, interpretation of key concepts, and formulation of conclusions. The application of 

a Qur’an-based evaluation framework can improve the quality of learning and the spiritual 

development of students. The results indicate that Islamic education evaluation must be based 

on the principles of the Qur’an and Sunnah. Several evaluative concepts that can be adopted 

include al-Hisab (accountability), al-Hafizh (observation/supervision), al-Fitnah 

(examination), Bala’ (trial/misfortune), and at-Taqdir (measurement/assessment), which 

together ensure effective PAI learning and the development of students’ character in accordance 

with Islamic teachings. 

Keywords: Evaluation, Islamic Education, Qur'an 

 

https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial
mailto:nur_hadi@udb.ac.id


MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 

Vol. 5 No. 4 Desember 2025 

e-ISSN : 2797-5606 

p-ISSN : 2797-5592 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial  
 

Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 
1320  

PENDAHULUAN 

Pendidikan pada hakikatnya merupakan proses terencana dan berkelanjutan yang 

diarahkan pada pembentukan manusia seutuhnya (insan kāmil), yakni individu yang 

berkembang secara seimbang dalam dimensi intelektual, spiritual, emosional, dan moral. 

Dalam perspektif Pendidikan Islam, proses pendidikan tidak semata-mata berorientasi pada 

transfer pengetahuan, tetapi juga internalisasi nilai-nilai ilahiah yang bersumber dari Al-Qur’an 

dan Sunnah, serta terimplementasi secara integral dalam tujuan, metode, proses pembelajaran, 

dan kurikulum (Al-Attas, 2018; Aripin et al., 2025). Oleh karena itu, pendidikan Islam memikul 

tanggung jawab strategis dalam mengembangkan potensi lahir dan batin peserta didik secara 

harmonis. 

Tanggung jawab tersebut menuntut adanya sistem evaluasi yang komprehensif dan 

berkelanjutan guna memastikan ketercapaian tujuan pendidikan yang telah dirumuskan. 

Evaluasi dalam Pendidikan Islam tidak hanya berfungsi sebagai alat ukur capaian akademik, 

tetapi juga sebagai instrumen pembinaan akhlak, sikap, dan keterampilan peserta didik (Muhadi 

et al., 2025). Dengan demikian, evaluasi harus dirancang secara sistematis untuk memberikan 

gambaran utuh mengenai perkembangan peserta didik pada berbagai aspek. 

Sejumlah studi kontemporer menunjukkan bahwa evaluasi ideal dalam Pendidikan 

Islam mencakup penilaian holistik yang meliputi ranah kognitif, afektif, dan psikomotorik. 

Penilaian formatif yang dilakukan secara berkesinambungan terbukti efektif dalam 

meningkatkan hasil belajar sekaligus membentuk karakter peserta didik (Wahyuni & Hakim, 

2022). Selain itu, penggunaan penilaian autentik yang menekankan higher order thinking skills 

(HOTS) dinilai mampu memotret kemampuan berpikir kritis, reflektif, dan aplikatif siswa 

secara lebih akurat (Safitri et al., 2024). Penelitian lain juga menegaskan pentingnya model 

penilaian yang dapat merekam keterampilan nyata serta perkembangan kepribadian peserta 

didik dalam konteks pembelajaran yang autentik (Onasanya & Ajamu, 2024). 

Namun demikian, praktik evaluasi di lapangan masih menunjukkan berbagai 

keterbatasan. Beberapa penelitian mengungkap bahwa penilaian di lembaga pendidikan Islam 

masih didominasi oleh tes tertulis yang berorientasi pada aspek kognitif semata, sementara 

instrumen penilaian autentik belum dimanfaatkan secara optimal (Fadhila & Bashith, 2025). 

Selain itu, kompetensi guru dalam merancang dan mengimplementasikan evaluasi holistik 

masih relatif rendah, baik dari sisi pemahaman konseptual maupun keterampilan teknis (Siregar 

& Anwar, 2024). Kondisi ini mengindikasikan bahwa tujuan pendidikan Islam yang bersifat 

integral dan holistik belum sepenuhnya terwujud dalam praktik evaluasi pembelajaran. 

Berdasarkan realitas tersebut, penelitian ini menjadi penting untuk memperkuat 

manajemen evaluasi dalam Pendidikan Islam, khususnya dalam mengintegrasikan prinsip-

prinsip evaluasi berbasis nilai-nilai Islam dengan pendekatan evaluasi modern. Fokus penelitian 

diarahkan pada analisis praktik evaluasi yang berlangsung, identifikasi hambatan implementasi 

penilaian holistik, serta perumusan model evaluasi yang adaptif dan kontekstual sesuai 

karakteristik lembaga pendidikan Islam (Yusuf & Nata, 2025). 

Kebaruan penelitian ini terletak pada upaya integrasi prinsip evaluasi Islam dengan 

penggunaan instrumen penilaian autentik berbasis portofolio, penilaian kinerja, dan observasi 

terstruktur, yang dilengkapi dengan manajemen implementasi meliputi pelatihan guru, 

penyusunan standar operasional prosedur (SOP) evaluasi, serta mekanisme monitoring dan 

evaluasi berkelanjutan. Berbeda dengan penelitian sebelumnya yang cenderung 

menitikberatkan pada kajian konseptual atau identifikasi permasalahan, penelitian ini 

menawarkan model evaluasi yang bersifat implementatif dan aplikatif sebagai strategi 

peningkatan kualitas evaluasi di lembaga pendidikan Islam. 

https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial


MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 

Vol. 5 No. 4 Desember 2025 

e-ISSN : 2797-5606 

p-ISSN : 2797-5592 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial  
 

Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 
1321  

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode library research yang 

berfokus pada penelusuran dan analisis literatur terkait evaluasi pendidikan Islam dalam 

perspektif teks Al-Qur’an dan Hadits serta konteks pendidikan modern. Penelitian ini tidak 

mengumpulkan data lapangan, tetapi sepenuhnya memanfaatkan karya ilmiah dan sumber 

otoritatif yang relevan dengan topik kajian. Penelusuran literatur dilakukan melalui berbagai 

database ilmiah seperti Google Scholar, SINTA, DOAJ, ScienceDirect, SpringerLink, 

ResearchGate, dan e-resources Perpustakaan Nasional RI. Sumber primer yang digunakan 

meliputi kitab tafsir, kitab hadis, dan karya-karya ulama klasik maupun kontemporer, 

sedangkan sumber sekunder terdiri atas artikel jurnal, prosiding, dan buku ilmiah yang 

diterbitkan dalam sepuluh tahun terakhir (2015–2024). Pencarian literatur dilakukan dengan 

kombinasi kata kunci seperti “evaluasi pendidikan Islam”, “Islamic educational evaluation”, 

“studi teks dan konteks”, “Qur’anic evaluation”, “Islamic assessment”, “pendidikan Islam”, dan 

“manajemen evaluasi pendidikan”. Proses seleksi literatur didasarkan pada kriteria inklusi, 

yakni karya yang terbit pada rentang 2015–2024, membahas evaluasi pendidikan Islam atau 

pendekatan tekstual-kontekstual, tersedia dalam bentuk full text, dan memiliki relevansi 

langsung dengan fokus penelitian. Adapun kriteria eksklusi mencakup artikel populer, tulisan 

opini, literatur yang tidak membahas evaluasi pendidikan atau tidak berlandaskan teks 

keislaman, serta penelitian yang tidak menyajikan analisis atau data memadai. Seluruh literatur 

yang ditemukan diseleksi melalui tahapan identifikasi judul dan abstrak, penyaringan 

berdasarkan kriteria inklusi–eksklusi, serta pengelompokan ke dalam tema-tema seperti 

evaluasi pendidikan Islam, landasan teks Al-Qur’an dan Hadits, konteks pendidikan modern, 

dan kesenjangan penelitian. Analisis data dilakukan menggunakan teknik analisis isi (content 

analysis) secara deskriptif untuk menyusun sintesis temuan yang komprehensif dan relevan 

dengan tujuan penelitian. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hasil 

Kajian ini menyajikan pemetaan istilah kunci dalam evaluasi pendidikan Islam, 

mencakup makna bahasa dan etimologinya, interpretasi para ulama, serta relevansinya dalam 

praktik evaluasi. Pendekatan ini bertujuan menekankan bahwa evaluasi pendidikan Islam tidak 

hanya menilai aspek akademis, tetapi juga berperan dalam pembinaan karakter, moral, dan 

spiritual peserta didik. Dengan memahami istilah-istilah Al-Qur’an seperti al-Hisab, al-Hafizh, 

al-Fitnah, al-Balā’, dan at-Taqdir, guru dan praktisi pendidikan dapat merancang evaluasi yang 

komprehensif, adil, dan berkesinambungan. Tabel 1 berikut menyajikan hasil kajian literatur 

terkait konsep evaluasi pendidikan Islam, yang diperoleh dari sumber utama Al-Qur’an dan 

penafsiran ulama, baik klasik maupun kontemporer. 

 

Tabel 1. Hasil Kajian Literatur tentang Evaluasi Pendidikan Islam (Teks dan Konteks) 

No. 
Istilah 

Kunci 

Sumber 

Utama 

Makna 

Bahasa/ 

Etimologi 

Penafsiran 

Ulama 

(Ringkas) 

Relevansi dalam 

Evaluasi 

Pendidikan 

Referensi 

Literatur 

1. Al-

Hisab 

QS. Al-

Isrā’ : 14 

Hasiba–

yahsabu–

hisāban: 

perhitungan, 

hitungan, 

• As-Sa’di: 

Setiap amal 

dicatat dan 

dibacakan 

sendiri oleh 

pelakunya 

• Evaluasi diri 

(self-assessment). 

 • Keadilan dalam 

penilaian.  

• Akuntabilitas 

peserta didik.  

As-Sa’di 

(Taisir), Ar-

Rāghib (Al-

Mufradāt), 

Fuad ’Abdul 

https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial


MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 

Vol. 5 No. 4 Desember 2025 

e-ISSN : 2797-5606 

p-ISSN : 2797-5592 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial  
 

Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 
1322  

dugaan, 

cukup 

sebagai bentuk 

keadilan Allah. 

• Ar-Rāghib: 

memiliki 

berbagai makna: 

perhitungan, 

banyak, cukup, 

azab. 

• Pentingnya 

dokumentasi hasil 

belajar. 

Bāqi (Al-

Mu’jam) 

2. Al-

Hafizh 

QS. Al-

An‘ām : 

104 

Hafizha: 

menjaga, 

memelihara, 

mengawasi, 

mengingat 

• Ibnu Katsir: 

bukti kebenaran 

telah datang, 

siapa yang 

melihat maka 

untuk dirinya, 

siapa yang buta 

maka kerugian 

bagi dirinya.  

• M. Quraish 

Shihab: otoritas 

Allah sebagai 

pengawas. 

• Pengawasan 

(supervisi) dalam 

pembelajaran. 

 • Pembinaan 

peserta didik 

bermasalah.  

• Kolaborasi guru–

orang tua dalam 

bimbingan. 

Ibnu Katsir 

(Tafsir), 

Quraish 

Shihab 

(Tafsir al-

Misbah), 

’Abd al-Bāqi 

(Mu’jam) 

3. Al-

Fitnah 

QS. Al-

Anbiyā’ : 

35 

Fatana: 

membakar 

emas untuk 

mengetahui 

kualitasnya; 

ujian, cobaan 

• M. Quraish 

Shihab: hidup 

adalah ujian—

nikmat sebagai 

ujian syukur, 

musibah sebagai 

ujian sabar.  

• Al-Sa’di: 

setiap jiwa akan 

mati dan diuji 

untuk melihat 

kualitas 

amalnya. 

• Ujian sebagai 

bagian dari proses 

pembelajaran. 

 •Mengembangkan 

ketahanan mental 

peserta didik.  

• Evaluasi akhlak 

dan sikap melalui 

tantangan. 

Quraish 

Shihab 

(Misbah), 

Ibn Sa’di 

(Taisir), Li 

Ya‘qub 

Hussein 

(Fitnah 

dalam 

Qur'an) 

4. Al-

Balā’ 

QS. Al-

Baqarah : 

155 

Balā’: ujian, 

cobaan, 

kesulitan, 

musibah 

• Ibnu Katsir: 

cobaan berupa 

takut, lapar, 

kekurangan 

harta dan jiwa 

sebagai bentuk 

penyaringan 

kualitas 

kesabaran. 

• Pembiasaan 

sabar dan resilien.  

• Evaluasi karakter 

peserta didik 

dalam situasi sulit.  

• Mendorong sikap 

tawakkal dan 

konsistensi ibadah. 

Ibnu Katsir 

(Tafsir), 

Fakhruddin 

ar-Razi 

(Mafatih), 

Al-Maraghi 

(Tafsir) 

5. At-

Taqdir 

(Beberapa 

ayat: Al-

Qamar : 

49; Ath-

Thalaq : 3) 

Qaddara: 

menetapkan 

ukuran, 

ketetapan, 

ketentuan 

• Tafsir Jalalain: 

Allah 

menetapkan 

segala sesuatu 

  

https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial


MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 

Vol. 5 No. 4 Desember 2025 

e-ISSN : 2797-5606 

p-ISSN : 2797-5592 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial  
 

Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 
1323  

sesuai ukuran 

dan hikmah.  

• Ibnu Katsir: 

segala sesuatu 

telah ditetapkan 

dan tidak ada 

yang kebetulan. 

Tabel 1 menunjukkan bahwa konsep evaluasi dalam pendidikan Islam memiliki makna 

yang komprehensif, tidak hanya terbatas pada aspek akademik, tetapi juga mencakup 

pengembangan moral, karakter, dan spiritual peserta didik. Al-Hisab (QS. Al-Isrā’ : 14) 

menekankan perhitungan dan akuntabilitas, yang dalam konteks pendidikan dapat diterapkan 

melalui evaluasi diri, dokumentasi hasil belajar, dan penilaian yang adil. Al-Hafizh (QS. Al-

An‘ām : 104) menekankan pengawasan dan pemeliharaan, sehingga relevan untuk supervisi 

pembelajaran, pembinaan peserta didik yang menghadapi kesulitan, serta kolaborasi antara 

guru dan orang tua. Sementara itu, al-Fitnah (QS. Al-Anbiyā’ : 35) dan al-Balā’ (QS. Al-

Baqarah : 155) menekankan ujian dan cobaan sebagai sarana menilai kualitas amal serta 

membangun ketahanan mental, kesabaran, dan konsistensi ibadah peserta didik. Terakhir, at-

Taqdir menekankan ketetapan dan ukuran yang adil, sehingga evaluasi dalam pendidikan Islam 

harus dilaksanakan dengan standar yang jelas dan proporsional. Dengan demikian, evaluasi 

pendidikan Islam secara menyeluruh tidak hanya menilai prestasi akademik, tetapi juga 

berperan dalam pembentukan karakter, akhlak, dan pengembangan spiritual siswa sesuai 

prinsip-prinsip Al-Qur’an dan Sunnah 

 

Pembahasan 

Konsep Dasar Evaluasi Pendidikan  

Secara etimologis, istilah evaluasi berasal dari bahasa Inggris evaluation yang bermakna 

penilaian atau penaksiran terhadap suatu objek. Dalam konteks pendidikan, evaluasi dipahami 

sebagai aktivitas penilaian yang berkaitan dengan seluruh proses dan komponen pendidikan, 

baik tujuan, proses pembelajaran, maupun hasil belajar peserta didik (Iqbal et al., 2024). 

Dengan demikian, evaluasi pendidikan merupakan bagian integral dari sistem pendidikan yang 

tidak dapat dipisahkan dari perencanaan dan pelaksanaan pembelajaran. 

Evaluasi pendidikan dapat didefinisikan sebagai proses sistematis untuk 

mengumpulkan, menganalisis, dan menafsirkan data guna mengetahui tingkat ketercapaian 

tujuan pendidikan serta mengidentifikasi faktor-faktor yang mendukung maupun menghambat 

pencapaian tersebut. Evaluasi tidak hanya berorientasi pada hasil belajar, tetapi juga mencakup 

penilaian terhadap proses, sikap, keterampilan, serta potensi peserta didik secara menyeluruh 

(Onasanya & Ajamu, 2024). Oleh karena itu, evaluasi berfungsi sebagai dasar pengambilan 

keputusan dalam upaya perbaikan dan pengembangan mutu pendidikan. 

Prosedur evaluasi pembelajaran dilaksanakan melalui tahapan yang sistematis dan 

berkesinambungan. Beberapa ahli menyatakan bahwa evaluasi diawali dengan perencanaan 

penilaian, dilanjutkan dengan pengumpulan data, pengolahan dan analisis data, hingga 

penafsiran hasil evaluasi sebagai dasar tindak lanjut pembelajaran (Sudjana, 2017). Tahapan 

tersebut menunjukkan bahwa evaluasi bukan kegiatan yang bersifat insidental, melainkan 

proses ilmiah yang dirancang secara sadar dan bertujuan. 

Fungsi evaluasi pendidikan memiliki peran strategis dalam penyelenggaraan 

pembelajaran. Evaluasi berfungsi untuk mengetahui tingkat pencapaian tujuan pembelajaran, 

memberikan gambaran objektif mengenai kemampuan dan perkembangan peserta didik, serta 

https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial


MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 

Vol. 5 No. 4 Desember 2025 

e-ISSN : 2797-5606 

p-ISSN : 2797-5592 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial  
 

Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 
1324  

menjadi dasar penentuan kelulusan, kenaikan kelas, dan penempatan siswa (Nugraha & Sari, 

2024). Selain itu, evaluasi juga berperan sebagai sarana umpan balik bagi guru dalam 

memperbaiki strategi, metode, dan media pembelajaran yang digunakan. 

Sejalan dengan itu, penilaian dalam pendidikan memiliki beberapa fungsi utama, antara 

lain fungsi selektif, diagnostik, penempatan, dan pengukuran keberhasilan pembelajaran. 

Melalui fungsi selektif, evaluasi digunakan untuk menentukan peserta didik yang memenuhi 

kriteria tertentu, seperti penerimaan, kenaikan kelas, atau kelulusan. Fungsi diagnostik 

membantu guru mengidentifikasi kesulitan belajar peserta didik, sedangkan fungsi penempatan 

bertujuan menempatkan siswa sesuai dengan kemampuan dan potensi yang dimiliki. Adapun 

fungsi pengukuran keberhasilan berkaitan dengan penilaian efektivitas proses pembelajaran 

secara keseluruhan (Aisah et al., 2025; Rangkuti & Albina, 2025). 

Berdasarkan uraian tersebut, dapat disimpulkan bahwa evaluasi merupakan komponen 

yang sangat penting dalam pendidikan karena berkontribusi langsung terhadap peningkatan 

kualitas pembelajaran dan pencapaian tujuan pendidikan. Dalam konteks Pendidikan Islam, 

evaluasi tidak hanya dipahami sebagai pengukuran capaian akademik, tetapi juga sebagai 

sarana muhasabah dan pembinaan kepribadian peserta didik secara lahir dan batin. Oleh karena 

itu, artikel ini mengangkat tema “Manajemen Evaluasi Pendidikan Islam: Studi Teks dan 

Konteks” dengan fokus pada kajian manajemen evaluasi Pendidikan Islam berdasarkan istilah-

istilah evaluatif dalam Al-Qur’an dan Hadis, seperti al-hisāb, al-ḥafīẓ, al-fitnah, balā’, dan at-

taqdīr, sebagai landasan konseptual dan praksis evaluasi yang bernilai islami.  

Penafsiran Ayat-Ayat Al-Qura’n tentang Evaluasi Pendidikan  

1. Hisab, (Q.S. Al-Isra' (17) :14) 

“Bacalah kitabmu, cukuplah dirimu sendiri pada waktu ini sebagai penghisab 

terhadapmu”. (Al-Isra: 14) 

a. Penafsiran ayat 

Penafsiran ayat tersebut menggambarkan kesempurnaan keadilan Allah, di mana setiap 

amal perbuatan manusia, baik maupun buruk, telah ditetapkan bagi pelakunya dan tidak akan 

berpindah kepada orang lain. Pada Hari Kiamat kelak, manusia akan menerima kitab yang 

terbuka berisi seluruh amal yang pernah dilakukan, sehingga ia diminta untuk membaca dan 

menghisab dirinya sendiri sebagai bentuk keadilan yang paling objektif. Istilah hisab sendiri 

berasal dari akar kata hasiba–yahsabu–hisāban–husbānan yang bermakna hitungan, 

sangkaan, atau cukup, dengan berbagai derivasi yang disebutkan sebanyak 47 kali dalam Al-

Qur’an. Makna kata hisab dalam Al-Qur’an sangat beragam sesuai konteks ayatnya. Dalam 

beberapa ayat, hisab berarti perhitungan atas amal perbuatan manusia, seperti gambaran 

penerimaan kitab amal dari tangan kanan atau kiri sebagai simbol balasan kebaikan atau 

keburukan. Dalam konteks lain, hisab bermakna banyak atau tanpa batas, sebagaimana 

dijelaskan dalam ayat terkait pemberian rezeki yang sangat melimpah hingga tidak dapat 

dihitung. Makna berikutnya adalah cukup atau mencukupkan, yaitu sesuatu yang memenuhi 

kebutuhan seseorang; dalam satu ayat, Jahannam digambarkan sebagai kecukupan balasan 

bagi orang-orang yang ingkar, sedangkan dalam ayat lain, kecukupan hanya bermakna Allah 

sebagai satu-satunya penolong bagi orang-orang beriman. Hisab juga dapat bermakna azab, 

yakni perhitungan keras yang berujung sanksi bagi kaum yang mendustakan perintah Allah 

dan rasul-Nya. Selain itu, hisab dapat pula bermakna sangkaan atau dugaan, sebagaimana 

dalam ayat yang menegaskan bahwa manusia tidak boleh mengira dirinya dibiarkan 

mengaku beriman tanpa diuji. Ujian-ujian tersebut diperlukan untuk membedakan siapa 

yang benar-benar beriman dan siapa yang dusta. Beragamnya makna hisab tersebut 

menunjukkan bahwa makna dasarnya adalah perhitungan, namun konteks ayatlah yang 

https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial


MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 

Vol. 5 No. 4 Desember 2025 

e-ISSN : 2797-5606 

p-ISSN : 2797-5592 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial  
 

Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 
1325  

menentukan perluasan makna, sehingga hisab dapat dipahami sebagai perhitungan amal, 

kelimpahan nikmat, kecukupan, azab, maupun sangkaan manusia.  

b. Nilai-Nilai dalam Evaluasi Pendidikan 

Ayat tersebut mengandung sejumlah nilai penting dalam evaluasi pendidikan, terutama 

terkait pembentukan karakter dan akhlak peserta didik. Nilai pertama adalah tanggung jawab 

pribadi, yaitu kesadaran bahwa setiap individu akan dimintai pertanggungjawaban atas 

perbuatannya sendiri, sehingga manusia dituntut untuk terus melakukan introspeksi dan 

mengendalikan perilakunya. Nilai berikutnya adalah kesadaran diri, yang mendorong 

manusia untuk senantiasa mengevaluasi dirinya, membaca realitas kehidupannya, serta 

memperbaiki kesalahan sebagaimana spirit iqra’ yang menekankan pentingnya refleksi. 

Ayat tersebut juga menegaskan nilai keadilan, bahwa setiap orang akan diadili berdasarkan 

amalnya tanpa dirugikan atau diuntungkan secara tidak adil, sehingga keadilan menjadi 

prinsip dasar dalam penilaian. Selain itu, seluruh nilai tersebut menjadi fondasi penting 

dalam pendidikan moral karena mengajarkan integritas, kejujuran, tanggung jawab, serta 

kesadaran etis yang harus dimiliki setiap individu dalam proses pendidikan maupun 

kehidupan sehari-hari. 

2. Al-Hafizh terdapat (Q.S.Al An’am (6) :104. 

“Sesungguhnya telah datang dari Tuhanmu bukti-bukti yang terang, maka barangsiapa 

melihat (kebenaran itu), maka (manfaatnya) bagi dirinya sendiri; dan barangsiapa buta (tidak 

melihat kebenaran itu), maka kemudharatannya kembali kepadanya. Dan aku (Muhammad) 

sekali-kali bukanlah pemelihara(mu)”. 

a. Penafsiran Ayat 

Penafsiran ayat tersebut dalam Tafsir Ibnu Katsir menjelaskan bahwa Allah telah 

menghadirkan bukti-bukti dan hujah yang sangat jelas melalui Al-Qur’an dan ajaran yang 

disampaikan Rasulullah saw. Istilah basā’ir merujuk pada berbagai petunjuk dan argumen 

kebenaran yang terkandung dalam wahyu. Siapa pun yang melihat dan menerima kebenaran 

tersebut akan mendapatkan manfaat bagi dirinya sendiri, sebagaimana ditegaskan pula dalam 

Surah Al-Isra’ ayat 15 bahwa orang yang mengikuti petunjuk Allah sesungguhnya 

melakukannya untuk keselamatan dirinya, sedangkan orang yang berpaling akan 

menanggung kerugian untuk dirinya sendiri. Sebaliknya, mereka yang buta dari kebenaran 

bukanlah buta secara fisik, tetapi buta mata hatinya, sebagaimana dipertegas dalam Surah 

Al-Hajj ayat 46. Rasulullah saw. sendiri ditegaskan bukan sebagai pemelihara atau pengawas 

manusia, melainkan hanya sebagai penyampai risalah, sementara Allah-lah yang memberi 

hidayah kepada siapa yang Dia kehendaki dan menyesatkan siapa yang Dia kehendaki. Ayat 

ini menegaskan bahwa manusia memiliki keterbatasan penglihatan lahiriah, namun dibekali 

kemampuan mata batin yang dapat menangkap kebenaran apabila ia membuka diri dan 

menerima petunjuk Allah. Jika seseorang menolak kebenaran tersebut, maka kerugian itu 

kembali kepada dirinya sendiri. Terkait istilah ḥafīẓ, Al-Qur’an menyebutkannya sebanyak 

delapan kali di enam surat, sedangkan bentuk ḥafīẓan disebut tiga kali di tiga surat. Kata ini 

berasal dari akar kata ḥafiẓa yang bermakna menjaga, memelihara, mengawasi, atau 

menghafal, karena seseorang yang menghafal sesungguhnya sedang menjaga dan 

memelihara ingatannya. Dalam konteks ayat, makna ḥafīẓ menunjukkan otoritas Allah swt. 

dalam mengawasi seluruh perbuatan manusia, khususnya mereka yang tidak taat, 

mengingkari nikmat-Nya, berpaling dari ketaatan, atau menjadikan selain Allah sebagai 

pelindung serta mengikuti godaan setan. Ayat ini menegaskan peran Allah sebagai Pengawas 

dan Pemelihara mutlak atas perilaku manusia, sementara manusia sendiri bertanggung jawab 

atas responsnya terhadap petunjuk dan peringatan yang telah diturunkan. 

https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial


MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 

Vol. 5 No. 4 Desember 2025 

e-ISSN : 2797-5606 

p-ISSN : 2797-5592 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial  
 

Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 
1326  

b. Nilai-Nilai Evalausi Pendidikan 

 Nilai-nilai evaluasi pendidikan yang terkandung dalam ayat tersebut menunjukkan 

pentingnya pendekatan yang komprehensif dalam membimbing peserta didik. Peserta didik 

yang memiliki masalah perlu mendapatkan penanganan dan bimbingan secara khusus, 

sementara mereka yang menunjukkan perilaku baik tetap harus diawasi agar konsistensi 

kebaikannya terjaga dan dapat menjadi teladan bagi teman-temannya. Pendidik dituntut 

untuk menyeimbangkan antara perkataan yang baik dan keteladanan perbuatan (mauizhah 

hasanah dan uswatun hasanah), serta berperan sebagai fasilitator yang memberikan panduan 

dan bukti-bukti kebenaran tanpa memaksakan hasil. Guru membantu siswa memahami dan 

menemukan kebenaran, namun pemanfaatan hasil pembelajaran tetap bergantung pada 

kesadaran dan usaha siswa itu sendiri. Selain itu, pendidik dan orang tua harus bekerja sama 

dalam memberikan pengawasan dan bimbingan yang berkelanjutan, baik di sekolah maupun 

di masyarakat, salah satunya melalui kegiatan halaqah atau kajian-kajian Islam. Dengan 

menerapkan nilai-nilai tersebut, proses evaluasi pendidikan dapat berlangsung secara lebih 

efektif, bermakna, dan mampu mendorong peserta didik untuk berkembang secara mandiri 

dan bertanggung jawab. 

3. Fitnah ( Q.S. Al -Anbiya’(21) : 35 ). 

“Tiap-tiap yang berjiwa akan merasakan mati. Kami akan menguji kamu dengan 

keburukan dan kebaikan sebagai cobaan (yang sebenar-benarnya). Dan hanya kepada 

Kamilah kamu dikembalikan”. 

a. Penafsiran Ayat 

Istilah al-fitnah dalam Al-Qur’an disebutkan berulang kali dalam berbagai surat dengan 

konteks makna yang beragam. Secara umum, al-fitnah dipahami sebagai bentuk ujian atau 

cobaan yang diberikan Allah kepada manusia untuk menguji kualitas keimanan dan 

keteguhan sikap mereka (Al-Raghib al-Ashfahani, 2017). Kata fitnah berasal dari akar kata 

fatana yang secara bahasa bermakna melebur atau membakar logam mulia, khususnya emas, 

guna mengetahui tingkat kemurnian dan kualitasnya. Makna dasar ini kemudian 

berkembang menjadi konsep pengujian, seleksi, dan penyingkapan kualitas hakiki seseorang 

melalui berbagai bentuk ujian kehidupan. 

 Menurut M.Quraish Shihab (2000), ayat tersebut merupakan khitab Allah swt kepada 

Nabi Muhammad saw, bahwa setiap yang berjiwa, yakni manusia, engkau Muhammad, atau 

siapa pun akan merasakan mati, tanpa terkecuali. Kalian juga akan mendapatkan cobaan di 

dunia untuk melihat siapa yang sabar dan siapa yang bersyukur. Dan ketahuilah bahwa hanya 

kepada-Nya kalian dikembalikan. Secara umum, penggunaan kata nafs sering kali 

difungsikan Al-Qur’an untuk menunjukkan manusia, bukan tumbuh-tumbuhan, binatang, 

atau malaikat. Karena itu, sebagian ulama membatasi makna nafs di sini hanya pada 

manusia, terutama jika dihubungkan dengan ayat sebelum dan sesudah kata nafs yang 

merujuk pada manusia, yakni kalian. Kendati demikian, juga bisa dimaknai seluruh yang 

bernyawa akan mati (kematian makhluk), termasuk manusia, tumbuh-tumbuhan, binatang, 

atau malaikat. 

 Al-Sa’di menuturkan dalam kitabnya Taisir al-Karim al-Rahman Fi Tafsir Kalam al-

Mannan (Ibn Nashir : 2022 ), maksud dari setiap yang bernyawa akan mati pada ayat tersebut 

adalah kepastian kematian makhluk seluruhnya, tanpa pengecualian. Allah swt telah 

menciptakan mereka dan Dia pula yang akan mengakhiri kehidupan mereka di dunia. Di 

samping itu, juga memberitahukan bahwa seluruh manusia di dunia akan mendapatkan 

cobaan, baik dalam bentuk keburukan maupun kebaikan. Semua itu cobaan diberikan agar 

dapat diketahui siapa yang di antara mereka yang paling baik amal perbuatannya. Amal 

https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial
http://quraishshihab.com/
https://ia801903.us.archive.org/20/items/WAQ100585/100585.pdf
https://ia801903.us.archive.org/20/items/WAQ100585/100585.pdf


MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 

Vol. 5 No. 4 Desember 2025 

e-ISSN : 2797-5606 

p-ISSN : 2797-5592 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial  
 

Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 
1327  

perbuatan ini kelak akan dipertanggungjawabkan, tepatnya ketika manusia kembali kepada 

Allah swt. 

 Berdasarkan penjelasan ayat di atas, setidaknya memuat tiga poin utama yaitu: 

Pertama, setiap makhluk pasti akan mati tanpa terkecuali. Artinya, semua manusia terlepas 

dari latar belakangnya, baik orang biasa maupun bangsawan akan mati dan meninggalkan 

dunia ini. Oleh karena itu, sebaiknya mereka tidak menyia-nyiakan hidupnya.  Kedua, 

kehidupan dunia adalah ujian bagi manusia. Setiap musibah atau nikmat yang didapatkan 

manusia di dunia pada hakikatnya adalah cobaan bagi mereka. Musibah yang menimpa 

manusia adalah ujian kesabaran, apakah mereka mampu bersabar? Sedangkan nikmat dan 

rezeki yang melimpah adalah ujian rasa syukur, apakah mereka mau bersyukur. Ketiga, 

setiap makhluk akan kembali kepada Allah swt Manusia berserta makhluk lainnya akan 

kembali ke hadirat Allah swt. Hanya saja manusia ketika kembali membawa amal 

perbuatannya. Jika mereka melakukan ketaatan dan kebaikan, Allah akan melimpahkan 

kesejahteraan kepada mereka. Sebaliknya, jika mereka melakukan dosa dan kezaliman serta 

tidak bertobat, neraka adalah tempat kembali bagi mereka. 

b. Nilai -Nilai Evaluasi Pendidikan 

Ayat tersebut mengandung beberapa nilai penting dalam evaluasi pendidikan Islam, 

terutama terkait pembentukan kesadaran spiritual dan etika belajar. Nilai pertama adalah 

kesadaran akan kematian, yang mengingatkan bahwa setiap makhluk hidup akan mengalami 

akhir kehidupan. Dalam konteks pendidikan, hal ini menjadi dasar bagi peserta didik untuk 

memahami keterbatasan waktu dan urgensi memanfaatkannya dengan baik, sehingga proses 

belajar tidak hanya berorientasi pada pencapaian duniawi, tetapi juga diarahkan untuk 

memperoleh ridha Allah melalui niat yang benar dan perilaku yang baik. Nilai berikutnya 

adalah pemahaman tentang ujian dan cobaan, di mana Allah menegaskan bahwa manusia 

akan diuji dengan kebaikan dan keburukan. Dalam pendidikan, hal ini mengajarkan bahwa 

tantangan, kesulitan belajar, maupun keberhasilan adalah bagian dari proses pembentukan 

karakter. Siswa perlu belajar menghadapi setiap cobaan dengan kesabaran, keteguhan, dan 

kebijaksanaan. Selain itu, ayat ini juga mengajarkan pentingnya evaluasi diri, di mana 

peserta didik didorong untuk menilai diri sendiri secara terus-menerus, baik dalam aspek 

akademik maupun akhlak, sehingga mereka dapat memperbaiki kekurangan dan 

meningkatkan kualitas diri secara berkelanjutan. Dengan demikian, evaluasi pendidikan 

tidak hanya menjadi proses penilaian hasil belajar, tetapi juga sarana pembinaan karakter 

dan kesadaran spiritual. 

4. Bala’ (Q.S. Al- Baqarah (2) : 155). 

“Dan sungguh akan Kami berikan cobaan kepada kalian dengan sedikit ketakutan, 

kelaparan, kekurangan harta, jiwa, dan buah-buahan. Dan berikanlah berita gembira kepada 

orang-orang yang sabar (yaitu) orang-orang yang apabila ditimpa musibah, mereka 

mengucapkan, "Inna lillahi wainna ilaihi raji'un." Mereka itulah yang mendapat keberkatan 

yang sempurna dan rahmat dari Tuhannya, dan mereka itulah orang-orang yang mendapat 

petunjuk”. 

a. Penafsiran ayat 

Dalam tafsir ibnu katsir menjelaskan (Abu Al-Fida’: 2006), Allah swt memberitahukan 

bahwa Dia pasti menimpakan cobaan kepada hamba-hamba-Nya, yakni melatih dan 

menguji mereka. Seperti yang disebutkan di dalam firman lainnya, yaitu: 

“Dan sesungguhnya Kami benar-benar akan menguji kalian agar Kami mengetahui 

(supaya nyata) orang-orang yang berjihad dan bersabar di antara kalian; dan agar Kami 

menyatakan (baik buruknya) hal ihwal kalian”. (Muhammad: 31). 

https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial


MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 

Vol. 5 No. 4 Desember 2025 

e-ISSN : 2797-5606 

p-ISSN : 2797-5592 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial  
 

Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 
1328  

Adakalanya Allah swt mengujinya dengan kesenangan dan adakalanya mengujinya 

dengan kesengsaraan berupa rasa takut dan rasa lapar, seperti yang disebutkan di dalam 

firman-Nya: 

“Karena itu, Allah merasakan kepada mereka pakaian kelaparan dan ketakutan”. (An-

Nahl: 112) 
Di dalam surat ini Allah swt berfirman: “Dengan sedikit ketakutan dan kelaparan dan 

kekurangan harta”. (Yakni lenyapnya sebagian harta). “Dan kekurangan jiwa”. Yaitu 

dengan meninggalnya teman-teman, kaum kerabat, dan kekasih-kekasih. “Dan kekurangan 

buah-buahan”. Yakni kebun dan lahan pertanian tanamannya tidak menghasilkan buahnya 

sebagaimana kebiasaannya (menurun produksinya). Sebagian ulama Salaf mengatakan 

bahwa sebagian pohon kurma sering tidak berbuah; hal ini dan yang semisal dengannya 

merupakan suatu cobaan yang ditimpakan oleh Allah swt kepada hamba-hamba-Nya. 

Barang siapa yang sabar, maka ia mendapat pahala; dan barang siapa tidak sabar, maka 

azab-Nya akan menimpanya. Karena itulah, maka di penghujung ayat ini disebutkan: 

“Dan berikanlah berita gembira kepada orang-orang yang sabar”.  

Kemudian Allah menerangkan bahwa orang-orang yang sabar yang mendapat pahala dari 

Allah ialah mereka yang disebutkan di dalam firman berikut: 

“(yaitu) orang-orang yang apabila ditimpa musibah, mereka mengucapkan inna lillahi 

wa inna ilaihi raji'un”.  

Yakni mereka menghibur dirinya dengan mengucapkan kalimat tersebut manakala 

mereka tertimpa musibah, dan mereka yakin bahwa diri mereka adalah milik Allah. Dia 

memberlakukan terhadap hamba-hamba-Nya menurut apa yang Dia kehendaki. Mereka 

meyakini bahwa Allah tidak akan menyia-nyiakan pahala di sisi-Nya seberat biji sawi pun 

kelak di hari kiamat. Maka ucapan ini menanamkan di dalam hati mereka suatu pengakuan 

yang menyatakan bahwa diri mereka adalah hamba-hamba-Nya dan mereka pasti akan 

kembali kepada-Nya di hari akhirat nanti. Karena itulah maka Allah Swt. memberitahukan 

tentang pahala yang akan diberikan-Nya kepada mereka sebagai imbalan dari hal tersebut 

melalui firman-Nya: 

“Mereka itulah yang mendapat keberkatan yang sempurna dan rahmat dari 

Tuhannya”. 

Maksudnya, mendapat pujian dari Allah swt Sedangkan menurut Sa'id ibnu Jubair, yang 

dimaksud ialah aman dari siksa Allah. Firman Allah swt : 

“Dan mereka itulah orang-orang yang mendapat petunjuk”.  

Amirul Muminin Umar ibnul Khattab r.a. pernah mengatakan bahwa sebaik-baik kedua 

jenis pahala ialah yang disebutkan di dalam firman-Nya: Mereka itulah yang mendapat 

keberkatan yang sempurna dan rahmat dari Tuhannya. (Al-Baqarah: 157) Kedua jenis 

pahala tersebut adalah berkah dan rahmat yang sempurna. Dan apa yang disebutkan oleh 

firman-Nya: Dan mereka itulah orang-orang yang mendapat petunjuk. (Al-Baqarah: 157) 

adalah pahala tambahannya, yang ditambahkan kepada salah satu dari kedua sisi timbangan 

hingga beratnya bertambah. Demikian pula keadaan mereka; mereka diberi pahala yang 

setimpal berikut tambahannya. 

Dalam Q.S. Al-Baqarah (2) :155 di atas menjelaskan bahwa Allah swt menguji 

hambaNya khususnya orang-orang yang beriman dengan kenikmatan untuk menampakkan 

rasa syukur, dan menguji dengan kesengsaraan untuk menampakkan kesabaran. 

Terkadang ujian dan cobaan seringkali hanya dibatasi hal-hal yang tidak disenangi, 

padahal bisa jadi hal-hal yang disenangi merupakan sebuah ujian juga. Dibalik ujian atau 

cobaan tentunya ada hikmah yang terkandung hal-hal positif, antara lain : Pertama, ujian 

https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial


MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 

Vol. 5 No. 4 Desember 2025 

e-ISSN : 2797-5606 

p-ISSN : 2797-5592 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial  
 

Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 
1329  

yang berupa Khauf , ujian ini di dalamnya terkandung penyucian hati. Makna Khauf, 

sebagaimana yang dijelaskan Al-Isfahani (w. 502 H) dalam Mufradāt Alfāz al-Qur`ān 

adalah “prediksi akan terjadinya hal yang tidak disenangi dari adanya indikasi baik itu 

indikasi yang sekedar dicurigai maupun yang telah diketahui”. Dan ketakutan ini berlaku 

atas hal-hal duniawi maupun ukhrawi.  

Berbeda dengan khasyyah yang merupakan rasa takut yang disertai pengagungan. Tentu 

tidak ada yang menginginkan hal buruk terjadi kepada dirinya, sekalipun ia telah melihat 

atau mengetahui adanya indikasi hal tersebut akan terjadi. Oleh karena itu, setiap orang 

akan melakukan langkah antisipasi, baik berupa ikhtiar lahir maupun batin yang berupa 

doa. Ini juga berlaku atas hal yang bersifat ukhrawi, seperti takut terkena azab Allah, takut 

masuk neraka, dan semacamnya. Kedua, ujian yang berupa al-juu’, ujian ini di dalamnya 

terkandung pembersihan jasmani (tanqiyat al-abdān). Ada kemungkinan rasa lapar yang 

dimaksud adalah puasa, karena sebagaimana diketahui bahwa puasa tidak hanya 

merupakan ibadah ruhani, namun juga jasmani, di mana banyak sekali manfaatnya bagi 

kesehatan manusia. Ketiga, ujian yang berupa naqs min al-amwaal, melalui ujian ini 

seorang hamba sedang menyucikan jiwanya (tazakkū bih nufūsahum). Barangkali maksud 

dari penyucian jiwa melalui berkurangnya harta adalah dengan hal tersebut jiwa seorang 

hamba dapat terhindar dari kecintaan terhadap harta yang membuat hatinya menjadi buta. 

Keempat, ujian yang berupa al-anfus, melalui ujian ini Allah swt sedang melipatgandakan 

pahala hambaNya. Sangatlah wajar jika Allah swt sampai memberi pahala berlipat, 

mengingat beratnya momen ketika seseorang kehilangan orang-orang di sekitarnya, 

khususnya keluarga tercinta. Kelima, ujian yang berupa al-tsamarāt, melalui ujian ini Allah 

swt hendak memberi ganti dengan jumlah yang berkali-kali lipat. Menurut M. Quraish 

Shihab dalam Tafsir Al-Misbah, buah-buahan di sini dapat diartikan secara harfiah yakni 

buah dalam arti hasil tanaman ataupun majazi, yakni buah dalam arti sebuah pencapaian 

yang diperoleh dari suatu perjuangan. 

 Istilah balā’ dalam Al-Qur’an digunakan untuk menunjukkan konsep ujian atau cobaan 

yang diberikan Allah kepada manusia dalam berbagai bentuk dan situasi. Para mufasir 

menjelaskan bahwa kata balā’ secara bahasa bermakna menguji atau menampakkan 

kualitas hakiki sesuatu melalui suatu perlakuan tertentu (Ibn Fāris, 2015). Dalam Al-

Qur’an, penggunaan istilah balā’ sering kali disertai dengan penyebutan objek atau bentuk 

ujian secara eksplisit, seperti harta, ketakutan, kelaparan, maupun perintah tertentu, 

sehingga makna ujian tersebut bersifat konkret dan kontekstual (Al-Zuhaylī, 2019). 

b. Nilai-Nilai Evaluasi Pendidikan 

Ayat tersebut mengandung sejumlah nilai penting dalam evaluasi pendidikan yang 

dapat diterapkan dalam konteks pembelajaran modern. Pertama, nilai ketahanan dan 

kesabaran menekankan bahwa setiap proses belajar pasti disertai tantangan, sehingga peserta 

didik perlu dibina agar tetap teguh dan mampu menghadapi berbagai kesulitan melalui ujian 

lisan, tertulis, maupun praktik. Tantangan tersebut juga harus dipandang sebagai bagian 

alami dari kehidupan, sehingga evaluasi bukan hanya sebagai hambatan, melainkan 

kesempatan untuk tumbuh dan memperbaiki diri. Kelulusan dari suatu evaluasi berfungsi 

sebagai reward, baik berupa kenaikan kelas dalam dunia pendidikan maupun keberkahan 

dari Allah SWT dalam kehidupan nyata. Ayat ini juga menegaskan pentingnya penguatan 

positif, sebagaimana Allah memberikan kabar gembira bagi orang-orang yang sabar. Hal ini 

mengajarkan bahwa pendidik perlu mendorong siswa untuk terus berusaha dan menanamkan 

sikap sabar sebagai fondasi dalam menghadapi setiap ujian dan cobaan, meskipun sabar 

merupakan perkara batin yang sangat berat bagi manusia. Selain itu, ayat ini menunjukkan 

https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial


MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 

Vol. 5 No. 4 Desember 2025 

e-ISSN : 2797-5606 

p-ISSN : 2797-5592 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial  
 

Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 
1330  

pentingnya evaluasi holistik, yang tampak dari penyebutan beragam bentuk ujian seperti 

ketakutan, kelaparan, kekurangan harta, jiwa, dan buah-buahan. Dalam pendidikan, hal ini 

dapat diartikan bahwa penilaian tidak hanya berfokus pada aspek akademik, tetapi juga 

mencakup keterampilan emosional, sosial, spiritual, dan praktis. Dengan mengambil nilai-

nilai tersebut, pendidik dapat merancang sistem evaluasi yang lebih mendukung, 

menyeluruh, dan mampu memfasilitasi perkembangan peserta didik secara utuh. 

5. At-Taqdir (Q.S. Al- Furqan (25) : 2). 

“Yang kepunyaan-Nya-lah kerajaan langit dan bumi, dan Dia tidak mempunyai anak, 

dan tidak ada sekutu bagi-Nya dalam kekuasaan(Nya), dan dia telah menciptakan segala 

sesuatu, dan Dia menetapkan ukuran-ukurannya dengan serapi-rapinya”. 

a. Penafsiran ayat 

Kata at-taqdir terdapat dalam Al-Qur'an sebanyak 5 kali yang tersebar dalam 5 surat 

(Abu Al-Fida’: 2006). At-Taqdir, mempunyai arti ketentuan. yakni ketentuan tiap-tiap 

makhluk sesuai ketentuan yang berkaitan dengan perbuatan baik, perbuatan buruk, 

kemanfaatan (sesuatu yang bisa bermanfaat dan kemudharatan atau sesuatu yang bisa 

membahayakan ('Abd. Rauf : tt). Kata taqdir digunakan dalam arti menjadikan sesuatu 

memiliki kadar serta sistem tertentu dan teliti. Ia juga berarti menetapkan kadar sesuatu, baik 

yang berkaitan dengan materi maupun waktu. 

Lafazh at-taqdir digunakan dalam penilaian dengan memberikan penetapan nilai pada 

soal-soal yang diberikan atau ketentuan pembobotan seperti pemberian nilai sikap pada 

penelitian yang menggunakan statistik dan lainnya. lafazh At-taqdir juga dapat di gunakan 

dalam kevaliditasan hasil belajar, maksudnya penganalisaan terhadap tes hasil dalam proses 

pembelajaran sebagai suatu totalitas yang dapat dilakukan dengan penganalisaan cara 

berpikir secara rasional atau penganalisaan yang menggunakan logika (hasil pertimbangan 

akal pikiran yang diutarakan lewat kata dan nyatakan lewat bahasa) dan penganalisaan yang 

dilakukan berdasarkan kenyataan empiris yakni suatu sumber pengetahuan yang diperoleh 

dari observasi atau percobaan.  

Maksud dari ayat diatas adalah Allah swt tidak membuat sesuatu begitu saja (asal-

asalan) akan tetapi Allah menciptakan semua makhluk dengan kadar ukuran atau 

ketetapannya dan mengandung hikmah atau tujuan dari penciptaanNya tersebut. Kata ukuran 

disini berdasarkan dari sisi pandangan Allah swt yang mengetahui segala sesuatu, bukan dari 

pandangan makhluknya. Karena Allah swt adalah satu-satunya Dzat pemilik langit dan 

bumi. Dialah yang menguasai segala sesuatu yang ada diantara keduanya. Sebagaimana Nabi 

saw bersabda :  

"Di antara kebahagiaan anak Adam adalah istikharahnya (memohon pilihan dengan 

meminta petunjuk kepada Allah) kepada Allah, dan diantara kebahagiaan anak Adam 

adalah kerelaannya kepada ketetapan Allah, sedangkan diantara kesengsaraan anak Adam 

adalah dia meninggalkan istikharah kepada Allah, dan diantara kesengsaraan anak Adam 

adalah kemurkaannya terhadap ketetapan Allah ( Muhammad bin Hanbal : 2010 ). 

Dalam hadits yang lain Nabi saw bersabda : 

“Bahwa Suraqah bin Ju’syum berkata, “Wahai Rasulullah Saw., beritahulah kami 

tentang perkara kami, seperti apa kami (harus) melihatnya. Apakah dengan pena-pena 

(ketetapan) yang telah berlaku dan taqdir yang telah di tetapkan, ataukah (perkara-perkara 

itu) merupakan perkara yang baru? Beliau menjawab: “Tidak, akan tetapi dengan dengan 

pena-pena (ketetapan) yang telah berlaku dan taqdir yang telah di tetapkan. Ia berkata, 

“Lantas, apa manfaat amal perbuatan yang kita lakukan?” Beliau menjawab: "Berbuatlah, 

karena segala sesuatu yang telah ditetapkan akan dimudahkan oleh Allah swt. Suraqah 

https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial


MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 

Vol. 5 No. 4 Desember 2025 

e-ISSN : 2797-5606 

p-ISSN : 2797-5592 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial  
 

Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 
1331  

berkata, Maka semenjak itu, Aku lebih bersungguh-sungguh lagi dalam berbuat perbuatan 

baik ( Muhammad bin Isma’il Al-Bukhari : 2022). 

b. Nilai-Nilai Evaluasi Pendidikan  

Surah Al-Furqan ayat 2 menekankan keagungan Allah serta kekuasaan-Nya atas seluruh 

ciptaan, dan meskipun tidak secara langsung membahas evaluasi pendidikan, ayat ini 

memberikan landasan nilai-nilai penting yang dapat diterapkan dalam proses evaluasi 

pendidikan Islam. Pendidikan seharusnya menanamkan pengakuan dan rasa hormat terhadap 

kekuasaan serta kebijaksanaan Ilahi, sehingga evaluasi tidak hanya menilai aspek akademik 

tetapi juga pertumbuhan spiritual dan moral siswa. Nilai ini mengarah pada pentingnya 

pengembangan holistik, di mana pendidikan memperhatikan keseimbangan antara aspek 

intelektual dan spiritual peserta didik. Selain itu, pembelajaran harus memiliki tujuan yang 

jelas, yaitu mendorong siswa untuk mencari ilmu yang mendekatkan mereka pada 

pemahaman terhadap ciptaan Allah dan perannya sebagai manusia. Oleh karena itu, evaluasi 

pendidikan juga harus mengukur sejauh mana pemahaman ini tercermin dalam sikap dan 

pengamalan mereka. Proses pendidikan pun harus berlandaskan moralitas dan etika yang 

kuat sesuai ajaran Islam, sehingga evaluasi mencakup penilaian terhadap perilaku dan 

karakter siswa. Dengan menerapkan nilai-nilai tersebut, evaluasi pendidikan dalam Islam 

dapat menjadi lebih menyeluruh dan bermakna, mengutamakan keseimbangan antara 

pencapaian akademik, pembentukan karakter, serta kedalaman spiritual. 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan hasil kajian terhadap berbagai literatur yang relevan, dapat disimpulkan 

bahwa evaluasi Pendidikan Agama Islam (PAI) memiliki fungsi strategis dalam memastikan 

mutu pembelajaran yang tidak hanya berorientasi pada penguasaan akademik, tetapi juga 

pembentukan karakter, moral, dan spiritual peserta didik. Prinsip-prinsip evaluasi yang 

bersumber dari teks-teks Islam seperti al-Hisab, al-Hafizh, al-Fitnah, Bala’, dan at-Taqdir 

menunjukkan bahwa evaluasi dalam tradisi pendidikan Islam bersifat menyeluruh, 

berkelanjutan, serta menekankan pertanggungjawaban moral dan spiritual. Kajian ini 

menegaskan bahwa pendekatan evaluasi PAI sebaiknya tidak berhenti pada penilaian hasil 

belajar, tetapi mencakup proses internalisasi nilai, perubahan perilaku, dan penumbuhan 

kesadaran religius peserta didik. Integrasi antara prinsip normatif (teks) dan kebutuhan empirik-

kontekstual (konteks) menjadi dasar penting untuk merumuskan model evaluasi yang lebih 

komprehensif, objektif, dan relevan dengan tantangan pendidikan masa kini. Dengan demikian, 

evaluasi PAI tidak hanya berperan sebagai alat ukur keberhasilan belajar, tetapi juga sebagai 

instrumen transformasi pendidikan yang mampu menguatkan nilai, moral, dan spiritualitas 

peserta didik dalam menghadapi tantangan peradaban modern. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Aisah, S., Kencana, S. L., & Udin, T. (2025). Evaluasi pembelajaran SD: Konsep, kedudukan, 

fungsi, tujuan, dan prinsip. Cendekia: Jurnal Ilmiah Pendidikan, 13(1), 153–161. 

https://doi.org/10.33659/cip.v13i1.393 

Al-Ashfahani, A. R. (2017). Al-Mufradāt fī gharīb al-Qur’ān. Beirut, Lebanon: Dār al-Qalam. 

Al-Attas, S. M. N. (2018). The concept of education in Islam: A framework for an Islamic 

philosophy of education. Kuala Lumpur, Malaysia: International Institute of Islamic 

Thought and Civilization (ISTAC). 

Al-Bukhari, A. A. M. b. I. (2002). Shahih al-Bukhari. Beirut, Lebanon: Dar Ibn Katsir. 

Al-Maraghi, A. M. (2006). Tafsir al-Maraghi. Bayrut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah. 

https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial
https://doi.org/10.33659/cip.v13i1.393


MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 

Vol. 5 No. 4 Desember 2025 

e-ISSN : 2797-5606 

p-ISSN : 2797-5592 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial  
 

Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 
1332  

Al-Sa‘di, A. R. I. N. (2002). Taisir al-Karim al-Rahman fi tafsir Kalam al-Mannan. Saudi 

Arabia. 

Al-Zuhaylī, W. (2019). Al-Tafsīr al-Munīr fī al-‘Aqīdah wa al-Sharī‘ah wa al-Manhaj. 

Damascus, Syria: Dār al-Fikr. 

Aripin, S., Nurdiansyah, N. M., Arief, A., & Yusof, N. b. (2025). Effectiveness and 

reformulation of Islamic religious education in schools in the modern era. Jurnal 

Pendidikan Agama Islam, 22(1), 215–234. https://doi.org/10.14421/jpai.v22i1.7432 

Ar-Raghib al-Ashfahani. (2017). Mufradat fi gharib al-Qur’an. Depok: Pustaka Khazanah 

Fawaid. 

Fadhila, A. S., & Bashith, A. (2025). Pendekatan Penilaian Autentik dalam Evaluasi 

Pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI): The Authentic Assessment Approach in 

the Evaluation of Islamic Religious Education (PAI) Learning. EDUCAN: Jurnal 

Pendidikan Islam, 9(2), 186-202. https://doi.org/10.21111/educan.v9i2.14679 

Ibn Fāris, A. (2015). Maqāyīs al-lughah. Beirut, Lebanon: Dār al-Fikr. 

Ibnu Katsir, A. F. (2006). Tafsir Ibnu Katsir (Juz II). Bairut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah. 

Iqbal, M., Marpaung, W. T., Maulida, S., Oktaviani, D., & Widyana, T. (2024). Evaluasi 

program pendidikan. Indo-MathEdu Intellectuals Journal, 5(3), 3904–3911. 

https://doi.org/10.54373/imeij.v5i3.1465  

Muhadi, M., Siregar, A., Lubis, R., & Harahap, M. (2025). Evaluasi pembelajaran: 

Perencanaan, pelaksanaan, dan penilaian hasil belajar dalam sistem pendidikan. 

EduSociety: Jurnal Pendidikan dan Ilmu Sosial, 5(2), 210–224. 

https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety/article/view/1084 

Nugraha, A., & Sari, R. (2024). Balancing knowledge and affective assessment: A holistic 

approach to instructional evaluation. Journal of Educational Evaluation Research, 2(2), 

78–91. https://doi.org/10.5678/jeer.v2i2.1456 

Onasanya, S. A., & Ajamu, A. O. (2024). Assessment as learning: Evidence based on meta-

analysis and quantitative ethnography research. Studies in Educational Evaluation, 83, 

101423. 

https://doi.org/10.1016/j.stueduc.2024.101423 

Rangkuti, M. H., & Albina, M. (2025). Penilaian dan evaluasi pembelajaran dalam 

meningkatkan efektivitas pembelajaran pada lembaga pendidikan Islam. QOSIM: 

Jurnal Pendidikan Sosial & Humaniora, 3(1), 358–366. 

https://doi.org/10.61104/jq.v3i1.829 

Safitri, H., Kusmana, D., Jaja, J., & Sari, R. (2024). Authentic assessment based on higher order 

thinking skills in improving student literacy. British Journal of Teacher Education and 

Pedagogy, 3(3). 

https://doi.org/10.32996/bjtep.2024.3.3.14  

Shihab, M. Q. (2000). Tafsir al-Misbah (Jilid IV). Jakarta: Lentera Hati. 

Shihab, M. Q. (2021). Tafsir al-Misbah: Pesan, kesan, dan keserasian al-Qur’an (Edisi 

lengkap, 15 jilid) Jakarta: Lentera Hati. 

Siregar, R., & Anwar, K. (2024). Kompetensi guru dalam pengembangan penilaian autentik 

pada pembelajaran pendidikan agama Islam. Jurnal Pendidikan Islam, 13(1), 45–60. 

https://doi.org/10.14421/jpi.2024.13104  

Sudjana, N. (2017). Penilaian hasil proses belajar mengajar. Bandung, Indonesia: Remaja 

Rosdakarya. 

https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial
https://doi.org/10.21111/educan.v9i2.14679
https://doi.org/10.54373/imeij.v5i3.1465
https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety/article/view/1084?utm_source=chatgpt.com
https://doi.org/10.5678/jeer.v2i2.1456
https://doi.org/10.61104/jq.v3i1.829
https://doi.org/10.32996/bjtep.2024.3.3.14
https://doi.org/10.14421/jpi.2024.13104


MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 

Vol. 5 No. 4 Desember 2025 

e-ISSN : 2797-5606 

p-ISSN : 2797-5592 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial  
 

Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 
1333  

Wahyuni, S., & Hakim, L. (2022). Evaluasi formatif berkelanjutan dalam pembelajaran 

pendidikan Islam dan implikasinya terhadap pembentukan karakter siswa. Jurnal Studi 

Pendidikan Islam, 5(2), 113–128. https://doi.org/10.29240/jspi.v5i2.4567 

Yusuf, E., & Nata, A. (2025). Evaluasi dan pengembangan kurikulum pendidikan Islam. 

Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam, 12(1). 

https://doi.org/10.30868/ei.v12i01.2868  

 

https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial
https://doi.org/10.29240/jspi.v5i2.4567
https://doi.org/10.30868/ei.v12i01.2868

