MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan
Vol. 5 No. 4 Desember 2025
e-ISSN : 2797-5606 7

p-ISSN : 2797-5592
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manaijerial Jurnal P4l

MANAJEMEN EVALUASI PENDIDIKAN AGAMA ISLAM:
STUDI TEKS DAN KONTEKS

Nur Hadi
Prodi Manajemen, Fakultas Hukum dan Bisnis, Universitas Duta Bangsa Surakarta
e-mail: nur_hadi@udb.ac.id

ABSTRAK
Evaluasi dalam Pendidikan Islam merupakan komponen penting yang berfungsi untuk
mengukur kemajuan serta efektivitas pembelajaran. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji
konsep dasar evaluasi pendidikan Islam dari perspektif Al-Qur’an, menelaah esensinya dalam
konteks pendidikan modern, serta mengeksplorasi peran evaluasi dalam meningkatkan kualitas
pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAIl). Evaluasi yang dibahas tidak hanya
menitikberatkan pada aspek akademis, tetapi juga pada pengembangan moral dan spiritual
siswa, sehingga pendidikan Islam dapat berlangsung secara menyeluruh dan berkelanjutan.
Metode penelitian yang digunakan adalah studi pustaka dengan pendekatan kualitatif, melalui
analisis literatur primer dan sekunder yang relevan. Tahapan penelitian meliputi pengumpulan
data, klasifikasi dan reduksi informasi, interpretasi konsep-konsep kunci, serta penyusunan
simpulan. Penerapan kerangka evaluasi berbasis Al-Qur’an dapat meningkatkan kualitas
pembelajaran dan pengembangan spiritual siswa. Hasil penelitian menunjukkan bahwa evaluasi
pendidikan Islam harus berlandaskan prinsip-prinsip Al-Qur’an dan Sunnah. Beberapa konsep
evaluasi yang dapat diadopsi meliputi al-Hisab  (Akuntabilitas), al-Hafizh
(Pengamatan/Pengawasan), al-Fitnah (Ujian), Bala' (Musibah/Ujian), dan at-Taqdir
(Pengukuran/Penilaian), yang secara bersama-sama dapat memastikan proses pembelajaran
PAI efektif dan membentuk karakter siswa sesuai ajaran Islam.
Kata Kunci: Evaluasi, Pendidikan Islam, Al-Qur'an

ABSTRACT

Evaluation in Islamic Education is a crucial component that functions to measure progress and
the effectiveness of learning. This study aims to examine the fundamental concepts of
evaluation in Islamic education from the perspective of the Qur’an, explore its essence in the
context of modern education, and investigate the role of evaluation in enhancing the quality of
Islamic Religious Education (PAI) learning. The evaluation discussed focuses not only on
academic aspects but also on the moral and spiritual development of students, ensuring that
Islamic education is carried out comprehensively and sustainably. The research method
employed is a literature study with a qualitative approach, analyzing relevant primary and
secondary sources. The research stages include data collection, classification and reduction of
information, interpretation of key concepts, and formulation of conclusions. The application of
a Qur’an-based evaluation framework can improve the quality of learning and the spiritual
development of students. The results indicate that Islamic education evaluation must be based
on the principles of the Qur’an and Sunnah. Several evaluative concepts that can be adopted
include al-Hisab (accountability), al-Hafizh  (observation/supervision), al-Fitnah
(examination), Bala’ (trial/misfortune), and at-Taqdir (measurement/assessment), which
together ensure effective PAI learning and the development of students’ character in accordance
with Islamic teachings.

Keywords: Evaluation, Islamic Education, Qur'an

Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan

1319


https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial
mailto:nur_hadi@udb.ac.id

MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan
Vol. 5 No. 4 Desember 2025
e-ISSN : 2797-5606 7

p-ISSN : 2797-5592
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manaijerial Jurnal P4l

PENDAHULUAN

Pendidikan pada hakikatnya merupakan proses terencana dan berkelanjutan yang
diarahkan pada pembentukan manusia seutuhnya (insan kamil), yakni individu yang
berkembang secara seimbang dalam dimensi intelektual, spiritual, emosional, dan moral.
Dalam perspektif Pendidikan Islam, proses pendidikan tidak semata-mata berorientasi pada
transfer pengetahuan, tetapi juga internalisasi nilai-nilai ilahiah yang bersumber dari Al-Qur’an
dan Sunnah, serta terimplementasi secara integral dalam tujuan, metode, proses pembelajaran,
dan kurikulum (Al-Attas, 2018; Aripin et al., 2025). Oleh karena itu, pendidikan Islam memikul
tanggung jawab strategis dalam mengembangkan potensi lahir dan batin peserta didik secara
harmonis.

Tanggung jawab tersebut menuntut adanya sistem evaluasi yang komprehensif dan
berkelanjutan guna memastikan ketercapaian tujuan pendidikan yang telah dirumuskan.
Evaluasi dalam Pendidikan Islam tidak hanya berfungsi sebagai alat ukur capaian akademik,
tetapi juga sebagai instrumen pembinaan akhlak, sikap, dan keterampilan peserta didik (Muhadi
et al., 2025). Dengan demikian, evaluasi harus dirancang secara sistematis untuk memberikan
gambaran utuh mengenai perkembangan peserta didik pada berbagai aspek.

Sejumlah studi kontemporer menunjukkan bahwa evaluasi ideal dalam Pendidikan
Islam mencakup penilaian holistik yang meliputi ranah kognitif, afektif, dan psikomotorik.
Penilaian formatif yang dilakukan secara berkesinambungan terbukti efektif dalam
meningkatkan hasil belajar sekaligus membentuk karakter peserta didik (Wahyuni & Hakim,
2022). Selain itu, penggunaan penilaian autentik yang menekankan higher order thinking skills
(HOTS) dinilai mampu memotret kemampuan berpikir kritis, reflektif, dan aplikatif siswa
secara lebih akurat (Safitri et al., 2024). Penelitian lain juga menegaskan pentingnya model
penilaian yang dapat merekam keterampilan nyata serta perkembangan kepribadian peserta
didik dalam konteks pembelajaran yang autentik (Onasanya & Ajamu, 2024).

Namun demikian, praktik evaluasi di lapangan masih menunjukkan berbagai
keterbatasan. Beberapa penelitian mengungkap bahwa penilaian di lembaga pendidikan Islam
masih didominasi oleh tes tertulis yang berorientasi pada aspek kognitif semata, sementara
instrumen penilaian autentik belum dimanfaatkan secara optimal (Fadhila & Bashith, 2025).
Selain itu, kompetensi guru dalam merancang dan mengimplementasikan evaluasi holistik
masih relatif rendah, baik dari sisi pemahaman konseptual maupun keterampilan teknis (Siregar
& Anwar, 2024). Kondisi ini mengindikasikan bahwa tujuan pendidikan Islam yang bersifat
integral dan holistik belum sepenuhnya terwujud dalam praktik evaluasi pembelajaran.

Berdasarkan realitas tersebut, penelitian ini menjadi penting untuk memperkuat
manajemen evaluasi dalam Pendidikan Islam, khususnya dalam mengintegrasikan prinsip-
prinsip evaluasi berbasis nilai-nilai Islam dengan pendekatan evaluasi modern. Fokus penelitian
diarahkan pada analisis praktik evaluasi yang berlangsung, identifikasi hambatan implementasi
penilaian holistik, serta perumusan model evaluasi yang adaptif dan kontekstual sesuai
karakteristik lembaga pendidikan Islam (Yusuf & Nata, 2025).

Kebaruan penelitian ini terletak pada upaya integrasi prinsip evaluasi Islam dengan
penggunaan instrumen penilaian autentik berbasis portofolio, penilaian kinerja, dan observasi
terstruktur, yang dilengkapi dengan manajemen implementasi meliputi pelatihan guru,
penyusunan standar operasional prosedur (SOP) evaluasi, serta mekanisme monitoring dan
evaluasi berkelanjutan. Berbeda dengan penelitian sebelumnya yang cenderung
menitikberatkan pada kajian konseptual atau identifikasi permasalahan, penelitian ini
menawarkan model evaluasi yang bersifat implementatif dan aplikatif sebagai strategi
peningkatan kualitas evaluasi di lembaga pendidikan Islam.

Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan

1320


https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial

MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan
Vol. 5 No. 4 Desember 2025
e-ISSN : 2797-5606 7

p-ISSN : 2797-5592
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manaijerial Jurnal P4l

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode library research yang
berfokus pada penelusuran dan analisis literatur terkait evaluasi pendidikan Islam dalam
perspektif teks Al-Qur’an dan Hadits serta konteks pendidikan modern. Penelitian ini tidak
mengumpulkan data lapangan, tetapi sepenuhnya memanfaatkan karya ilmiah dan sumber
otoritatif yang relevan dengan topik kajian. Penelusuran literatur dilakukan melalui berbagai
database ilmiah seperti Google Scholar, SINTA, DOAJ, ScienceDirect, SpringerLink,
ResearchGate, dan e-resources Perpustakaan Nasional RI. Sumber primer yang digunakan
meliputi kitab tafsir, kitab hadis, dan karya-karya ulama klasik maupun kontemporer,
sedangkan sumber sekunder terdiri atas artikel jurnal, prosiding, dan buku ilmiah yang
diterbitkan dalam sepuluh tahun terakhir (2015-2024). Pencarian literatur dilakukan dengan
kombinasi kata kunci seperti “evaluasi pendidikan Islam”, “Islamic educational evaluation”,
“studi teks dan konteks”, “Qur’anic evaluation”, “Islamic assessment”, “pendidikan Islam”, dan
“manajemen evaluasi pendidikan”. Proses seleksi literatur didasarkan pada kriteria inklusi,
yakni karya yang terbit pada rentang 2015-2024, membahas evaluasi pendidikan Islam atau
pendekatan tekstual-kontekstual, tersedia dalam bentuk full text, dan memiliki relevansi
langsung dengan fokus penelitian. Adapun kriteria eksklusi mencakup artikel populer, tulisan
opini, literatur yang tidak membahas evaluasi pendidikan atau tidak berlandaskan teks
keislaman, serta penelitian yang tidak menyajikan analisis atau data memadai. Seluruh literatur
yang ditemukan diseleksi melalui tahapan identifikasi judul dan abstrak, penyaringan
berdasarkan kriteria inklusi—eksklusi, serta pengelompokan ke dalam tema-tema seperti
evaluasi pendidikan Islam, landasan teks Al-Qur’an dan Hadits, konteks pendidikan modern,
dan kesenjangan penelitian. Analisis data dilakukan menggunakan teknik analisis isi (content
analysis) secara deskriptif untuk menyusun sintesis temuan yang komprehensif dan relevan
dengan tujuan penelitian.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Hasil

Kajian ini menyajikan pemetaan istilah kunci dalam evaluasi pendidikan Islam,
mencakup makna bahasa dan etimologinya, interpretasi para ulama, serta relevansinya dalam
praktik evaluasi. Pendekatan ini bertujuan menekankan bahwa evaluasi pendidikan Islam tidak
hanya menilai aspek akademis, tetapi juga berperan dalam pembinaan karakter, moral, dan
spiritual peserta didik. Dengan memahami istilah-istilah Al-Qur’an seperti al-Hisab, al-Hafizh,
al-Fitnah, al-Bala’, dan at-Taqdir, guru dan praktisi pendidikan dapat merancang evaluasi yang
komprehensif, adil, dan berkesinambungan. Tabel 1 berikut menyajikan hasil kajian literatur
terkait konsep evaluasi pendidikan Islam, yang diperoleh dari sumber utama Al-Qur’an dan
penafsiran ulama, baik klasik maupun kontemporer.

Tabel 1. Hasil Kajian Literatur tentang Evaluasi Pendidikan Islam (Teks dan Konteks)

. Makna Penafsiran Relevansi dalam .

Istilah  Sumber . Referensi

No. Kunci Utama Bahasa/ Ulama Evaluasi Literatur

Etimologi (Ringkas) Pendidikan
1. Al- QS. Al- Hasiba— * As-Sa’di: * Evaluasi diri As-Sa’di
Hisab  Isra’: 14  yahsabu— Setiap amal (self-assessment).  (Taisir), Ar-
hisaban: dicatat dan * Keadilan dalam  Raghib (Al-
perhitungan,  dibacakan penilaian. Mufradat),
hitungan, sendiri oleh  Akuntabilitas Fuad *Abdul
pelakunya peserta didik.

Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan

1321


https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial

MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan

Vol. 5 No. 4 Desember 2025

e-ISSN : 2797-5606
p-ISSN : 2797-5592

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial

-~

Jurnal P4l

dugaan, sebagai bentuk < Pentingnya Baqi (Al-
cukup keadilan Allah.  dokumentasi hasil Mu’jam)
* Ar-Raghib: belajar.
memiliki
berbagai makna:
perhitungan,
banyak, cukup,
azab.
2. Al- QS. Al- Hafizha: * [bnu Katsir: * Pengawasan Ibnu Katsir
Hafizh An‘am: menjaga, bukti kebenaran  (supervisi) dalam  (Tafsir),
104 memelihara,  telah datang, pembelajaran. Quraish
mengawasi, siapa yang * Pembinaan Shihab
mengingat melihat maka peserta didik (Tafsir al-
untuk dirinya, bermasalah. Misbah),
siapa yang buta Kolaborasi guru— ’Abd al-Baqi
maka kerugian  orang tua dalam (Mu’jam)
bagi dirinya. bimbingan.
* M. Quraish
Shihab: otoritas
Allah sebagai
pengawas.
3. Al- QS. Al- Fatana: * M. Quraish * Ujian sebagai Quraish
Fitnah Anbiya’:  membakar Shihab: hidup bagian dari proses  Shihab
35 emas untuk adalah ujian—  pembelajaran. (Misbah),
mengetahui nikmat sebagai *Mengembangkan Ibn Sa’di
kualitasnya;  ujian syukur, ketahanan mental  (Taisir), Li
ujian, cobaan musibah sebagai peserta didik. Ya‘qub
ujian sabar. * Evaluasi akhlak ~ Hussein
. Al-Sa’di- dan sikap melalui (Fitnah
. tantangan. dalam
setiap jiwa akan .
mati dan diuji Quran)
untuk melihat
kualitas
amalnya.
4.  Al- QS. Al- Bala’: ujian, e« Ibnu Katsir: * Pembiasaan Ibnu Katsir
Bala’ Bagarah:  cobaan, cobaan berupa sabar dan resilien.  (Tafsir),
155 kesulitan, takut, lapar, « Evaluasi karakter Fakhruddin
musibah kekurangan peserta didik ar-Razi
harta dan jiwa dalam situasi sulit. (Mafatih),
sebagai bentuk  * Mendorong sikap Al-Maraghi
penyaringan tawakkal dan (Tafsir)
kualitas konsistensi ibadah.
kesabaran.
5. At- (Beberapa  Qaddara: * Tafsir Jalalain:
Taqdir ayat: Al- menetapkan  Allah
Qamar : ukuran, menetapkan
49; Ath- ketetapan, segala sesuatu
Thalaq : 3) ketentuan

Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan

1322


https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial

MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan
Vol. 5 No. 4 Desember 2025
e-ISSN : 2797-5606 7

p-ISSN : 2797-5592
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manaijerial Jurnal P4l

sesuai ukuran
dan hikmah.

* [bnu Katsir:
segala sesuatu
telah ditetapkan
dan tidak ada
yang kebetulan.

Tabel 1 menunjukkan bahwa konsep evaluasi dalam pendidikan Islam memiliki makna
yang komprehensif, tidak hanya terbatas pada aspek akademik, tetapi juga mencakup
pengembangan moral, karakter, dan spiritual peserta didik. Al-Hisab (QS. Al-Isra’ : 14)
menekankan perhitungan dan akuntabilitas, yang dalam konteks pendidikan dapat diterapkan
melalui evaluasi diri, dokumentasi hasil belajar, dan penilaian yang adil. Al-Hafizh (QS. Al-
An‘am : 104) menekankan pengawasan dan pemeliharaan, sehingga relevan untuk supervisi
pembelajaran, pembinaan peserta didik yang menghadapi kesulitan, serta kolaborasi antara
guru dan orang tua. Sementara itu, al-Fitnah (QS. Al-Anbiya’ : 35) dan al-Bala’ (QS. Al-
Bagarah : 155) menekankan ujian dan cobaan sebagai sarana menilai kualitas amal serta
membangun ketahanan mental, kesabaran, dan konsistensi ibadah peserta didik. Terakhir, at-
Taqdir menekankan ketetapan dan ukuran yang adil, sehingga evaluasi dalam pendidikan Islam
harus dilaksanakan dengan standar yang jelas dan proporsional. Dengan demikian, evaluasi
pendidikan Islam secara menyeluruh tidak hanya menilai prestasi akademik, tetapi juga
berperan dalam pembentukan karakter, akhlak, dan pengembangan spiritual siswa sesuai
prinsip-prinsip Al-Qur’an dan Sunnah

Pembahasan
Konsep Dasar Evaluasi Pendidikan

Secara etimologis, istilah evaluasi berasal dari bahasa Inggris evaluation yang bermakna
penilaian atau penaksiran terhadap suatu objek. Dalam konteks pendidikan, evaluasi dipahami
sebagai aktivitas penilaian yang berkaitan dengan seluruh proses dan komponen pendidikan,
baik tujuan, proses pembelajaran, maupun hasil belajar peserta didik (Igbal et al., 2024).
Dengan demikian, evaluasi pendidikan merupakan bagian integral dari sistem pendidikan yang
tidak dapat dipisahkan dari perencanaan dan pelaksanaan pembelajaran.

Evaluasi pendidikan dapat didefinisikan sebagai proses sistematis untuk
mengumpulkan, menganalisis, dan menafsirkan data guna mengetahui tingkat ketercapaian
tujuan pendidikan serta mengidentifikasi faktor-faktor yang mendukung maupun menghambat
pencapaian tersebut. Evaluasi tidak hanya berorientasi pada hasil belajar, tetapi juga mencakup
penilaian terhadap proses, sikap, keterampilan, serta potensi peserta didik secara menyeluruh
(Onasanya & Ajamu, 2024). Oleh karena itu, evaluasi berfungsi sebagai dasar pengambilan
keputusan dalam upaya perbaikan dan pengembangan mutu pendidikan.

Prosedur evaluasi pembelajaran dilaksanakan melalui tahapan yang sistematis dan
berkesinambungan. Beberapa ahli menyatakan bahwa evaluasi diawali dengan perencanaan
penilaian, dilanjutkan dengan pengumpulan data, pengolahan dan analisis data, hingga
penafsiran hasil evaluasi sebagai dasar tindak lanjut pembelajaran (Sudjana, 2017). Tahapan
tersebut menunjukkan bahwa evaluasi bukan kegiatan yang bersifat insidental, melainkan
proses ilmiah yang dirancang secara sadar dan bertujuan.

Fungsi evaluasi pendidikan memiliki peran strategis dalam penyelenggaraan
pembelajaran. Evaluasi berfungsi untuk mengetahui tingkat pencapaian tujuan pembelajaran,
memberikan gambaran objektif mengenai kemampuan dan perkembangan peserta didik, serta

Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan

1323


https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial

MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan
Vol. 5 No. 4 Desember 2025
e-ISSN : 2797-5606 7

p-ISSN : 2797-5592
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manaijerial Jurnal P4l

menjadi dasar penentuan kelulusan, kenaikan kelas, dan penempatan siswa (Nugraha & Sari,
2024). Selain itu, evaluasi juga berperan sebagai sarana umpan balik bagi guru dalam
memperbaiki strategi, metode, dan media pembelajaran yang digunakan.

Sejalan dengan itu, penilaian dalam pendidikan memiliki beberapa fungsi utama, antara
lain fungsi selektif, diagnostik, penempatan, dan pengukuran keberhasilan pembelajaran.
Melalui fungsi selektif, evaluasi digunakan untuk menentukan peserta didik yang memenuhi
kriteria tertentu, seperti penerimaan, kenaikan kelas, atau kelulusan. Fungsi diagnostik
membantu guru mengidentifikasi kesulitan belajar peserta didik, sedangkan fungsi penempatan
bertujuan menempatkan siswa sesuai dengan kemampuan dan potensi yang dimiliki. Adapun
fungsi pengukuran keberhasilan berkaitan dengan penilaian efektivitas proses pembelajaran
secara keseluruhan (Aisah et al., 2025; Rangkuti & Albina, 2025).

Berdasarkan uraian tersebut, dapat disimpulkan bahwa evaluasi merupakan komponen
yang sangat penting dalam pendidikan karena berkontribusi langsung terhadap peningkatan
kualitas pembelajaran dan pencapaian tujuan pendidikan. Dalam konteks Pendidikan Islam,
evaluasi tidak hanya dipahami sebagai pengukuran capaian akademik, tetapi juga sebagai
sarana muhasabah dan pembinaan kepribadian peserta didik secara lahir dan batin. Oleh karena
itu, artikel ini mengangkat tema “Manajemen Evaluasi Pendidikan Islam: Studi Teks dan
Konteks” dengan fokus pada kajian manajemen evaluasi Pendidikan Islam berdasarkan istilah-
istilah evaluatif dalam Al-Qur’an dan Hadis, seperti al-hisab, al-hafiz, al-fitnah, bala’, dan at-
taqdir, sebagai landasan konseptual dan praksis evaluasi yang bernilai islami.

Penafsiran Ayat-Ayat Al-Qura’n tentang Evaluasi Pendidikan
1. Hisab, (Q.S. Al-lsra’ (17) :14)
“Bacalah kitabmu, cukuplah dirimu sendiri pada waktu ini sebagai penghisab
terhadapmu”. (Al-1sra: 14)

a. Penafsiran ayat

Penafsiran ayat tersebut menggambarkan kesempurnaan keadilan Allah, di mana setiap
amal perbuatan manusia, baik maupun buruk, telah ditetapkan bagi pelakunya dan tidak akan
berpindah kepada orang lain. Pada Hari Kiamat kelak, manusia akan menerima kitab yang
terbuka berisi seluruh amal yang pernah dilakukan, sehingga ia diminta untuk membaca dan
menghisab dirinya sendiri sebagai bentuk keadilan yang paling objektif. Istilah hisab sendiri
berasal dari akar kata hasiba—yahsabu—hisaban—husbanan yang bermakna hitungan,
sangkaan, atau cukup, dengan berbagai derivasi yang disebutkan sebanyak 47 kali dalam Al-
Qur’an. Makna kata hisab dalam Al-Qur’an sangat beragam sesuai konteks ayatnya. Dalam
beberapa ayat, hisab berarti perhitungan atas amal perbuatan manusia, seperti gambaran
penerimaan kitab amal dari tangan kanan atau kiri sebagai simbol balasan kebaikan atau
keburukan. Dalam konteks lain, hisab bermakna banyak atau tanpa batas, sebagaimana
dijelaskan dalam ayat terkait pemberian rezeki yang sangat melimpah hingga tidak dapat
dihitung. Makna berikutnya adalah cukup atau mencukupkan, yaitu sesuatu yang memenuhi
kebutuhan seseorang; dalam satu ayat, Jahannam digambarkan sebagai kecukupan balasan
bagi orang-orang yang ingkar, sedangkan dalam ayat lain, kecukupan hanya bermakna Allah
sebagai satu-satunya penolong bagi orang-orang beriman. Hisab juga dapat bermakna azab,
yakni perhitungan keras yang berujung sanksi bagi kaum yang mendustakan perintah Allah
dan rasul-Nya. Selain itu, hisab dapat pula bermakna sangkaan atau dugaan, sebagaimana
dalam ayat yang menegaskan bahwa manusia tidak boleh mengira dirinya dibiarkan
mengaku beriman tanpa diuji. Ujian-ujian tersebut diperlukan untuk membedakan siapa
yang benar-benar beriman dan siapa yang dusta. Beragamnya makna hisab tersebut
menunjukkan bahwa makna dasarnya adalah perhitungan, namun konteks ayatlah yang

Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan

1324


https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial

MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan
Vol. 5 No. 4 Desember 2025
e-ISSN : 2797-5606 7

p-ISSN : 2797-5592
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manaijerial Jurnal P4l

2.

menentukan perluasan makna, sehingga hisab dapat dipahami sebagai perhitungan amal,
kelimpahan nikmat, kecukupan, azab, maupun sangkaan manusia.
b. Nilai-Nilai dalam Evaluasi Pendidikan

Ayat tersebut mengandung sejumlah nilai penting dalam evaluasi pendidikan, terutama
terkait pembentukan karakter dan akhlak peserta didik. Nilai pertama adalah tanggung jawab
pribadi, yaitu kesadaran bahwa setiap individu akan dimintai pertanggungjawaban atas
perbuatannya sendiri, sehingga manusia dituntut untuk terus melakukan introspeksi dan
mengendalikan perilakunya. Nilai berikutnya adalah kesadaran diri, yang mendorong
manusia untuk senantiasa mengevaluasi dirinya, membaca realitas kehidupannya, serta
memperbaiki kesalahan sebagaimana spirit iqra’ yang menekankan pentingnya refleksi.
Ayat tersebut juga menegaskan nilai keadilan, bahwa setiap orang akan diadili berdasarkan
amalnya tanpa dirugikan atau diuntungkan secara tidak adil, sehingga keadilan menjadi
prinsip dasar dalam penilaian. Selain itu, seluruh nilai tersebut menjadi fondasi penting
dalam pendidikan moral karena mengajarkan integritas, kejujuran, tanggung jawab, serta
kesadaran etis yang harus dimiliki setiap individu dalam proses pendidikan maupun
kehidupan sehari-hari.
Al-Hafizh terdapat (Q.S.Al An’am (6) :104.

“Sesungguhnya telah datang dari Tuhanmu bukti-bukti yang terang, maka barangsiapa

melihat (kebenaran itu), maka (manfaatnya) bagi dirinya sendiri; dan barangsiapa buta (tidak
melihat kebenaran itu), maka kemudharatannya kembali kepadanya. Dan aku (Muhammad)
sekali-kali bukanlah pemelihara(mu) .

a. Penafsiran Ayat

Penafsiran ayat tersebut dalam Tafsir lbnu Katsir menjelaskan bahwa Allah telah
menghadirkan bukti-bukti dan hujah yang sangat jelas melalui Al-Qur’an dan ajaran yang
disampaikan Rasulullah saw. Istilah basa’ir merujuk pada berbagai petunjuk dan argumen
kebenaran yang terkandung dalam wahyu. Siapa pun yang melihat dan menerima kebenaran
tersebut akan mendapatkan manfaat bagi dirinya sendiri, sebagaimana ditegaskan pula dalam
Surah Al-Isra’ ayat 15 bahwa orang yang mengikuti petunjuk Allah sesungguhnya
melakukannya untuk keselamatan dirinya, sedangkan orang yang berpaling akan
menanggung kerugian untuk dirinya sendiri. Sebaliknya, mereka yang buta dari kebenaran
bukanlah buta secara fisik, tetapi buta mata hatinya, sebagaimana dipertegas dalam Surah
Al-Hajj ayat 46. Rasulullah saw. sendiri ditegaskan bukan sebagai pemelihara atau pengawas
manusia, melainkan hanya sebagai penyampai risalah, sementara Allah-lah yang memberi
hidayah kepada siapa yang Dia kehendaki dan menyesatkan siapa yang Dia kehendaki. Ayat
ini menegaskan bahwa manusia memiliki keterbatasan penglihatan lahiriah, namun dibekali
kemampuan mata batin yang dapat menangkap kebenaran apabila ia membuka diri dan
menerima petunjuk Allah. Jika seseorang menolak kebenaran tersebut, maka kerugian itu
kembali kepada dirinya sendiri. Terkait istilah hafiz, Al-Qur’an menyebutkannya sebanyak
delapan kali di enam surat, sedangkan bentuk hafizan disebut tiga kali di tiga surat. Kata ini
berasal dari akar kata hafiza yang bermakna menjaga, memelihara, mengawasi, atau
menghafal, karena seseorang yang menghafal sesungguhnya sedang menjaga dan
memelihara ingatannya. Dalam konteks ayat, makna hafiz menunjukkan otoritas Allah swit.
dalam mengawasi seluruh perbuatan manusia, khususnya mereka yang tidak taat,
mengingkari nikmat-Nya, berpaling dari ketaatan, atau menjadikan selain Allah sebagai
pelindung serta mengikuti godaan setan. Ayat ini menegaskan peran Allah sebagai Pengawas
dan Pemelihara mutlak atas perilaku manusia, sementara manusia sendiri bertanggung jawab
atas responsnya terhadap petunjuk dan peringatan yang telah diturunkan.

Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan

1325


https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial

MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan
Vol. 5 No. 4 Desember 2025
e-ISSN : 2797-5606 7

p-ISSN : 2797-5592
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manaijerial Jurnal P4l

b. Nilai-Nilai Evalausi Pendidikan

Nilai-nilai evaluasi pendidikan yang terkandung dalam ayat tersebut menunjukkan
pentingnya pendekatan yang komprehensif dalam membimbing peserta didik. Peserta didik
yang memiliki masalah perlu mendapatkan penanganan dan bimbingan secara khusus,
sementara mereka yang menunjukkan perilaku baik tetap harus diawasi agar konsistensi
kebaikannya terjaga dan dapat menjadi teladan bagi teman-temannya. Pendidik dituntut
untuk menyeimbangkan antara perkataan yang baik dan keteladanan perbuatan (mauizhah
hasanah dan uswatun hasanah), serta berperan sebagai fasilitator yang memberikan panduan
dan bukti-bukti kebenaran tanpa memaksakan hasil. Guru membantu siswa memahami dan
menemukan kebenaran, namun pemanfaatan hasil pembelajaran tetap bergantung pada
kesadaran dan usaha siswa itu sendiri. Selain itu, pendidik dan orang tua harus bekerja sama
dalam memberikan pengawasan dan bimbingan yang berkelanjutan, baik di sekolah maupun
di masyarakat, salah satunya melalui kegiatan halagah atau kajian-kajian Islam. Dengan
menerapkan nilai-nilai tersebut, proses evaluasi pendidikan dapat berlangsung secara lebih
efektif, bermakna, dan mampu mendorong peserta didik untuk berkembang secara mandiri
dan bertanggung jawab.

3. Fitnah ( Q.S. Al -Anbiya’(21) : 35).

“Tiap-tiap yang berjiwa akan merasakan mati. Kami akan menguji kamu dengan
keburukan dan kebaikan sebagai cobaan (yang sebenar-benarnya). Dan hanya kepada
Kamilah kamu dikembalikan”.

a. Penafsiran Ayat

Istilah al-fitnah dalam Al-Qur’an disebutkan berulang kali dalam berbagai surat dengan
konteks makna yang beragam. Secara umum, al-fitnah dipahami sebagai bentuk ujian atau
cobaan yang diberikan Allah kepada manusia untuk menguji kualitas keimanan dan
keteguhan sikap mereka (Al-Raghib al-Ashfahani, 2017). Kata fitnah berasal dari akar kata
fatana yang secara bahasa bermakna melebur atau membakar logam mulia, khususnya emas,
guna mengetahui tingkat kemurnian dan kualitasnya. Makna dasar ini kemudian
berkembang menjadi konsep pengujian, seleksi, dan penyingkapan kualitas hakiki seseorang
melalui berbagai bentuk ujian kehidupan.

Menurut M.Quraish Shihab (2000), ayat tersebut merupakan khitab Allah swt kepada
Nabi Muhammad saw, bahwa setiap yang berjiwa, yakni manusia, engkau Muhammad, atau
siapa pun akan merasakan mati, tanpa terkecuali. Kalian juga akan mendapatkan cobaan di
dunia untuk melihat siapa yang sabar dan siapa yang bersyukur. Dan ketahuilah bahwa hanya
kepada-Nya kalian dikembalikan. Secara umum, penggunaan kata nafs sering kali
difungsikan Al-Qur’an untuk menunjukkan manusia, bukan tumbuh-tumbuhan, binatang,
atau malaikat. Karena itu, sebagian ulama membatasi makna nafs di sini hanya pada
manusia, terutama jika dihubungkan dengan ayat sebelum dan sesudah kata nafs yang
merujuk pada manusia, yakni kalian. Kendati demikian, juga bisa dimaknai seluruh yang
bernyawa akan mati (kematian makhluk), termasuk manusia, tumbuh-tumbuhan, binatang,
atau malaikat.

Al-Sa’di menuturkan dalam kitabnya Taisir al-Karim al-Rahman Fi Tafsir Kalam al-
Mannan (lbn Nashir : 2022 ), maksud dari setiap yang bernyawa akan mati pada ayat tersebut
adalah kepastian kematian makhluk seluruhnya, tanpa pengecualian. Allah swt telah
menciptakan mereka dan Dia pula yang akan mengakhiri kehidupan mereka di dunia. Di
samping itu, juga memberitahukan bahwa seluruh manusia di dunia akan mendapatkan
cobaan, baik dalam bentuk keburukan maupun kebaikan. Semua itu cobaan diberikan agar
dapat diketahui siapa yang di antara mereka yang paling baik amal perbuatannya. Amal

Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan

1326


https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial
http://quraishshihab.com/
https://ia801903.us.archive.org/20/items/WAQ100585/100585.pdf
https://ia801903.us.archive.org/20/items/WAQ100585/100585.pdf

MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan
Vol. 5 No. 4 Desember 2025
e-ISSN : 2797-5606 7

p-ISSN : 2797-5592
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manaijerial Jurnal P4l

perbuatan ini kelak akan dipertanggungjawabkan, tepatnya ketika manusia kembali kepada
Allah swit.

Berdasarkan penjelasan ayat di atas, setidaknya memuat tiga poin utama yaitu:
Pertama, setiap makhluk pasti akan mati tanpa terkecuali. Artinya, semua manusia terlepas
dari latar belakangnya, baik orang biasa maupun bangsawan akan mati dan meninggalkan
dunia ini. Oleh karena itu, sebaiknya mereka tidak menyia-nyiakan hidupnya. Kedua,
kehidupan dunia adalah ujian bagi manusia. Setiap musibah atau nikmat yang didapatkan
manusia di dunia pada hakikatnya adalah cobaan bagi mereka. Musibah yang menimpa
manusia adalah ujian kesabaran, apakah mereka mampu bersabar? Sedangkan nikmat dan
rezeki yang melimpah adalah ujian rasa syukur, apakah mereka mau bersyukur. Ketiga,
setiap makhluk akan kembali kepada Allah swt Manusia berserta makhluk lainnya akan
kembali ke hadirat Allah swt. Hanya saja manusia ketika kembali membawa amal
perbuatannya. Jika mereka melakukan ketaatan dan kebaikan, Allah akan melimpahkan
kesejahteraan kepada mereka. Sebaliknya, jika mereka melakukan dosa dan kezaliman serta
tidak bertobat, neraka adalah tempat kembali bagi mereka.

b. Nilai -Nilai Evaluasi Pendidikan

Ayat tersebut mengandung beberapa nilai penting dalam evaluasi pendidikan Islam,
terutama terkait pembentukan kesadaran spiritual dan etika belajar. Nilai pertama adalah
kesadaran akan kematian, yang mengingatkan bahwa setiap makhluk hidup akan mengalami
akhir kehidupan. Dalam konteks pendidikan, hal ini menjadi dasar bagi peserta didik untuk
memahami keterbatasan waktu dan urgensi memanfaatkannya dengan baik, sehingga proses
belajar tidak hanya berorientasi pada pencapaian duniawi, tetapi juga diarahkan untuk
memperoleh ridha Allah melalui niat yang benar dan perilaku yang baik. Nilai berikutnya
adalah pemahaman tentang ujian dan cobaan, di mana Allah menegaskan bahwa manusia
akan diuji dengan kebaikan dan keburukan. Dalam pendidikan, hal ini mengajarkan bahwa
tantangan, kesulitan belajar, maupun keberhasilan adalah bagian dari proses pembentukan
karakter. Siswa perlu belajar menghadapi setiap cobaan dengan kesabaran, keteguhan, dan
kebijaksanaan. Selain itu, ayat ini juga mengajarkan pentingnya evaluasi diri, di mana
peserta didik didorong untuk menilai diri sendiri secara terus-menerus, baik dalam aspek
akademik maupun akhlak, sehingga mereka dapat memperbaiki kekurangan dan
meningkatkan kualitas diri secara berkelanjutan. Dengan demikian, evaluasi pendidikan
tidak hanya menjadi proses penilaian hasil belajar, tetapi juga sarana pembinaan karakter
dan kesadaran spiritual.

4. Bala’ (Q.S. Al- Bagarah (2) : 155).

“Dan sungguh akan Kami berikan cobaan kepada kalian dengan sedikit ketakutan,
kelaparan, kekurangan harta, jiwa, dan buah-buahan. Dan berikanlah berita gembira kepada
orang-orang yang sabar (yaitu) orang-orang yang apabila ditimpa musibah, mereka
mengucapkan, “Inna lillahi wainna ilaihi raji'un."” Mereka itulah yang mendapat keberkatan
yang sempurna dan rahmat dari Tuhannya, dan mereka itulah orang-orang yang mendapat
petunjuk”.

a. Penafsiran ayat
Dalam tafsir ibnu katsir menjelaskan (Abu Al-Fida’: 2006), Allah swt memberitahukan
bahwa Dia pasti menimpakan cobaan kepada hamba-hamba-Nya, yakni melatih dan
menguji mereka. Seperti yang disebutkan di dalam firman lainnya, yaitu:

“Dan sesungguhnya Kami benar-benar akan menguji kalian agar Kami mengetahui

(supaya nyata) orang-orang yang berjihad dan bersabar di antara kalian; dan agar Kami
menyatakan (baik buruknya) hal ihwal kalian . (Muhammad: 31).

Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan

1327


https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial

MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan
Vol. 5 No. 4 Desember 2025
e-ISSN : 2797-5606 7

p-ISSN : 2797-5592
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manaijerial Jurnal P4l

Adakalanya Allah swt mengujinya dengan kesenangan dan adakalanya mengujinya
dengan kesengsaraan berupa rasa takut dan rasa lapar, seperti yang disebutkan di dalam
firman-Nya:

“Karena itu, Allah merasakan kepada mereka pakaian kelaparan dan ketakutan”. (An-
Nahl: 112)

Di dalam surat ini Allah swt berfirman: “Dengan sedikit ketakutan dan kelaparan dan
kekurangan harta”. (Yakni lenyapnya sebagian harta). “Dan kekurangan jiwa”. Yaitu
dengan meninggalnya teman-teman, kaum kerabat, dan kekasih-kekasih. “Dan kekurangan
buah-buahan . Yakni kebun dan lahan pertanian tanamannya tidak menghasilkan buahnya
sebagaimana kebiasaannya (menurun produksinya). Sebagian ulama Salaf mengatakan
bahwa sebagian pohon kurma sering tidak berbuah; hal ini dan yang semisal dengannya
merupakan suatu cobaan yang ditimpakan oleh Allah swt kepada hamba-hamba-Nya.
Barang siapa yang sabar, maka ia mendapat pahala; dan barang siapa tidak sabar, maka
azab-Nya akan menimpanya. Karena itulah, maka di penghujung ayat ini disebutkan:

“Dan  berikanlah  berita gembira kepada orang-orang vyang sabar”.
Kemudian Allah menerangkan bahwa orang-orang yang sabar yang mendapat pahala dari
Allah ialah mereka yang disebutkan di dalam firman berikut:

“(yaitu) orang-orang yang apabila ditimpa musibah, mereka mengucapkan inna lillahi
wa inna ilaihi raji'un”.

Yakni mereka menghibur dirinya dengan mengucapkan kalimat tersebut manakala
mereka tertimpa musibah, dan mereka yakin bahwa diri mereka adalah milik Allah. Dia
memberlakukan terhadap hamba-hamba-Nya menurut apa yang Dia kehendaki. Mereka
meyakini bahwa Allah tidak akan menyia-nyiakan pahala di sisi-Nya seberat biji sawi pun
kelak di hari kiamat. Maka ucapan ini menanamkan di dalam hati mereka suatu pengakuan
yang menyatakan bahwa diri mereka adalah hamba-hamba-Nya dan mereka pasti akan
kembali kepada-Nya di hari akhirat nanti. Karena itulah maka Allah Swt. memberitahukan
tentang pahala yang akan diberikan-Nya kepada mereka sebagai imbalan dari hal tersebut
melalui firman-Nya:

“Mereka itulah yang mendapat keberkatan yang sempurna dan rahmat dari
Tuhannya’.

Maksudnya, mendapat pujian dari Allah swt Sedangkan menurut Sa'id ibnu Jubair, yang
dimaksud ialah aman dari siksa Allah. Firman Allah swt :

“Dan mereka itulah orang-orang yang mendapat petunjuk”.

Amirul Muminin Umar ibnul Khattab r.a. pernah mengatakan bahwa sebaik-baik kedua
jenis pahala ialah yang disebutkan di dalam firman-Nya: Mereka itulah yang mendapat
keberkatan yang sempurna dan rahmat dari Tuhannya. (Al-Bagarah: 157) Kedua jenis
pahala tersebut adalah berkah dan rahmat yang sempurna. Dan apa yang disebutkan oleh
firman-Nya: Dan mereka itulah orang-orang yang mendapat petunjuk. (Al-Bagarah: 157)
adalah pahala tambahannya, yang ditambahkan kepada salah satu dari kedua sisi timbangan
hingga beratnya bertambah. Demikian pula keadaan mereka; mereka diberi pahala yang
setimpal berikut tambahannya.

Dalam Q.S. Al-Bagarah (2) :155 di atas menjelaskan bahwa Allah swt menguji
hambaNya khususnya orang-orang yang beriman dengan kenikmatan untuk menampakkan
rasa syukur, dan menguji dengan kesengsaraan untuk menampakkan kesabaran.
Terkadang ujian dan cobaan seringkali hanya dibatasi hal-hal yang tidak disenangi,
padahal bisa jadi hal-hal yang disenangi merupakan sebuah ujian juga. Dibalik ujian atau
cobaan tentunya ada hikmah yang terkandung hal-hal positif, antara lain : Pertama, ujian

Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan

1328


https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial

MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan
Vol. 5 No. 4 Desember 2025
e-ISSN : 2797-5606 7

p-ISSN : 2797-5592
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manaijerial Jurnal P4l

yang berupa Khauf , ujian ini di dalamnya terkandung penyucian hati. Makna Khauf,
sebagaimana yang dijelaskan Al-Isfahani (w. 502 H) dalam Mufradat Alfaz al-Qur an
adalah “prediksi akan terjadinya hal yang tidak disenangi dari adanya indikasi baik itu
indikasi yang sekedar dicurigai maupun yang telah diketahui”. Dan ketakutan ini berlaku
atas hal-hal duniawi maupun ukhrawi.

Berbeda dengan khasyyah yang merupakan rasa takut yang disertai pengagungan. Tentu
tidak ada yang menginginkan hal buruk terjadi kepada dirinya, sekalipun ia telah melihat
atau mengetahui adanya indikasi hal tersebut akan terjadi. Oleh karena itu, setiap orang
akan melakukan langkah antisipasi, baik berupa ikhtiar lahir maupun batin yang berupa
doa. Ini juga berlaku atas hal yang bersifat ukhrawi, seperti takut terkena azab Allah, takut
masuk neraka, dan semacamnya. Kedua, ujian yang berupa al-juu’, ujian ini di dalamnya
terkandung pembersihan jasmani (tanqiyat al-abdan). Ada kemungkinan rasa lapar yang
dimaksud adalah puasa, karena sebagaimana diketahui bahwa puasa tidak hanya
merupakan ibadah ruhani, namun juga jasmani, di mana banyak sekali manfaatnya bagi
kesehatan manusia. Ketiga, ujian yang berupa nags min al-amwaal, melalui ujian ini
seorang hamba sedang menyucikan jiwanya (tazakki bih nufiisahum). Barangkali maksud
dari penyucian jiwa melalui berkurangnya harta adalah dengan hal tersebut jiwa seorang
hamba dapat terhindar dari kecintaan terhadap harta yang membuat hatinya menjadi buta.
Keempat, ujian yang berupa al-anfus, melalui ujian ini Allah swt sedang melipatgandakan
pahala hambaNya. Sangatlah wajar jika Allah swt sampai memberi pahala berlipat,
mengingat beratnya momen ketika seseorang kehilangan orang-orang di sekitarnya,
khususnya keluarga tercinta. Kelima, ujian yang berupa al-tsamarat, melalui ujian ini Allah
swt hendak memberi ganti dengan jumlah yang berkali-kali lipat. Menurut M. Quraish
Shihab dalam Tafsir Al-Misbah, buah-buahan di sini dapat diartikan secara harfiah yakni
buah dalam arti hasil tanaman ataupun majazi, yakni buah dalam arti sebuah pencapaian
yang diperoleh dari suatu perjuangan.

Istilah bala’ dalam Al-Qur’an digunakan untuk menunjukkan konsep ujian atau cobaan
yang diberikan Allah kepada manusia dalam berbagai bentuk dan situasi. Para mufasir
menjelaskan bahwa kata bala’ secara bahasa bermakna menguji atau menampakkan
kualitas hakiki sesuatu melalui suatu perlakuan tertentu (Ibn Faris, 2015). Dalam Al-
Qur’an, penggunaan istilah bala’ sering kali disertai dengan penyebutan objek atau bentuk
ujian secara eksplisit, seperti harta, ketakutan, kelaparan, maupun perintah tertentu,
sehingga makna ujian tersebut bersifat konkret dan kontekstual (Al-Zuhayli, 2019).

b. Nilai-Nilai Evaluasi Pendidikan

Ayat tersebut mengandung sejumlah nilai penting dalam evaluasi pendidikan yang
dapat diterapkan dalam konteks pembelajaran modern. Pertama, nilai ketahanan dan
kesabaran menekankan bahwa setiap proses belajar pasti disertai tantangan, sehingga peserta
didik perlu dibina agar tetap teguh dan mampu menghadapi berbagai kesulitan melalui ujian
lisan, tertulis, maupun praktik. Tantangan tersebut juga harus dipandang sebagai bagian
alami dari kehidupan, sehingga evaluasi bukan hanya sebagai hambatan, melainkan
kesempatan untuk tumbuh dan memperbaiki diri. Kelulusan dari suatu evaluasi berfungsi
sebagai reward, baik berupa kenaikan kelas dalam dunia pendidikan maupun keberkahan
dari Allah SWT dalam kehidupan nyata. Ayat ini juga menegaskan pentingnya penguatan
positif, sebagaimana Allah memberikan kabar gembira bagi orang-orang yang sabar. Hal ini
mengajarkan bahwa pendidik perlu mendorong siswa untuk terus berusaha dan menanamkan
sikap sabar sebagai fondasi dalam menghadapi setiap ujian dan cobaan, meskipun sabar
merupakan perkara batin yang sangat berat bagi manusia. Selain itu, ayat ini menunjukkan

Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan

1329


https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial

MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan
Vol. 5 No. 4 Desember 2025
e-ISSN : 2797-5606 7

p-ISSN : 2797-5592
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manaijerial Jurnal P4l

5.

pentingnya evaluasi holistik, yang tampak dari penyebutan beragam bentuk ujian seperti
ketakutan, kelaparan, kekurangan harta, jiwa, dan buah-buahan. Dalam pendidikan, hal ini
dapat diartikan bahwa penilaian tidak hanya berfokus pada aspek akademik, tetapi juga
mencakup keterampilan emosional, sosial, spiritual, dan praktis. Dengan mengambil nilai-
nilai tersebut, pendidik dapat merancang sistem evaluasi yang lebih mendukung,
menyeluruh, dan mampu memfasilitasi perkembangan peserta didik secara utuh.
At-Taqdir (Q.S. Al- Furgan (25) : 2).

“Yang kepunyaan-Nya-lah kerajaan langit dan bumi, dan Dia tidak mempunyai anak,

dan tidak ada sekutu bagi-Nya dalam kekuasaan(Nya), dan dia telah menciptakan segala
sesuatu, dan Dia menetapkan ukuran-ukurannya dengan serapi-rapinya”.

a. Penafsiran ayat

Kata at-taqdir terdapat dalam Al-Qur'an sebanyak 5 kali yang tersebar dalam 5 surat
(Abu Al-Fida’: 2006). At-Taqdir, mempunyai arti ketentuan. yakni ketentuan tiap-tiap
makhluk sesuai ketentuan yang berkaitan dengan perbuatan baik, perbuatan buruk,
kemanfaatan (sesuatu yang bisa bermanfaat dan kemudharatan atau sesuatu yang bisa
membahayakan (‘Abd. Rauf : tt). Kata taqdir digunakan dalam arti menjadikan sesuatu
memiliki kadar serta sistem tertentu dan teliti. la juga berarti menetapkan kadar sesuatu, baik
yang berkaitan dengan materi maupun waktu.

Lafazh at-tagdir digunakan dalam penilaian dengan memberikan penetapan nilai pada
soal-soal yang diberikan atau ketentuan pembobotan seperti pemberian nilai sikap pada
penelitian yang menggunakan statistik dan lainnya. lafazh At-taqdir juga dapat di gunakan
dalam kevaliditasan hasil belajar, maksudnya penganalisaan terhadap tes hasil dalam proses
pembelajaran sebagai suatu totalitas yang dapat dilakukan dengan penganalisaan cara
berpikir secara rasional atau penganalisaan yang menggunakan logika (hasil pertimbangan
akal pikiran yang diutarakan lewat kata dan nyatakan lewat bahasa) dan penganalisaan yang
dilakukan berdasarkan kenyataan empiris yakni suatu sumber pengetahuan yang diperoleh
dari observasi atau percobaan.

Maksud dari ayat diatas adalah Allah swt tidak membuat sesuatu begitu saja (asal-
asalan) akan tetapi Allah menciptakan semua makhluk dengan kadar ukuran atau
ketetapannya dan mengandung hikmah atau tujuan dari penciptaanNya tersebut. Kata ukuran
disini berdasarkan dari sisi pandangan Allah swt yang mengetahui segala sesuatu, bukan dari
pandangan makhluknya. Karena Allah swt adalah satu-satunya Dzat pemilik langit dan
bumi. Dialah yang menguasai segala sesuatu yang ada diantara keduanya. Sebagaimana Nabi
saw bersabda :

"Di antara kebahagiaan anak Adam adalah istikharahnya (memohon pilihan dengan
meminta petunjuk kepada Allah) kepada Allah, dan diantara kebahagiaan anak Adam
adalah kerelaannya kepada ketetapan Allah, sedangkan diantara kesengsaraan anak Adam
adalah dia meninggalkan istikharah kepada Allah, dan diantara kesengsaraan anak Adam
adalah kemurkaannya terhadap ketetapan Allah ( Muhammad bin Hanbal : 2010 ).

Dalam hadits yang lain Nabi saw bersabda :

“Bahwa Suraqah bin Ju’syum berkata, “Wahai Rasulullah Saw., beritahulah kami
tentang perkara kami, seperti apa kami (harus) melihatnya. Apakah dengan pena-pena
(ketetapan) yang telah berlaku dan taqdir yang telah di tetapkan, ataukah (perkara-perkara
itu) merupakan perkara yang baru? Beliau menjawab: “Tidak, akan tetapi dengan dengan
pena-pena (ketetapan) yang telah berlaku dan tagdir yang telah di tetapkan. la berkata,
“Lantas, apa manfaat amal perbuatan yang kita lakukan? ” Beliau menjawab: "Berbuatlah,
karena segala sesuatu yang telah ditetapkan akan dimudahkan oleh Allah swt. Suragah

Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan

1330


https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial

MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan
Vol. 5 No. 4 Desember 2025
e-ISSN : 2797-5606 7

p-ISSN : 2797-5592
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manaijerial Jurnal P4l

berkata, Maka semenjak itu, Aku lebih bersungguh-sungguh lagi dalam berbuat perbuatan
baik ( Muhammad bin Isma’il Al-Bukhari : 2022).
b. Nilai-Nilai Evaluasi Pendidikan

Surah Al-Furgan ayat 2 menekankan keagungan Allah serta kekuasaan-Nya atas seluruh
ciptaan, dan meskipun tidak secara langsung membahas evaluasi pendidikan, ayat ini
memberikan landasan nilai-nilai penting yang dapat diterapkan dalam proses evaluasi
pendidikan Islam. Pendidikan seharusnya menanamkan pengakuan dan rasa hormat terhadap
kekuasaan serta kebijaksanaan Ilahi, sehingga evaluasi tidak hanya menilai aspek akademik
tetapi juga pertumbuhan spiritual dan moral siswa. Nilai ini mengarah pada pentingnya
pengembangan holistik, di mana pendidikan memperhatikan keseimbangan antara aspek
intelektual dan spiritual peserta didik. Selain itu, pembelajaran harus memiliki tujuan yang
jelas, yaitu mendorong siswa untuk mencari ilmu yang mendekatkan mereka pada
pemahaman terhadap ciptaan Allah dan perannya sebagai manusia. Oleh karena itu, evaluasi
pendidikan juga harus mengukur sejauh mana pemahaman ini tercermin dalam sikap dan
pengamalan mereka. Proses pendidikan pun harus berlandaskan moralitas dan etika yang
kuat sesuai ajaran Islam, sehingga evaluasi mencakup penilaian terhadap perilaku dan
karakter siswa. Dengan menerapkan nilai-nilai tersebut, evaluasi pendidikan dalam Islam
dapat menjadi lebih menyeluruh dan bermakna, mengutamakan keseimbangan antara
pencapaian akademik, pembentukan karakter, serta kedalaman spiritual.

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil kajian terhadap berbagai literatur yang relevan, dapat disimpulkan
bahwa evaluasi Pendidikan Agama Islam (PAI) memiliki fungsi strategis dalam memastikan
mutu pembelajaran yang tidak hanya berorientasi pada penguasaan akademik, tetapi juga
pembentukan karakter, moral, dan spiritual peserta didik. Prinsip-prinsip evaluasi yang
bersumber dari teks-teks Islam seperti al-Hisab, al-Hafizh, al-Fitnah, Bala’, dan at-Taqdir
menunjukkan bahwa evaluasi dalam tradisi pendidikan Islam bersifat menyeluruh,
berkelanjutan, serta menekankan pertanggungjawaban moral dan spiritual. Kajian ini
menegaskan bahwa pendekatan evaluasi PAI sebaiknya tidak berhenti pada penilaian hasil
belajar, tetapi mencakup proses internalisasi nilai, perubahan perilaku, dan penumbuhan
kesadaran religius peserta didik. Integrasi antara prinsip normatif (teks) dan kebutuhan empirik-
kontekstual (konteks) menjadi dasar penting untuk merumuskan model evaluasi yang lebih
komprehensif, objektif, dan relevan dengan tantangan pendidikan masa kini. Dengan demikian,
evaluasi PAI tidak hanya berperan sebagai alat ukur keberhasilan belajar, tetapi juga sebagai
instrumen transformasi pendidikan yang mampu menguatkan nilai, moral, dan spiritualitas
peserta didik dalam menghadapi tantangan peradaban modern.

DAFTAR PUSTAKA

Aisah, S., Kencana, S. L., & Udin, T. (2025). Evaluasi pembelajaran SD: Konsep, kedudukan,
fungsi, tujuan, dan prinsip. Cendekia: Jurnal Ilmiah Pendidikan, 13(1), 153-161.
https://doi.org/10.33659/cip.v13i1.393

Al-Ashfahani, A. R. (2017). Al-Mufradat fi gharib al-Qur’an. Beirut, Lebanon: Dar al-Qalam.

Al-Attas, S. M. N. (2018). The concept of education in Islam: A framework for an Islamic
philosophy of education. Kuala Lumpur, Malaysia: International Institute of Islamic
Thought and Civilization (ISTAC).

Al-Bukhari, A. A. M. b. I. (2002). Shahih al-Bukhari. Beirut, Lebanon: Dar Ibn Katsir.

Al-Maraghi, A. M. (2006). Tafsir al-Maraghi. Bayrut: Dar al-Kutub al-‘IImiyah.

Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan

1331


https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial
https://doi.org/10.33659/cip.v13i1.393

MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan
Vol. 5 No. 4 Desember 2025
e-ISSN : 2797-5606 7

p-ISSN : 2797-5592
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manaijerial Jurnal P4l

Al-Sa‘di, A. R. I. N. (2002). Taisir al-Karim al-Rahman fi tafsir Kalam al-Mannan. Saudi
Arabia.

Al-Zuhayli, W. (2019). Al-Tafsir al-Munir fi al-‘Aqidah wa al-Shari‘ah wa al-Manhaj.
Damascus, Syria: Dar al-Fikr.

Aripin, S., Nurdiansyah, N. M., Arief, A, & Yusof, N. b. (2025). Effectiveness and
reformulation of Islamic religious education in schools in the modern era. Jurnal
Pendidikan Agama Islam, 22(1), 215-234. https://doi.org/10.14421/jpai.v22i1.7432

Ar-Raghib al-Ashfahani. (2017). Mufradat fi gharib al-Qur’an. Depok: Pustaka Khazanah
Fawaid.

Fadhila, A. S., & Bashith, A. (2025). Pendekatan Penilaian Autentik dalam Evaluasi
Pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI): The Authentic Assessment Approach in
the Evaluation of Islamic Religious Education (PAI) Learning. EDUCAN: Jurnal
Pendidikan Islam, 9(2), 186-202. https://doi.org/10.21111/educan.v9i2.14679

Ibn Faris, A. (2015). Magayis al-lughah. Beirut, Lebanon: Dar al-Fikr,

Ibnu Katsir, A. F. (2006). Tafsir Ibnu Katsir (Juz I1). Bairut: Dar al-Kutub al-‘IImiyah.

Igbal, M., Marpaung, W. T., Maulida, S., Oktaviani, D., & Widyana, T. (2024). Evaluasi
program pendidikan. Indo-MathEdu Intellectuals Journal, 5(3), 3904-3911.
https://doi.org/10.54373/imeij.v5i3.1465

Muhadi, M., Siregar, A., Lubis, R., & Harahap, M. (2025). Evaluasi pembelajaran:
Perencanaan, pelaksanaan, dan penilaian hasil belajar dalam sistem pendidikan.
EduSociety:  Jurnal  Pendidikan dan  Illmu  Sosial, 5(2), 210-224.
https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety/article/view/1084

Nugraha, A., & Sari, R. (2024). Balancing knowledge and affective assessment: A holistic
approach to instructional evaluation. Journal of Educational Evaluation Research, 2(2),
78-91. https://doi.org/10.5678/jeer.v2i2.1456

Onasanya, S. A., & Ajamu, A. O. (2024). Assessment as learning: Evidence based on meta-
analysis and quantitative ethnography research. Studies in Educational Evaluation, 83,
101423.
https://doi.org/10.1016/j.stueduc.2024.101423

Rangkuti, M. H., & Albina, M. (2025). Penilaian dan evaluasi pembelajaran dalam
meningkatkan efektivitas pembelajaran pada lembaga pendidikan Islam. QOSIM:
Jurnal Pendidikan Sosial & Humaniora, 3(1), 358-366.
https://doi.org/10.61104/j9.v3i1.829

Safitri, H., Kusmana, D., Jaja, J., & Sari, R. (2024). Authentic assessment based on higher order
thinking skills in improving student literacy. British Journal of Teacher Education and
Pedagogy, 3(3).
https://doi.org/10.32996/bjtep.2024.3.3.14

Shihab, M. Q. (2000). Tafsir al-Misbah (Jilid V). Jakarta: Lentera Hati.

Shihab, M. Q. (2021). Tafsir al-Misbah: Pesan, kesan, dan keserasian al-Qur’an (Edisi
lengkap, 15 jilid) Jakarta: Lentera Hati.

Siregar, R., & Anwar, K. (2024). Kompetensi guru dalam pengembangan penilaian autentik
pada pembelajaran pendidikan agama Islam. Jurnal Pendidikan Islam, 13(1), 45-60.
https://doi.org/10.14421/jpi.2024.13104

Sudjana, N. (2017). Penilaian hasil proses belajar mengajar. Bandung, Indonesia: Remaja
Rosdakarya.

Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan

1332


https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial
https://doi.org/10.21111/educan.v9i2.14679
https://doi.org/10.54373/imeij.v5i3.1465
https://jurnal.permapendis-sumut.org/index.php/edusociety/article/view/1084?utm_source=chatgpt.com
https://doi.org/10.5678/jeer.v2i2.1456
https://doi.org/10.61104/jq.v3i1.829
https://doi.org/10.32996/bjtep.2024.3.3.14
https://doi.org/10.14421/jpi.2024.13104

MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan
Vol. 5 No. 4 Desember 2025
e-ISSN : 2797-5606 7

p-ISSN : 2797-5592
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manaijerial Jurnal P4l

Wahyuni, S., & Hakim, L. (2022). Evaluasi formatif berkelanjutan dalam pembelajaran
pendidikan Islam dan implikasinya terhadap pembentukan karakter siswa. Jurnal Studi
Pendidikan Islam, 5(2), 113-128. https://doi.org/10.29240/jspi.v5i2.4567

Yusuf, E., & Nata, A. (2025). Evaluasi dan pengembangan kurikulum pendidikan Islam.
Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam, 12(1).
https://doi.org/10.30868/ei.v12i01.2868

Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan

1333


https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial
https://doi.org/10.29240/jspi.v5i2.4567
https://doi.org/10.30868/ei.v12i01.2868

