
MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 

Vol. 5 No. 2 Juni 2025 

e-ISSN : 2797-5606 

p-ISSN : 2797-5592 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial  

 

Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 
543  

ONTOLOGI, EPISTEMOLOGI, DAN AKSIOLOGI DALAM PENDIDIKAN ISLAM: 

MEMBENTUK KARAKTER YANG BERKUALITAS 

 

Dinda Oktarini1, Shera2, Aliyah3, Citra Ayu4 

Program Studi Pendidikan Islam Anak Usia Dini, Institut Agama Islam Al-Qur’an Al – 

Ittifaqiah1,2,3,4 

Email: dindaoktarini18@gmail.com1 , serahbae92@gmail.com2 , aliyahazza123@gmail.com3 , 

citraayu1608@gmail.com4  

 

ABSTRAK 

Pembentukan karakter berkualitas dalam pendidikan Islam memerlukan landasan filosofis yang 

kokoh untuk menyelaraskan ilmu dengan nilai. Latar belakang masalah ini mendorong 

pentingnya pemahaman terhadap kerangka dasar filsafat ilmu. Oleh karena itu, fokus penelitian 

ini adalah menganalisis peran integral tiga cabang utama filsafat—ontologi, epistemologi, dan 

aksiologi—dalam membentuk sistem pendidikan Islam yang komprehensif. Sebagai langkah 

penelitian, metode studi kepustakaan (library research) digunakan untuk mengumpulkan dan 

menganalisis data dari berbagai literatur ilmiah, guna mensintesiskan kontribusi masing-masing 

cabang filsafat tersebut. Temuan utama menunjukkan bahwa ontologi mendefinisikan hakikat 

pendidikan Islam yang berpusat pada tauhid dan tujuan penciptaan manusia sebagai hamba dan 

khalifah. Epistemologi mengatur cara perolehan ilmu yang tidak hanya bersumber dari akal dan 

indra, tetapi juga berpedoman pada wahyu (Al-Qur’an dan Sunnah). Sementara itu, aksiologi 

memberikan dimensi nilai dan etika, yang mengarahkan agar ilmu dimanfaatkan untuk 

membentuk akhlak mulia serta mencapai kebaikan di dunia dan akhirat. Kesimpulannya, 

integrasi ketiga cabang filsafat ini membentuk sistem pendidikan Islam yang holistik dan sangat 

penting untuk melahirkan generasi yang tidak hanya cerdas, tetapi juga berkarakter kuat dan 

mampu mengamalkan ilmunya secara bertanggung jawab. 

Kata Kunci : Ontologi, Epistimologi, Aksiologi 

 

ABSTRACT 

The formation of quality character in Islamic education requires a solid philosophical 

foundation to align knowledge with values. This background emphasizes the importance of 

understanding the basic framework of the philosophy of science. Therefore, the focus of this 

research is to analyze the integral role of three main branches of philosophy—ontology, 

epistemology, and axiology—in shaping a comprehensive Islamic education system. As a 

research step, a library research method was used to collect and analyze data from various 

scientific literature to synthesize the contributions of each branch of philosophy. The main 

findings indicate that ontology defines the essence of Islamic education, which is centered on 

monotheism and the purpose of human creation as servants and caliphs. Epistemology regulates 

the acquisition of knowledge, which is not only sourced from reason and the senses but also 

guided by revelation (the Qur'an and Sunnah). Meanwhile, axiology provides a value and 

ethical dimension, directing the use of knowledge to develop noble character and achieve 

goodness in this world and the hereafter. In conclusion, the integration of these three branches 

of philosophy forms a holistic Islamic education system and is crucial for producing a 

generation that is not only intelligent but also possesses strong character and is able to apply 

their knowledge responsibly. 

Keywords: Ontology, Epistemology, Axiology 

 

 

https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial
mailto:dindaoktarini18@gmail.com1
mailto:serahbae92@gmail.com2
mailto:aliyahazza123@gmail.com3
mailto:citraayu1608@gmail.com


MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 

Vol. 5 No. 2 Juni 2025 

e-ISSN : 2797-5606 

p-ISSN : 2797-5592 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial  

 

Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 
544  

 

PENDAHULUAN  

Pendidikan Islam dapat dipahami sebagai sebuah sistem yang holistik, terdiri dari 

berbagai komponen yang saling terhubung secara sinergis untuk mencapai tujuan tertentu. 

Menurut Jasnain et al. (2022), sistem ini mencakup keseluruhan spektrum pendidikan, mulai 

dari visi, misi, dan tujuan, hingga metode pengajaran, peran guru dan peserta didik, fasilitas, 

manajemen, serta penilaian, yang semuanya harus berlandaskan pada ajaran Islam. Bagi 

seorang Muslim yang beriman, pendidikan adalah sebuah usaha sadar untuk mengarahkan serta 

membimbing potensi dasar yang dimiliki oleh anak didik. Tujuannya adalah agar mereka dapat 

mencapai kemampuan yang optimal dalam proses pertumbuhan dan perkembangan mereka, 

baik secara intelektual, emosional, maupun spiritual, selaras dengan nilai-nilai luhur Islami. 

Salah satu tujuan utama dari sistem pendidikan Islam yang komprehensif ini adalah 

pembinaan karakter atau budi pekerti yang mulia. Di era modern yang penuh dengan tantangan 

etika dan moral, pendidikan karakter menjadi sebuah kebutuhan yang semakin mendesak. 

Untuk dapat merancang sebuah program pendidikan karakter yang kokoh dan efektif, 

diperlukan pemahaman yang mendalam mengenai landasan filosofisnya. Filsafat menyediakan 

tiga pilar utama untuk menganalisis sebuah konsep secara fundamental, yaitu ontologi, 

epistemologi, dan aksiologi. Ketiga pilar ini membantu kita untuk menjawab pertanyaan-

pertanyaan mendasar mengenai hakikat, sumber pengetahuan, dan nilai dari pendidikan 

karakter itu sendiri, sehingga implementasinya menjadi lebih terarah dan bermakna. 

Pilar pertama adalah ontologi, yang membahas hakikat dari keberadaan sesuatu. Dalam 

konteks ini, ontologi pendidikan karakter menelusuri esensi dari pendidikan budi pekerti itu 

sendiri, serta hakikat manusia sebagai makhluk yang berpikir dan bermoral (Rahmadani et al., 

2021). Pendidikan karakter pada dasarnya lahir dari kebutuhan fitrah manusia untuk dapat 

memahami dan membedakan antara apa yang baik dan apa yang buruk, serta untuk mampu 

bertindak berdasarkan pengetahuan tersebut. Ontologi menjadi dasar yang sangat penting 

karena ia menganalisis fakta dan kebenaran mengenai mengapa pendidikan karakter itu perlu 

ada, yang pada gilirannya menjadi fondasi bagi pemahaman nilai-nilai yang akan diajarkan. 

Pilar kedua adalah epistemologi, yang membahas tentang sumber dan cara memperoleh 

pengetahuan. Epistemologi dalam Islam memiliki dasar teologis yang kokoh, yaitu wahyu, 

sebagai pijakan yang bersifat mutlak dan pasti (Purnomoaji & B.S, 2021). Dengan demikian, 

sumber utama dalam menentukan standar baik dan buruk dalam pendidikan karakter Islami 

harus selalu merujuk pada Al-Qur'an dan As-Sunnah. Di samping wahyu, epistemologi Islam 

juga mengakui berbagai cara lain dalam memperoleh pengetahuan, seperti melalui akal pikiran, 

pengamatan empiris, dan intuisi. Selain itu, perilaku, tutur bahasa, dan tindakan para sahabat 

Nabi juga layak untuk dijadikan sebagai sumber rujukan dalam menentukan tujuan pendidikan 

karakter Islam. 

Pilar ketiga adalah aksiologi, yang merupakan cabang filsafat yang secara khusus 

membahas dan mempelajari tentang nilai-nilai dan etika, terutama dalam konteks tindakan dan 

perilaku manusia. Aksiologi menjawab pertanyaan mengenai "untuk apa" sebuah pengetahuan 

atau tindakan itu dilakukan. Dalam pendidikan karakter Islami, aksiologi berfungsi untuk 

mengkaji dan menetapkan nilai-nilai luhur apa yang menjadi tujuan akhir dari proses 

pendidikan. Ia mempelajari berbagai cara untuk membedakan antara sesuatu yang baik dan 

yang buruk, serta menganalisis hubungan antara nilai-nilai yang bersifat subjektif dengan fakta-

fakta eksistensi yang bersifat objektif, sehingga dapat dirumuskan sebuah sistem etika yang 

jelas dan aplikatif. 

Meskipun Pendidikan Islam memiliki landasan filosofis yang sangat kaya dan 

komprehensif, realitas di lapangan sering kali menunjukkan adanya sebuah praktik yang kurang 

https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial


MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 

Vol. 5 No. 2 Juni 2025 

e-ISSN : 2797-5606 

p-ISSN : 2797-5592 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial  

 

Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 
545  

mendalam. Kondisi idealnya adalah setiap program pendidikan karakter Islami dirancang dan 

diimplementasikan dengan kesadaran penuh akan ketiga pilar filosofisnya. Namun, 

kenyataannya, pengajaran akhlak di banyak institusi pendidikan sering kali berjalan secara 

parsial dan kurang terintegrasi. Pendidikan karakter kerap kali hanya disajikan sebagai sebuah 

daftar berisi perintah dan larangan yang harus dihafal, tanpa adanya pembahasan yang 

mendalam mengenai hakikat, sumber, dan tujuan nilainya. 

Kondisi ini menciptakan sebuah kesenjangan yang signifikan antara kedalaman teoretis 

dari pendidikan karakter Islam dengan kedangkalan dalam praktiknya. Ketika pendidikan 

karakter hanya bersifat doktrinal dan tidak dilandasi oleh pemahaman filosofis yang kuat, ia 

berisiko menjadi tidak efektif dan kurang mampu membekali siswa dengan kerangka moral 

yang kokoh. Siswa mungkin mengetahui apa yang benar dan salah, tetapi mereka tidak 

memahami mengapa hal tersebut benar atau salah. Kesenjangan antara potensi besar dari 

filsafat pendidikan Islam dengan implementasinya yang sering kali dangkal inilah yang menjadi 

masalah krusial yang perlu diatasi untuk meningkatkan kualitas pendidikan karakter. 

Berangkat dari latar belakang dan kesenjangan masalah tersebut, maka penelitian ini 

memiliki sebuah nilai kebaruan yang penting. Inovasi dari penelitian ini terletak pada upayanya 

untuk melakukan sebuah kajian filosofis yang sistematis dengan cara merekonstruksi landasan 

ontologis, epistemologis, dan aksiologis dari pendidikan karakter dalam Islam. Penelitian ini 

bertujuan untuk menjembatani kesenjangan antara teori dan praktik dengan menyajikan sebuah 

analisis yang komprehensif mengenai ketiga pilar filsafat tersebut. Kontribusi utama yang 

diharapkan adalah tersusunnya sebuah kerangka kerja konseptual yang kokoh, yang dapat 

digunakan oleh para pendidik dan pengembang kurikulum sebagai panduan dalam merancang 

program pendidikan karakter yang lebih mendalam, bermakna, dan transformatif. 

 

METODE PENELITIAN  

Penelitian ini dirancang sebagai sebuah penelitian kualitatif yang menerapkan metode 

studi literatur (library research) dengan pendekatan filosofis. Fokus penelitian adalah untuk 

menganalisis dan mengonstruksi kerangka kerja konseptual mengenai landasan ontologi, 

epistemologi, dan aksiologi dalam sistem pendidikan Islam, khususnya dalam konteks 

pembentukan karakter yang berkualitas. Data yang digunakan sepenuhnya bersifat sekunder, 

dihimpun dari berbagai sumber pustaka yang otoritatif. Sumber-sumber tersebut meliputi 

artikel dari jurnal ilmiah terindeks, buku-buku referensi di bidang filsafat pendidikan Islam, 

serta karya-karya relevan dari para cendekiawan. Pendekatan ini dipilih untuk memungkinkan 

sintesis pemikiran yang mendalam dan komprehensif tanpa melakukan pengumpulan data 

empiris di lapangan, melainkan berfokus pada analisis gagasan dan konsep yang sudah ada. 

Akuisisi literatur yang relevan dilaksanakan melalui prosedur penelusuran dan seleksi 

yang sistematis. Penelusuran sumber data dilakukan pada berbagai basis data akademik digital 

seperti Google Scholar dan portal jurnal nasional, dengan menggunakan kombinasi kata kunci 

spesifik, antara lain “ontologi pendidikan Islam”, “epistemologi dan wahyu”, “aksiologi 

pendidikan karakter”, serta “filsafat ilmu Islam”. Proses seleksi dilakukan secara ketat melalui 

penyaringan berdasarkan kriteria relevansi konseptual dengan ketiga cabang filsafat yang 

dikaji, kredibilitas akademik sumber (artikel peer-reviewed atau buku dari penerbit ternama), 

dan kedalaman analisis yang ditawarkan. Instrumen yang digunakan dalam tahap ini adalah 

matriks seleksi literatur untuk memastikan setiap sumber yang dipilih benar-benar valid dan 

sesuai dengan fokus penelitian. 

Interpretasi terhadap data tekstual yang telah terhimpun dilakukan menggunakan teknik 

analisis konten konseptual dan sintesis tematik. Proses ini melibatkan ekstraksi argumen-

argumen kunci dari setiap literatur, yang kemudian dikategorikan berdasarkan tiga pilar 

https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial


MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 

Vol. 5 No. 2 Juni 2025 

e-ISSN : 2797-5606 

p-ISSN : 2797-5592 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial  

 

Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 
546  

filosofis. Analisis ontologis berfokus pada hakikat pendidikan karakter (Rahmadani et al., 

2021), analisis epistemologis mengkaji sumber pengetahuan yang berlandaskan wahyu 

(Purnomoaji & B.S, 2021), dan analisis aksiologis menyelidiki nilai serta tujuan ilmu 

(Bahrudin, dkk, 2025). Informasi dari setiap pilar kemudian dibandingkan dan dihubungkan 

untuk mengidentifikasi keterkaitan integralnya. Tahap akhir adalah sintesis, di mana peneliti 

membangun sebuah narasi argumentatif yang koheren untuk menjelaskan bagaimana integrasi 

ketiga cabang filsafat tersebut membentuk fondasi kokoh bagi pendidikan karakter Islam. 

 

 PEMBAHASAN 

A. Ontologi Dalam Pendidikan Islam  

Ontologi adalah cabang filsafat yang membahas hakikat keberadaan , termasuk dasar 

dari ilmu pengetahuan. Secara etimologis berasal dari bahasa Yunani, ontos berarti sesuatu yang 

ada, dan logos berarti ilmu atau penjelasan. Ontologi mengkaji realitas secara mendalam dan 

universal, menjelaskan akar-akar dasar dari ilmu. Menurut para ahli seperti Abdul Mujib, 

Soetriono, dan Rita Hanafie, ontologi menjelaskan bagaimana ilmu muncul dari realitas konkret 

di dunia nyata. Jujun S. Suriasumantri menegaskan bahwa ilmu membatasi kajiannya pada hal-

hal yang bisa dialami manusia, berbeda dengan agama yang mencakup hal-hal spritual. 

Pemahaman ini penting agar ilmu dan agama tidak dipisahkan secara kaku, melainkan saling 

melengkapi. 

Ontologi sering dikaitkan dengan metafisika, yaitu ilmu yang mempelajari hal-hal di 

balik kenyataan fisik, yang tidak dapat dijangkau oleh pancaindra. Metafisika tidak menolak 

ilmu pengetahuan, justru membantunya memahami realitas secara lebih dalam. Dalam 

pendidikan, terutama filsafat pendidikan, metafisika membantu memahami hakikat manusia 

dan tujuan pendidikan secara menyeluruh. Dalam pendidikan Islam, pembahasan tentang 

Tuhan sangat penting karena ilmu diyakini bersumber dari Allah, baik melalui wahyu maupun 

ciptaan-Nya. Konsep tauhid menjadi dasar seluruh sistem pendidikan Islam, yang tidak 

memisahkan ilmu agama dan ilmu umum. Tujuannya adalah penguasaan ilmu dunia untuk 

kebahagiaan akhirat, dengan tetap menjaga dan mengembangkan keberagaman secara spiritual. 

Manusia bukan hanya objek tetapi juga subjek ilmu. Ilmu tentang manusia menjadi 

kompleks karena manusia mempelajari dirinya sendiri. Pendidikan adalah proses interaksi 

antara manusia dengan sesamanya dan lingkungannya. Manusia bertanggung jawab untuk 

menjaga kehidupan dan alam. Dalam Islam, manusia dipandang sebagai makhluk utuh jasmani 

dan ruhani, akal dan hati sebagaimana dijelaskan dalam Alquran dan sunnah. Oleh karena itu, 

pendidikan harus memerhatikan kedua aspek tersebut secara seimbang. Filsafat Pendidikan 

Islam adalah kajian filosofis yang membahas berbagai persoalan dalam dunia pendidikan 

dengan merujuk pada Al-Qur’an dan Hadis sebagai sumber utama, serta pemikiran para filsuf 

Muslim sebagai sumber pendukung. Secara etimologis, istilah ontologi berasal dari bahasa 

Yunani, yaitu ontos (ada atau keberadaan) dan logos (ilmu atau kajian). Dalam istilah, ontologi 

berarti cabang filsafat yang mengkaji hakikat sesuatu, biasanya dimulai dengan pertanyaan 

mendasar seperti "apa itu pendidikan?" atau "apa itu filsafat?" (Dona & Aprison, 2024). 

Membangun Karakter Islami Berdasarkan Hakikat Ontologis Manusia 

Filsafat melalui kajian ontologis membawa kita pada pemahaman tentang adanya 

“sebab pertama” (causa prima) dari segala sesuatu. Namun filsafat tidak bisa menjawab secara 

pasti tentang apa atau siapa sebab pertama itu. Dalam Islam, hal ini dijawab secara tegas: sebab 

pertama adalah Allah, Sang Pencipta dan Pemelihara seluruh alam. Karena itu, dalam 

pendidikan Islam, kajian ontologis tidak bisa dipisahkan dari konsep ketuhanan. Hakikat 

pendidikan dalam Islam harus bersumber dari wahyu, karena wahyu adalah dasar utama dalam 

memahami keberadaan dan tujuan hidup manusia. Berdasarkan wahyu, pendidikan Islam 

https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial


MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 

Vol. 5 No. 2 Juni 2025 

e-ISSN : 2797-5606 

p-ISSN : 2797-5592 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial  

 

Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 
547  

mengenal tiga istilah utama: ta’lim, tarbiyah, dan ta’dib. Ta’lim berfokus pada aspek 

pengetahuan dan kecerdasan intelektual. Tarbiyah lebih menekankan proses pembinaan dan 

perkembangan kepribadian secara menyeluruh. Sedangkan ta’dib, menurut Syed Muhammad 

Naquib al-Attas, adalah istilah yang paling sesuai karena mengandung makna pendidikan 

khusus untuk manusia, bukan makhluk lain. Ketiga konsep ini sebenarnya saling melengkapi 

dan harus diterapkan secara seimbang, mencakup ranah kognitif, afektif, dan psikomotorik. 

Dalam pandangan ontologi Islam, pendidikan tidak hanya bertujuan untuk mentransfer 

ilmu, tetapi juga membentuk insan kamil, yaitu manusia yang berfungsi sebagai hamba Allah 

dan khalifah di bumi. Tujuan ini sesuai dengan Al-Qur’an yang menyatakan bahwa manusia 

diciptakan untuk menyembah Allah dan mengelola bumi. Konsekuensinya, pendidikan Islam 

harus mendorong daya pikir kritis dan dinamis, bukan sekadar bersifat dogmatis. Pemahaman 

yang kaku terhadap tradisi justru bertentangan dengan semangat pendidikan Islam yang 

menghargai perubahan dan pengembangan ilmu. Salah satu hasil kajian ontologis dalam 

pendidikan Islam adalah konsep fitrah, yaitu potensi dasar manusia untuk mengenal Tuhan, 

beriman, bertauhid, dan bersikap suci. Pendidikan Islam bertugas mengembangkan potensi 

fitrah ini agar manusia bisa hidup sesuai dengan kehendak Allah. Oleh karena itu, seluruh 

sistem pendidikan Islam mulai dari kurikulum, metode, hingga tujuan harus disusun 

berdasarkan nilai-nilai ilahiah yang bersumber dari wahyu. (Dona & Aprison, 2024). 

Konsep Ontologis Manusia sebagai Fondasi Pendidikan Karakter Berbasis Islam 

1. Tauhid sebagai Dasar Pendidikan Islam 

Pendidikan Islam berakar pada prinsip tauhid, yang tidak hanya menjadi dasar 

keimanan, tetapi juga membentuk cara berpikir, perilaku, dan tanggung jawab manusia. Konsep 

ini mengajarkan bahwa Allah adalah tujuan utama dalam hidup. Maka dari itu, pendidikan 

Islam tidak hanya mengejar prestasi duniawi, melainkan juga kebahagiaan akhirat. Peserta didik 

dididik agar seimbang antara nilai spiritual dan material, serta sadar bahwa hidup adalah 

kesempatan untuk menanam amal baik sebagai bekal di akhirat. Tujuan akhirnya adalah 

mencetak pribadi yang cerdas, bermoral, dan sadar akan tanggung jawabnya kepada Allah, diri 

sendiri, dan masyarakat. 

2. Manusia sebagai Khalifah dan Tujuan Pendidikan 

Dalam pandangan Islam, manusia diciptakan sebagai khalifah di bumi, yang bertugas 

menjaga keadilan, merawat alam, dan membangun kehidupan yang berkelanjutan. Pendidikan 

Islam diarahkan untuk membentuk individu yang tak hanya unggul secara intelektual, tetapi 

juga memiliki karakter dan integritas yang kuat dalam menjalankan tugas kekhalifahan. Ilmu 

pengetahuan dan teknologi tidak diajarkan untuk kepentingan pribadi semata, melainkan untuk 

kemaslahatan umat. Pendidikan juga membentuk peserta didik menjadi pemimpin yang adil, 

bijak, dan penuh tanggung jawab—bukan untuk mengejar kekuasaan, tetapi untuk melayani 

dan membawa kebaikan bagi masyarakat. 

3. Pendidikan Islam yang Inklusif dan Universal 

Pendidikan Islam memiliki sifat yang terbuka dan menyeluruh, menyentuh aspek 

spiritual, intelektual, emosional, dan sosial. Pendekatan ini tidak hanya bermanfaat bagi umat 

Islam, tapi juga memberikan kontribusi terhadap keadilan dan perdamaian global. Melalui nilai-

nilai toleransi dan dialog lintas budaya, pendidikan Islam bertujuan menciptakan generasi yang 

religius sekaligus terbuka terhadap keberagaman. Dengan demikian, pendidikan Islam tidak 

hanya membentuk individu berkualitas, tetapi juga menjadi sarana membangun peradaban 

dunia yang damai dan adil (Munir, dkk, 2025). 

B. Epistimologi  sebagai Sumber dan Metode Ilmu dalam Pendidikan Islam 

Epistemologi yaitu cabang ilmu atau di kenal sebagai teori pengetahuan, yaitu aspek 

filsafat yang membahas bagaimana mendapatkan pengetahuan, tujuan pengetahuan, dan 

https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial


MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 

Vol. 5 No. 2 Juni 2025 

e-ISSN : 2797-5606 

p-ISSN : 2797-5592 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial  

 

Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 
548  

sumber pengetahuan. Epistemologi adalah bagian dari filsafat untuk memahami metode,teknik, 

dan prosedur dalam mendapatkan pengetahuan dan keahlian mencakup metode non-ilmiah, 

ilmiah, dan pemecah masalah. Yang di peroleh dari metode non-ilmiah yaitu pengetahuan yang 

secara kebetulan, dengan uji coba dan kesalahan, penalaran, asumsi, wewenang, dan 

pengalaman (Nur & Jannah, 2024). 

Epistemologi pendidikan Islam punya ciri khas  yang mendalam, tidak hanya fokus 

memperoleh dan menyampaikan ilmu, akan tetapi juga mempertimbangkan aspek spiritual dan 

juga moral dalam pembelajaran, Di dalam islam, epistemologi berkaitan erat dengan konsep 

wahyu sebagai sumber utama pengetahuan. Al-Qur'an dan hadits adalah sumber utama dalam 

sistem ilmu islam. Ijma (konsensus ulama) dan Qiyas (analogi) untuk mengembangkan hukum 

dan teori islam (Rahmah, dkk, 2025). Dalam epistemologi Islam, pengajaran ilmu tidak hanya 

transfer Pengetahuan, akan tetapi juga membentuk karakter dan juga akhlak peserta didik, 

pendidikan fokus pada penanaman akhlak dan pemahaman, untuk di ajarkan melalui praktik 

dan panutan. Epistemologi Pendidikan Islam menegaskan penggabungan Wahyu, akal, dan 

pengalaman manusia dalam mendapatkan pengetahuan. Kebiasaan keilmuan Islam yang 

mengumpulkan sistem deduktif dan induktif menjadi kunci dalam membangun sistem 

pendidikan yang ilmiah sekaligus nilai spiritual. Lewat pendekatan ini, pendidikan islam bisa 

berkembang mengikuti kebutuhan zaman, tanpa meninggalkan nilai-nilai yang menjadi 

pijakannya (Rahmah, dkk, 2025). 

Epistemologi dalam pendidikan Islam menempatkan wahyu sebagai sumber utama 

pengetahuan. Wahyu memberikan dasar normatif yang tidak dapat sepenuhnya digantikan oleh 

rasio maupun pengalaman empirik. Ajaran-ajaran Al-Qur’an, seperti konsep keimanan dan 

pembentukan akhlak mulia, menjadi fondasi dalam membentuk kepribadian peserta didik. 

Selain itu, wahyu berfungsi sebagai pedoman etis yang membimbing peserta didik dalam 

membedakan antara kebenaran dan kesalahan, serta membentuk pola pikir yang selaras dengan 

nilai-nilai Ilahiah. Epistemologi pada dasarnya berusaha menjawab pertanyaan tentang 

bagaimana manusia bisa mengetahui sesuatu, serta bagaimana membedakan antara keyakinan, 

pendapat, dan kebenaran. Dalam istilah filsafat, epistemologi merupakan cabang yang mengkaji 

asal-usul, cara memperoleh, serta keabsahan pengetahuan. Dalam konteks pendidikan Islam, 

epistemologi berperan penting untuk memahami bagaimana ilmu digali, diuji kebenarannya, 

dan diterapkan—dengan tetap mempertimbangkan wahyu, nalar, serta pengalaman hidup 

manusia (Az-Zahra, dkk, 2025). 

Dalam epistemologi pendidikan Islam, objek formalnya adalah prinsip-prinsip wahyu 

yang menjadi dasar normatif dalam memperoleh pengetahuan, sedangkan objek materialnya 

mencakup berbagai fenomena kehidupan manusia yang menjadi ruang penerapan ilmu. 

Integrasi antara wahyu, akal, dan pengalaman membentuk suatu pendekatan pembelajaran yang 

holistik, kontekstual, dan responsif terhadap dinamika zaman. Oleh karena itu, epistemologi 

dapat dipahami sebagai disiplin yang mengkaji proses perolehan, pembenaran, dan penerapan 

pengetahuan secara sistematis dalam bingkai nilai-nilai Islam (Muflihah Az-Zahra, dkk, 2025). 

Epistemologi merupakan cabang filsafat yang membahas proses memperoleh pengetahuan, 

mencakup aspek metode, sumber, serta cara yang digunakan. Dalam konteks manusia, 

pembahasan epistemologi tidak hanya menyoroti proses penciptaan secara biologis, tetapi juga 

mempertimbangkan pandangan keagamaan, khususnya perspektif Islam melalui Al-Qur’an dan 

Hadis. Kajian ini menjadi menarik ketika proses penciptaan manusia ditelaah dari sudut 

pandang kesehatan dan kemudian dibandingkan dengan konsep-konsep keislaman. 

Epistemologi dapat dimaknai sebagai teori pengetahuan yang mengulas secara komprehensif 

seluruh proses dan aktivitas yang terlibat dalam memperoleh ilmu. Dengan demikian, 

epistemologi mencakup serangkaian prosedur yang sistematis, baik berupa sumber, 

https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial


MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 

Vol. 5 No. 2 Juni 2025 

e-ISSN : 2797-5606 

p-ISSN : 2797-5592 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial  

 

Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 
549  

pendekatan, maupun alat yang digunakan dalam mencapai suatu pengetahuan (Az-Zahra, dkk, 

2025). 

Epistemologi manusia merupakan kajian yang berfokus pada asal-usul, metode, serta 

proses terjadinya manusia. Dalam pembahasan ini, muncul berbagai pandangan, salah satunya 

dari ilmuwan Barat, Charles Darwin, yang mengemukakan teori evolusi sebagai penjelasan 

mengenai asal mula manusia. Teori ini menyatakan bahwa manusia merupakan hasil dari proses 

perubahan bertahap dalam jangka waktu panjang yang mengarah pada bentuk kehidupan yang 

lebih sempurna (Hayati, 2021). Dalam praktiknya, nilai-nilai epistemologi Islam tercermin 

dalam setiap aspek fungsi manajerial, khususnya dalam konteks pendidikan. Pada tahap 

perencanaan, prinsip seperti keikhlasan dalam niat dan pertimbangan terhadap kemaslahatan 

menjadi pijakan dalam merumuskan visi, misi, serta strategi pendidikan. Saat pelaksanaan, nilai 

ihsan dan profesionalisme menjadi landasan untuk memastikan proses berjalan secara optimal 

dan penuh tanggung jawab. Sementara itu, dalam proses evaluasi, prinsip keadilan, objektivitas, 

serta akuntabilitas diterapkan untuk menilai capaian dan merumuskan langkah-langkah 

perbaikan yang berkelanjutan. Nilai-nilai fundamental dalam epistemologi Islam—seperti 

tauhid (pengesaan Tuhan), amanah (tanggung jawab), syura (musyawarah), dan ihsan 

(kesungguhan)—menjadi fondasi utama dalam pengelolaan pendidikan agar selaras dengan 

tujuan membentuk manusia paripurna (insan kamil). 

Dalam epistemologi Islam, ilmu dipandang bukan sekadar kumpulan informasi atau 

data, melainkan sebagai cahaya (an-nūr) yang membimbing manusia menuju kebenaran dan 

keselamatan hidup. Ilmu memiliki nilai spiritual yang tinggi, karena berkaitan langsung dengan 

petunjuk Ilahi. Oleh karena itu, ilmu dalam pandangan Islam merupakan amanah yang harus 

dijaga, dipelajari, dan diamalkan dengan penuh tanggung jawab, baik secara individual maupun 

sosial. Nilai-nilai epistemologi Islam memiliki keterkaitan yang erat dengan praktik 

pendidikan, khususnya dalam ranah manajerial. Dalam perspektif pendidikan Islam, kegiatan 

manajerial tidak semata-mata ditujukan untuk mencapai efisiensi organisasi, melainkan juga 

mengemban misi spiritual dan moral. Manajemen pendidikan yang berlandaskan epistemologi 

Islam akan melahirkan kebijakan dan tindakan yang tidak hanya rasional secara administratif, 

tetapi juga berlandaskan etika, penuh tanggung jawab, serta mengarah pada keberkahan dan 

kemaslahatan. Dengan demikian, epistemologi Islam berperan sebagai landasan nilai dalam 

merumuskan strategi, mengelola sumber daya, serta menetapkan keputusan yang berorientasi 

pada pencapaian tujuan pendidikan yang holistic (Wahidah & Solichin, 2025). 

Konstribusi Nilai-Nilai Aksiologis Dalam Pendidikan Islam 

Menurut Bahrudin,dkk (2025) Aksiologi berasal dari bahasa Yunani, yaitu axios yang 

berarti nilai, dan logos yang berarti ilmu atau teori. Maka, secara sederhana, aksiologi dapat 

diartikan sebagai ilmu yang membahas tentang nilai. Aksiologi mencakup nilai-nilai yang 

berkaitan dengan kegunaan ilmu pengetahuan dan penyelidikan terhadap prinsip-prinsip nilai 

yang menjadi dasar dalam menilai tingkah laku manusia. 

Aksiologi berperan penting dalam menentukan apa yang dianggap baik, bagaimana 

manfaat dari perilaku yang baik tersebut, dan sejauh mana pengaruhnya dalam kehidupan 

sosial, termasuk terhadap generasi muda dan anak-anak. Sebuah pengetahuan atau ilmu tidak 

bisa disebut sebagai "ilmu sejati" jika tidak mengandung nilai atau manfaat. Oleh karena itu, 

setiap cabang ilmu, termasuk pendidikan Islam, harus memiliki dasar aksiologis. 

Lebih jauh, aksiologi juga berfungsi sebagai pedoman untuk mengantisipasi dampak 

negatif dari perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi agar tetap berada dalam koridor 

kemanusiaan. Ada tiga peran utama aksiologi: 

1. Menjaga arah keilmuan, agar selalu berlandaskan kejujuran dan tidak berpihak pada 

kepentingan pribadi. 

https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial


MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 

Vol. 5 No. 2 Juni 2025 

e-ISSN : 2797-5606 

p-ISSN : 2797-5592 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial  

 

Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 
550  

2. Memilih objek kajian secara etis, yang tidak merusak kodrat atau martabat manusia, serta 

bebas dari nilai-nilai dogmatis atau kepentingan politik. 

3. Mengembangkan ilmu pengetahuan demi meningkatkan taraf hidup manusia dengan tetap 

menjaga keseimbangan alam dan nilai-nilai kemanusiaan (Jasnain et al, 2022). 

Dalam pandangan Islam, pendidikan adalah amanah dari Tuhan. Oleh karena itu, segala 

bentuk usaha dalam pendidikan harus dipertanggungjawabkan kepada-Nya. Nilai-nilai 

pendidikan tidak cukup jika hanya berdasarkan hasil renungan manusia, tetapi juga harus 

bersumber dari nilai ketauhidan dan wahyu Ilahi. Di sinilah pentingnya etika profetik etika yang 

berlandaskan nilai-nilai ketuhanan dalam mengembangkan pendidikan Islam. Masalah 

aksiologi dalam filsafat pendidikan Islam menyangkut pada tujuan akhir dari pendidikan itu 

sendiri yakni tentang manfaat dan kegunaannya dalam kehidupan. Aksiologi berusaha 

mengintegrasikan nilai-nilai pendidikan Islam ke dalam kehidupan manusia, baik dari sisi 

spiritual maupun sosial. 

Konstribusi Nilai-Nilai Aksiologis Dalam Pendidikan Islam 

Menurut Latifah, dkk (2025) Aksiologi ialah cabang filsafat yang mempelajari nilai-

nilai, termasuk nilai moral (etika), nilai keindahan (estetika), dan nilai kebenaran (logika). 

Dalam konteks filsafat pendidikan, aksiologi menjadi landasan penting karena berkaitan 

langsung dengan penilaian terhadap sikap, perilaku, dan tujuan dari proses pendidikan. Secara 

bahasa, kata aksiologi berasal dari bahasa Yunani, yaitu axios yang berarti "nilai atau kegunaan" 

dan logos yang berarti "ilmu atau pemahaman". Dalam pengertiannya, aksiologi adalah kajian 

filsafat yang menyelidiki makna dan dasar dari penilaian terhadap perilaku manusia 

berdasarkan sudut pandang filsafat. Nilai yang dibahas dalam aksiologi tidak hanya soal baik 

dan buruk, tapi juga mencakup benar atau salah (logika), serta indah atau tidak indah (estetika). 

Aksiologi mempertanyakan apakah ilmu pengetahuan hanya bertugas menjelaskan kenyataan, 

atau juga harus mampu menyelesaikan masalah-masalah praktis dalam kehidupan.  

Secara umum, aksiologi merupakan cabang filsafat yang membahas tentang nilai dan 

terdiri dari dua aspek utama, yaitu etika dan estetika. Etika adalah kajian tentang penilaian 

moral terhadap sikap manusia, yang memandang bahwa setiap tindakan tidak pernah netral, 

melainkan dapat dinilai baik atau buruk berdasarkan dampaknya. Dalam dunia pendidikan, 

khususnya pendidikan Islam, etika memegang peranan krusial dalam pembentukan karakter 

serta menjadi landasan moral untuk menemukan dan mempertahankan kebenaran. Di sisi lain, 

estetika merupakan kajian tentang nilai keindahan, yang menilai sesuatu berdasarkan persepsi 

indah atau tidaknya sebuah karya. Aspek ini juga penting karena keindahan dapat memengaruhi 

kenyamanan, kebahagiaan, dan kualitas pengalaman hidup seseorang. 

Kajian nilai dalam aksiologi dapat dibedakan menjadi tiga pendekatan utama. Pertama, 

objektivitas nilai, yang menganggap nilai sebagai sesuatu yang dapat diukur secara logis dan 

rasional dengan standar yang diterima umum. Kedua, subjektivitas nilai, yang memandang 

bahwa nilai lahir dari perasaan dan pengalaman individu, bukan berasal dari dunia objektif. 

Ketiga, penilaian sebagai kondisi mental, di mana nilai ditentukan oleh keadaan batin atau 

psikologis seseorang terhadap suatu objek. Di era modern yang penuh dengan kemajuan ilmu 

pengetahuan dan teknologi, ketiga cara pandang terhadap nilai ini menjadi relevan karena 

aksiologi berperan penting untuk mengarahkan penggunaan ilmu agar tetap berpijak pada 

kemaslahatan dan nilai-nilai kemanusiaan. 

Meskipun sebagian ilmuwan berpendapat bahwa ilmu bersifat netral dan objektif, dari 

sudut pandang aksiologi, kebenaran suatu ilmu justru diukur dari sejauh mana ia memberikan 

manfaat bagi manusia. Tanpa landasan nilai-nilai aksiologis, ilmu pengetahuan berisiko 

membawa dampak negatif bagi kehidupan sosial. Oleh karena itu, aksiologi memiliki tiga peran 

utama: sebagai arahan agar ilmu digunakan untuk menjaga kebenaran, sebagai penuntun dalam 

https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial


MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 

Vol. 5 No. 2 Juni 2025 

e-ISSN : 2797-5606 

p-ISSN : 2797-5592 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial  

 

Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 
551  

memilih objek kajian dengan menjunjung tinggi etika, dan sebagai dasar pengembangan ilmu 

untuk meningkatkan taraf hidup serta melestarikan lingkungan. Di tengah pesatnya 

perkembangan teknologi seperti e-commerce dan e-education, aksiologi berfungsi sebagai 

pengendali etis agar inovasi tetap mendukung nilai-nilai kemanusiaan dan tidak menciptakan 

masalah baru. 

Peran krusial aksiologi ini terlihat jelas dalam dunia pendidikan, terutama dalam 

konteks pendidikan Islam, di mana nilai-nilai aksiologis berfungsi sebagai pedoman untuk 

merancang sistem yang berorientasi pada pengembangan pribadi yang etis, kreatif, dan 

berakhlak mulia. Pendidikan Islam tidak hanya berfokus pada aspek teknis pembelajaran, tetapi 

juga menanamkan nilai moral dan spiritual sebagai arah perkembangan peserta didik. Melalui 

pendekatan etika dan estetika, pendidikan diarahkan agar peserta didik dapat tumbuh menjadi 

pribadi yang seimbang secara mental, spiritual, dan sosial, dengan senantiasa 

mempertimbangkan latar belakang budaya serta potensi unik setiap individu. 

Hakikat Pendidikan Dalam Perspektif Aksiologi 

Menurut Halik (2020) Pendidikan adalah bagian dari proses kehidupan manusia yang 

terus berkembang. Salah satu isu paling penting dalam pendidikan adalah penetapan tujuan. 

Tujuan menjadi kunci arah dalam proses pendidikan, sebab tanpa tujuan yang jelas, proses 

mendidik bisa kehilangan arah bahkan menyimpang. Dalam pandangan Islam, tujuan utama 

pendidikan adalah mempersiapkan manusia untuk menjalani kehidupan dunia sekaligus 

kehidupan akhirat. Tujuan akhir pendidikan dalam Islam tidak bertentangan dengan ruh ajaran 

Islam. Justru, ia mendorong manusia untuk mengarahkan seluruh proses pendidikan kepada 

pencapaian kehidupan dunia yang bermakna dan akhirat yang baik. 

Pendidikan Islam memiliki cakupan yang sangat luas, tidak terbatas pada lembaga 

formal seperti sekolah atau pesantren, melainkan menjadi tanggung jawab seluruh elemen 

masyarakat. Tujuan utamanya adalah membentuk manusia dengan karakter yang baik dan 

akhlak yang mulia. Landasan fundamental dari pendidikan ini adalah mempersiapkan individu 

untuk menjalani kehidupan dunia dan akhirat secara seimbang, di mana kedua aspek tersebut 

tidak dipisahkan, melainkan dianggap sebagai satu kesatuan yang saling melengkapi dalam 

perjalanan hidup seorang Muslim. 

Selain landasan akhlak dan spiritual, pendidikan Islam juga memberikan perhatian besar 

pada aspek praktis dan intelektual. Tujuannya adalah mempersiapkan individu agar dapat 

mencari rezeki secara mandiri dan mengembangkan keterampilan profesional yang bermanfaat 

bagi kehidupan. Hal ini diimbangi dengan upaya menumbuhkan semangat ilmiah dan rasa ingin 

tahu yang mendalam, di mana pelajar diarahkan untuk mencintai ilmu pengetahuan bukan 

hanya untuk tujuan praktis, tetapi juga sebagai bentuk ibadah intelektual. Dengan demikian, 

pendidikan Islam berupaya membekali pelajar dengan keahlian teknis dan profesionalisme 

yang tinggi, sembari memastikan mereka tetap berpegang teguh pada nilai moral dan 

keagamaan. 

Seluruh tujuan tersebut tidak dirumuskan secara sembarangan, melainkan didasarkan 

pada filsafat pendidikan Islam yang mendalam. Filsafat ini berangkat dari keyakinan bahwa 

manusia diciptakan oleh Allah dengan tujuan dan tanggung jawab yang jelas, bukan secara 

kebetulan. Setiap individu memiliki hakikat alami atau fitrah untuk beribadah dan menjalankan 

perannya sebagai khalifah di bumi. Oleh karena itu, perumusan tujuan pendidikan harus mampu 

menjawab kebutuhan sosial, mempertahankan nilai-nilai luhur, serta menghadapi tantangan 

zaman modern, sambil senantiasa menjaga keselarasan antara kesejahteraan dunia dan 

keselamatan akhirat dalam bingkai nilai-nilai Islam. 

Aksiologi Dalam Ilmu Dan Pendidikan: Refleksi Atas Nilai Dan Tujuan Keilmuan 

https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial


MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 

Vol. 5 No. 2 Juni 2025 

e-ISSN : 2797-5606 

p-ISSN : 2797-5592 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial  

 

Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 
552  

Aksiologi merupakan bagian dari filsafat yang menitikberatkan kajiannya pada aspek 

nilai, terutama yang berkaitan dengan manfaat dan arah penggunaan ilmu pengetahuan. 

Pendekatan ini tidak hanya mempertanyakan apa isi dari ilmu itu sendiri atau bagaimana ia 

diperoleh, tetapi juga menelusuri maksud dan dampaknya dalam kehidupan manusia. Dalam 

sudut pandang aksiologis, ilmu tidak bisa dilepaskan dari dimensi nilai. Proses perumusan dan 

pemanfaatan ilmu selalu berada dalam konteks sosial dan budaya tertentu, sehingga nilai-nilai 

etika dan moral tidak dapat diabaikan. dalam situasi tertentu, ilmu harus diletakkan dalam 

bingkai nilai-nilai masyarakat agar hasilnya tidak menimbulkan kerugian, melainkan mampu 

memberi kontribusi positif bagi kesejahteraan bersama. 

Dalam dunia pendidikan, keberadaan aksiologi memiliki peranan yang sangat penting. 

Pendidikan seharusnya tidak hanya difokuskan pada penguasaan aspek kognitif atau 

pengetahuan teoretis, tetapi juga harus diarahkan pada pembentukan karakter, nilai-nilai 

kemanusiaan, dan tanggung jawab moral peserta didik. Oleh karena itu, diperlukan pendekatan 

yang dikenal sebagai etika profetik—suatu kerangka etis yang berakar pada nilai-nilai 

ketuhanan. Etika ini bertujuan untuk mengembangkan ilmu pendidikan yang tidak hanya 

rasional, tetapi juga berorientasi pada misi kemanusiaan dan spiritualitas. Dalam kerangka ini, 

pendidikan mengedepankan tiga prinsip utama: memanusiakan manusia (humanisasi), 

membebaskan dari ketertindasan (liberasi), dan mengarahkan pada kesadaran transendental 

(transendensi). Nilai-nilai tersebut memberikan fondasi yang kuat agar proses pendidikan 

mampu membentuk pribadi yang seimbang antara akal, hati, dan tindakan. 

Dengan demikian, aksiologi memberikan pemahaman bahwa ilmu pengetahuan 

seharusnya tidak dijadikan alat kekuasaan atau dominasi semata, melainkan sebagai sarana 

untuk membangun kehidupan yang lebih bermakna dan berkeadilan. Pendidikan yang berpijak 

pada nilai-nilai aksiologis dan etika profetik akan mampu menghasilkan generasi yang bukan 

hanya kompeten secara akademik, tetapi juga berintegritas secara moral dan spiritual. Dalam 

era modern yang penuh tantangan dan perubahan, keberadaan nilai dalam ilmu menjadi penentu 

utama arah dan dampaknya bagi umat manusia. Oleh karena itu, ilmu yang dikembangkan dan 

diajarkan dalam sistem pendidikan harus senantiasa diiringi dengan pertimbangan etis agar 

tetap relevan, bermanfaat, dan membawa kebaikan bagi kehidupan bersama (Qadafi, dkk, 

2024). 

Aksiologi merupakan kajian filosofis yang membahas tentang nilai-nilai, mencakup 

pemahaman atas arti, sifat, asal-usul, jenis, kriteria, serta status epistemologis dari nilai tersebut. 

Sebagai salah satu cabang filsafat, aksiologi menelaah secara mendalam hakikat nilai, termasuk 

di dalamnya nilai-nilai kebenaran, keindahan, kebaikan, serta nilai religius. Dalam konteks 

pendidikan karakter, landasan aksiologis berfungsi sebagai pijakan penting bagi para pendidik 

dalam merumuskan hubungan antara makna hidup dan tujuan pendidikan. Melalui pendekatan 

ini, pendidik dapat berpikir secara reflektif dan klarifikatif, sehingga mampu merancang 

program pendidikan karakter yang tidak hanya bernilai secara teori, tetapi juga kontekstual dan 

relevan dengan realitas kehidupan di era global saat ini (Gustiawan, dkk, 2022). 

Aksiologi dalam pendidikan merujuk pada dimensi nilai yang menjadi dasar normatif 

dalam seluruh proses pendidikan. Dalam konteks pendidikan Islam, proses pembelajaran tidak 

hanya difokuskan pada aspek kognitif dan teknis semata, tetapi juga bertumpu pada nilai-nilai 

transendental yang menjadi arah sekaligus fondasi dalam membentuk manusia yang utuh dan 

paripurna. Nilai-nilai utama dalam pendidikan Islam meliputi tauhid, yaitu keyakinan terhadap 

keesaan Tuhan yang menjadi dasar dari seluruh orientasi hidup manusia. Selain itu, akhlak 

menjadi perwujudan nyata dari nilai-nilai moral dalam perilaku sehari-hari. Keadilan juga 

menjadi nilai penting sebagai prinsip dalam membangun hubungan sosial yang seimbang dan 

tidak diskriminatif. Sementara itu, kasih sayang (rahmah) menjadi fondasi dalam menjalin 

https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial


MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 

Vol. 5 No. 2 Juni 2025 

e-ISSN : 2797-5606 

p-ISSN : 2797-5592 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial  

 

Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 
553  

hubungan yang harmonis antara manusia dengan sesama makhluk dan alam semesta. 

Kemaslahatan pun menjadi pijakan penting dalam memastikan bahwa setiap kebijakan dan 

praktik pendidikan memberikan manfaat yang luas bagi kehidupan bersama (Arini et al., 2025; 

Fadilah et al., 2025; Handayani & Khori, 2025; Rahmawati et al., 2024).Dalam pandangan 

aksiologi Islam, pendidikan diposisikan sebagai sarana utama dalam membentuk karakter dan 

akhlak secara komprehensif, tidak hanya pada level individu, tetapi juga dalam ruang sosial 

kolektif. Proses pendidikan tidak dipahami sebatas penyampaian ilmu, tetapi lebih jauh lagi 

sebagai proses transformasi diri menuju pribadi yang menjunjung tinggi nilai-nilai kehidupan. 

Sejak masa Nabi Muhammad SAW, pendidikan telah diarahkan sebagai instrumen tahdzīb al-

nafs atau penyucian jiwa, dengan tujuan melahirkan manusia yang bukan hanya cerdas secara 

intelektual, tetapi juga memiliki budi pekerti luhur, jujur, dan bertanggung jawab. Dalam hal 

ini, proses pembelajaran sangat menekankan pentingnya penghayatan terhadap nilai-nilai Al-

Qur’an, yang ditanamkan melalui keteladanan, pembiasaan, dan pengalaman yang kontekstual 

dengan kehidupan nyata peserta didik (Junaidi, dkk, 2025). 

Tujuan utama dari aksiologi pendidikan Islam adalah melahirkan insan kamil, yakni 

manusia paripurna yang mampu menyeimbangkan antara aspek ruhani dan jasmani, serta antara 

potensi akal dan petunjuk wahyu. Konsep insan kamil tidak dimaknai sebagai gagasan utopis 

yang abstrak, melainkan sebagai pribadi nyata yang menjadikan ilmu pengetahuan sebagai 

sarana ibadah, pengabdian sosial, dan kontribusi aktif dalam pembangunan peradaban. 

Pendidikan Islam, dalam kerangka ini, diarahkan untuk tidak hanya membentuk individu yang 

berpengetahuan, tetapi juga membentuk tatanan masyarakat yang ideal—yakni masyarakat 

madani (civil society) yang menjunjung tinggi nilai keadilan, keterlibatan aktif warga, serta 

penghargaan terhadap hak asasi manusia yang berlandaskan spiritualitas Islam. 

Dengan demikian, pendidikan tidak boleh dipahami secara sempit sebagai upaya 

mencetak sumber daya manusia unggul dalam aspek teknis atau ekonomi semata. Lebih dari 

itu, pendidikan Islam bertujuan membentuk ummatan wasathan—yakni komunitas yang 

moderat, beradab, dan memiliki keunggulan moral. Inilah esensi dari pendidikan Islam yang 

berlandaskan aksiologi: menciptakan keseimbangan, kematangan pribadi, dan kontribusi sosial 

yang berbasis nilai-nilai Ilahiah (Junaidi, dkk, 2025). 

Aksiologi dalam pendidikan berfokus pada pemahaman mengenai nilai-nilai dan arah 

tujuan dari proses pendidikan itu sendiri. Dalam konteks pendidikan Islam, nilai-nilai seperti 

kejujuran, tanggung jawab, dan integritas bukan hanya pelengkap, tetapi merupakan inti dari 

visi pendidikan. World Conference on Muslim Education (WCME) menegaskan bahwa 

pendidikan Islam idealnya bersifat holistik, yaitu menyentuh seluruh dimensi kehidupan 

manusia—meliputi aspek spiritual, intelektual, emosional, dan sosial. Tujuan utama dari 

pendekatan ini adalah membentuk individu yang tidak hanya unggul dalam ranah akademik, 

tetapi juga berkarakter luhur dan mampu berkontribusi secara konstruktif bagi kehidupan sosial. 

Selain itu, pendidikan Islam juga memuat pengajaran tentang kepemimpinan yang adil 

dan bijaksana. Sebagai khalifah di muka bumi, manusia diposisikan sebagai pemimpin yang 

memiliki tanggung jawab untuk menebar kebermanfaatan dan membawa perubahan positif 

dalam lingkungannya. Oleh sebab itu, kurikulum pendidikan Islam perlu dirancang secara 

integratif dengan memasukkan nilai-nilai kepemimpinan profetik, seperti keberanian dalam 

kebenaran, keadilan dalam bersikap, serta kasih sayang dalam berinteraksi. Dengan 

internalisasi nilai-nilai tersebut, pendidikan Islam diharapkan mampu melahirkan generasi 

pemimpin masa depan yang berakhlak mulia, visioner, dan berdaya guna dalam membangun 

masyarakat yang lebih baik (Munir, dkk, 2025). 

 

 

https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial


MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 

Vol. 5 No. 2 Juni 2025 

e-ISSN : 2797-5606 

p-ISSN : 2797-5592 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial  

 

Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 
554  

KESIMPULAN 

           Ontologi adalah cabang filsafat yang membahas hakikat keberadaan dan dasar ilmu. 

Ilmu dianggap lahir dari kenyataan yang bisa dialami, berbeda dengan agama yang juga 

mencakup hal spiritual. Namun, keduanya sebaiknya saling melengkapi, bukan dipisahkan. 

Ontologi berkaitan erat dengan metafisika yang membahas hal-hal di balik kenyataan fisik. 

Dalam pendidikan Islam, pemahaman tentang Tuhan menjadi dasar karena ilmu diyakini 

berasal dari Allah. Tauhid menjadi fondasi utama, menyatukan ilmu agama dan umum untuk 

keseimbangan hidup dunia dan akhirat. Epistemologi adalah cabang filsafat yang membahas 

bagaimana manusia memperoleh pengetahuan, baik melalui metode ilmiah maupun non-ilmiah 

seperti pengalaman, intuisi, dan otoritas. Fokusnya adalah pada cara dan validitas pengetahuan. 

Epistemologi pendidikan Islam menekankan bahwa ilmu tidak hanya bersumber dari akal, tapi 

juga dari wahyu. Al-Qur’an, Hadis, ijma, dan qiyas menjadi dasar utama, dengan tujuan 

membentuk peserta didik yang berilmu sekaligus berakhlak. 

            Aksiologi adalah ilmu yang membahas nilai dan kegunaan pengetahuan, terutama dalam 

kehidupan manusia. Dalam pendidikan Islam, aksiologi memastikan bahwa ilmu tidak hanya 

bermanfaat secara praktis, tapi juga sejalan dengan etika, spiritualitas, dan kemanusiaan. Tujuan 

pendidikan Islam tidak hanya untuk dunia, tetapi juga akhirat. Selain membentuk akhlak, 

pendidikan Islam menyiapkan peserta didik agar cerdas, terampil, dan beriman, serta mampu 

menjalankan perannya sebagai khalifah di bumi. Aksiologi memberikan arah penting bagi ilmu 

dan pendidikan agar tidak hanya mengejar pengetahuan semata, tetapi juga mempertimbangkan 

nilai-nilai etika, moral, dan spiritual. Ilmu seharusnya digunakan untuk kebaikan bersama, 

bukan sekadar alat kekuasaan.Dalam pendidikan Islam, pendekatan aksiologis menekankan 

pembentukan karakter yang seimbang antara akal, hati, dan tindakan. Nilai-nilai seperti tauhid, 

akhlak, keadilan, dan kasih sayang menjadi dasar dalam mencetak generasi yang berilmu dan 

berintegritas.Dengan demikian, pendidikan yang berlandaskan aksiologi mampu melahirkan 

individu yang tidak hanya cerdas secara akademik, tetapi juga mampu berkontribusi positif bagi 

masyarakat dan peradaban. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Arini, A., et al. (2025). Evaluasi manajemen pendidikan di Madrasah Negeri di Kalimantan 

Timur: Peran sistem informasi dalam penjaminan mutu pendidikan. Social: Jurnal 

Inovasi Pendidikan IPS, 5(2), 446. https://doi.org/10.51878/social.v5i2.5726 

Az-Zahra, M., et al. (2025). Ilmu pendidikan Islam dalam perspektif filsafat ilmu. Episteme: 

Jurnal Pengembangan Ilmu Keislaman, 6(2), 343. 

Bahrudin, A., et al. (2025). Filsafat pendidikan Islam perspektif ontologi, epistemologi dan 

aksiologi. Jurnal Ilmiah Dikdaya, 2(1), 92–96. 

https://doi.org/10.59024/jipa.v2i1.530 

Dona, R., & Aprison, W. (2024). Ontologi dalam pendidikan Islam. Indonesian Research 

Journal on Education, 4(1), 150–157. https://doi.org/10.31004/irje.v4i1.453 

Fadilah, L. N., et al. (2025). Kontribusi ilmu pengetahuan Islam dalam pembentukan karakter 

untuk meningkatkan mutu pendidikan. Cendekia: Jurnal Ilmu Pengetahuan, 5(2), 

496. https://doi.org/10.51878/cendekia.v5i2.4707 

Gustiawan, R., et al. (2022). Pandangan filsafat terhadap pendidikan karakter secara ontologi, 

epistimologi, dan aksiologi (studi literatur). Didaktik: Jurnal Ilmiah PGSD STKIP 

Subang, 8(2), 2537–2547. https://doi.org/10.36989/didaktik.v8i2.570 

Halik, A. (2020). Ilmu pendidikan Islam: Perspektif ontologi, epistemologi, aksiologi. Istiqra’: 

Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran Islam, 7(2). 

https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial
https://doi.org/10.51878/social.v5i2.5726
https://doi.org/10.59024/jipa.v2i1.530
https://doi.org/10.31004/irje.v4i1.453
https://doi.org/10.51878/cendekia.v5i2.4707
https://doi.org/10.36989/didaktik.v8i2.570


MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 

Vol. 5 No. 2 Juni 2025 

e-ISSN : 2797-5606 

p-ISSN : 2797-5592 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial  

 

Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan 
555  

Handayani, D., & Khori, Q. (2025). Transformasi pendidikan Islam dalam cengkeraman 

kekuasaan orde baru. Manajerial: Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi 

Pendidikan, 5(2), 277. https://doi.org/10.51878/manajerial.v5i2.5380 

Hayati, N. (2021). Konsep manusia berdasarkan tinjauan filsafat (telaah aspek ontologi, 

epistemologi dan aksiologi manusia). Forum Paedagogik, 12(1), 109–131. 

https://doi.org/10.24952/paedagogik.v13i1.3503 

Jasnain, T., et al. (2022). Kajian ontologi, epistemologi dan aksiologi dalam pendidikan Islam 

di Indonesia. Al-Fatih: Jurnal Pendidikan Dan Keislaman, 5(1), 43–56. 

Junaidi, M. M., et al. (2025). Kajian hakikat pendidikan Islam melalui pendekatan ontologis, 

epistemologis, dan aksiologis. Artikel Ilmiah Nurul, 8(2), 40–46. 

Latifah, S. I., et al. (2025). Nilai-nilai aksiologis dalam filsafat pendidikan Islam. 

Munir, K. (2025). Pendidikan Islam dalam perspektif world conferences on Muslim education: 

Tela’ah ontologis, epistemologis, dan aksiologis. Jurnal Pendidikan Islam, 14(1), 

925–940. 

Nur, S., & Jannah, S. (2024). Urgensi filsafat pendidikan Islam dalam membentuk sumber daya 

manusia yang berkualitas di era modernisasi. Jurnal Pendidikan, 2(6), 311–323. 

Purnomoaji, A., & B.S., A. W. (2021). Epistemologi pendidikan karakter islami di madrasah 

ibtidaiyah. Magistra: Media Pengembangan Ilmu Pendidikan Dasar Dan 

Keislaman, 12(1), 19. https://doi.org/10.31942/mgs.v12i1.4022 

Qadafi, M., et al. (2024). Filsafat pendidikan Islam. Jurnal Ilmiah Pendidikan Kebudayaan Dan 

Agama, 2(1), 92–96. 

Rahmadani, E., et al. (2021). Ontologi, epistemologi, aksiologi dalam pendidikan karakter. 

Journal of Science and Social Research, 4(3), 307. 

https://doi.org/10.54314/jssr.v4i3.680 

Rahmah, E. F., et al. (2025). Transformasi pendidikan Islam di era globalisasi dalam perspektif 

epistemologi ilmu. Jurnal Pendidikan, 2(1), 167–176. 

Rahmawati, D., et al. (2024). Kerjasama antar ummat beragama dalam bidang pendidikan untuk 

mewujudkan generasi rahmatan lil alamin. Learning: Jurnal Inovasi Penelitian 

Pendidikan dan Pembelajaran, 4(2), 174. 

https://doi.org/10.51878/learning.v4i2.2828 

Wahidah, R., & Solichin, M. M. (2025). Telaah epistemologis atas praktik manajemen 

pendidikan Islam di lembaga madrasah aliyah. Jurnal Studi Keislaman, 5(1), 267–

281. 

 

 

https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial
https://doi.org/10.51878/manajerial.v5i2.5380
https://doi.org/10.24952/paedagogik.v13i1.3503
https://doi.org/10.31942/mgs.v12i1.4022
https://doi.org/10.54314/jssr.v4i3.680
https://doi.org/10.51878/learning.v4i2.2828

