MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan

Vol. 5 No. 2 Juni 2025

e-ISSN : 2797-5606

p-ISSN : 2797-5592 -~
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial Jurna | P4l

ONTOLOGI, EPISTEMOLOGI, DAN AKSIOLOGI DALAM PENDIDIKAN ISLAM:
MEMBENTUK KARAKTER YANG BERKUALITAS

Dinda Oktarini', Shera?, Aliyah3, Citra Ayu*
Program Studi Pendidikan Islam Anak Usia Dini, Institut Agama Islam Al-Qur’an Al —
Ittifagiah!-234
Email: dindaoktarinil 8@gmail.com!, serahbae92@gmail.com?, aliyahazzal 23@gmail.com?,
citraayul 608@gmail.com*

ABSTRAK

Pembentukan karakter berkualitas dalam pendidikan Islam memerlukan landasan filosofis yang
kokoh untuk menyelaraskan ilmu dengan nilai. Latar belakang masalah ini mendorong
pentingnya pemahaman terhadap kerangka dasar filsafat ilmu. Oleh karena itu, fokus penelitian
ini adalah menganalisis peran integral tiga cabang utama filsafat—ontologi, epistemologi, dan
aksiologi—dalam membentuk sistem pendidikan Islam yang komprehensif. Sebagai langkah
penelitian, metode studi kepustakaan (library research) digunakan untuk mengumpulkan dan
menganalisis data dari berbagai literatur ilmiah, guna mensintesiskan kontribusi masing-masing
cabang filsafat tersebut. Temuan utama menunjukkan bahwa ontologi mendefinisikan hakikat
pendidikan Islam yang berpusat pada tauhid dan tujuan penciptaan manusia sebagai hamba dan
khalifah. Epistemologi mengatur cara perolehan ilmu yang tidak hanya bersumber dari akal dan
indra, tetapi juga berpedoman pada wahyu (Al-Qur’an dan Sunnah). Sementara itu, aksiologi
memberikan dimensi nilai dan etika, yang mengarahkan agar ilmu dimanfaatkan untuk
membentuk akhlak mulia serta mencapai kebaikan di dunia dan akhirat. Kesimpulannya,
integrasi ketiga cabang filsafat ini membentuk sistem pendidikan Islam yang holistik dan sangat
penting untuk melahirkan generasi yang tidak hanya cerdas, tetapi juga berkarakter kuat dan
mampu mengamalkan ilmunya secara bertanggung jawab.

Kata Kunci : Ontologi, Epistimologi, Aksiologi

ABSTRACT

The formation of quality character in Islamic education requires a solid philosophical
foundation to align knowledge with values. This background emphasizes the importance of
understanding the basic framework of the philosophy of science. Therefore, the focus of this
research is to analyze the integral role of three main branches of philosophy—ontology,
epistemology, and axiology—in shaping a comprehensive Islamic education system. As a
research step, a library research method was used to collect and analyze data from various
scientific literature to synthesize the contributions of each branch of philosophy. The main
findings indicate that ontology defines the essence of Islamic education, which is centered on
monotheism and the purpose of human creation as servants and caliphs. Epistemology regulates
the acquisition of knowledge, which is not only sourced from reason and the senses but also
guided by revelation (the Qur'an and Sunnah). Meanwhile, axiology provides a value and
ethical dimension, directing the use of knowledge to develop noble character and achieve
goodness in this world and the hereafter. In conclusion, the integration of these three branches
of philosophy forms a holistic Islamic education system and is crucial for producing a
generation that is not only intelligent but also possesses strong character and is able to apply
their knowledge responsibly.

Keywords: Ontology, Epistemology, Axiology

Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan

543


https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial
mailto:dindaoktarini18@gmail.com1
mailto:serahbae92@gmail.com2
mailto:aliyahazza123@gmail.com3
mailto:citraayu1608@gmail.com

MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan
Vol. 5 No. 2 Juni 2025
e-ISSN : 2797-5606

p-ISSN : 2797-5592 os
Online Journal System : https:/jurnalp4i.com/index.php/manajerial Jurnal P4l
PENDAHULUAN

Pendidikan Islam dapat dipahami sebagai sebuah sistem yang holistik, terdiri dari
berbagai komponen yang saling terhubung secara sinergis untuk mencapai tujuan tertentu.
Menurut Jasnain et al. (2022), sistem ini mencakup keseluruhan spektrum pendidikan, mulai
dari visi, misi, dan tujuan, hingga metode pengajaran, peran guru dan peserta didik, fasilitas,
manajemen, serta penilaian, yang semuanya harus berlandaskan pada ajaran Islam. Bagi
seorang Muslim yang beriman, pendidikan adalah sebuah usaha sadar untuk mengarahkan serta
membimbing potensi dasar yang dimiliki oleh anak didik. Tujuannya adalah agar mereka dapat
mencapai kemampuan yang optimal dalam proses pertumbuhan dan perkembangan mereka,
baik secara intelektual, emosional, maupun spiritual, selaras dengan nilai-nilai luhur Islami.

Salah satu tujuan utama dari sistem pendidikan Islam yang komprehensif ini adalah
pembinaan karakter atau budi pekerti yang mulia. Di era modern yang penuh dengan tantangan
etika dan moral, pendidikan karakter menjadi sebuah kebutuhan yang semakin mendesak.
Untuk dapat merancang sebuah program pendidikan karakter yang kokoh dan efektif,
diperlukan pemahaman yang mendalam mengenai landasan filosofisnya. Filsafat menyediakan
tiga pilar utama untuk menganalisis sebuah konsep secara fundamental, yaitu ontologi,
epistemologi, dan aksiologi. Ketiga pilar ini membantu kita untuk menjawab pertanyaan-
pertanyaan mendasar mengenai hakikat, sumber pengetahuan, dan nilai dari pendidikan
karakter itu sendiri, sehingga implementasinya menjadi lebih terarah dan bermakna.

Pilar pertama adalah ontologi, yang membahas hakikat dari keberadaan sesuatu. Dalam
konteks ini, ontologi pendidikan karakter menelusuri esensi dari pendidikan budi pekerti itu
sendiri, serta hakikat manusia sebagai makhluk yang berpikir dan bermoral (Rahmadani et al.,
2021). Pendidikan karakter pada dasarnya lahir dari kebutuhan fitrah manusia untuk dapat
memahami dan membedakan antara apa yang baik dan apa yang buruk, serta untuk mampu
bertindak berdasarkan pengetahuan tersebut. Ontologi menjadi dasar yang sangat penting
karena ia menganalisis fakta dan kebenaran mengenai mengapa pendidikan karakter itu perlu
ada, yang pada gilirannya menjadi fondasi bagi pemahaman nilai-nilai yang akan diajarkan.

Pilar kedua adalah epistemologi, yang membahas tentang sumber dan cara memperoleh
pengetahuan. Epistemologi dalam Islam memiliki dasar teologis yang kokoh, yaitu wahyu,
sebagai pijakan yang bersifat mutlak dan pasti (Purnomoaji & B.S, 2021). Dengan demikian,
sumber utama dalam menentukan standar baik dan buruk dalam pendidikan karakter Islami
harus selalu merujuk pada Al-Qur'an dan As-Sunnah. Di samping wahyu, epistemologi Islam
juga mengakui berbagai cara lain dalam memperoleh pengetahuan, seperti melalui akal pikiran,
pengamatan empiris, dan intuisi. Selain itu, perilaku, tutur bahasa, dan tindakan para sahabat
Nabi juga layak untuk dijadikan sebagai sumber rujukan dalam menentukan tujuan pendidikan
karakter Islam.

Pilar ketiga adalah aksiologi, yang merupakan cabang filsafat yang secara khusus
membahas dan mempelajari tentang nilai-nilai dan etika, terutama dalam konteks tindakan dan
perilaku manusia. Aksiologi menjawab pertanyaan mengenai "untuk apa" sebuah pengetahuan
atau tindakan itu dilakukan. Dalam pendidikan karakter Islami, aksiologi berfungsi untuk
mengkaji dan menetapkan nilai-nilai luhur apa yang menjadi tujuan akhir dari proses
pendidikan. Ia mempelajari berbagai cara untuk membedakan antara sesuatu yang baik dan
yang buruk, serta menganalisis hubungan antara nilai-nilai yang bersifat subjektif dengan fakta-
fakta eksistensi yang bersifat objektif, sehingga dapat dirumuskan sebuah sistem etika yang
jelas dan aplikatif.

Meskipun Pendidikan Islam memiliki landasan filosofis yang sangat kaya dan
komprehensif, realitas di lapangan sering kali menunjukkan adanya sebuah praktik yang kurang
Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan

544


https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial

MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan

Vol. 5 No. 2 Juni 2025

e-ISSN : 2797-5606

p-ISSN : 2797-5592 -~
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial Jurna | P4l

mendalam. Kondisi idealnya adalah setiap program pendidikan karakter Islami dirancang dan
diimplementasikan dengan kesadaran penuh akan ketiga pilar filosofisnya. Namun,
kenyataannya, pengajaran akhlak di banyak institusi pendidikan sering kali berjalan secara
parsial dan kurang terintegrasi. Pendidikan karakter kerap kali hanya disajikan sebagai sebuah
daftar berisi perintah dan larangan yang harus dihafal, tanpa adanya pembahasan yang
mendalam mengenai hakikat, sumber, dan tujuan nilainya.

Kondisi ini menciptakan sebuah kesenjangan yang signifikan antara kedalaman teoretis
dari pendidikan karakter Islam dengan kedangkalan dalam praktiknya. Ketika pendidikan
karakter hanya bersifat doktrinal dan tidak dilandasi oleh pemahaman filosofis yang kuat, ia
berisiko menjadi tidak efektif dan kurang mampu membekali siswa dengan kerangka moral
yang kokoh. Siswa mungkin mengetahui apa yang benar dan salah, tetapi mereka tidak
memahami mengapa hal tersebut benar atau salah. Kesenjangan antara potensi besar dari
filsafat pendidikan Islam dengan implementasinya yang sering kali dangkal inilah yang menjadi
masalah krusial yang perlu diatasi untuk meningkatkan kualitas pendidikan karakter.

Berangkat dari latar belakang dan kesenjangan masalah tersebut, maka penelitian ini
memiliki sebuah nilai kebaruan yang penting. Inovasi dari penelitian ini terletak pada upayanya
untuk melakukan sebuah kajian filosofis yang sistematis dengan cara merekonstruksi landasan
ontologis, epistemologis, dan aksiologis dari pendidikan karakter dalam Islam. Penelitian ini
bertujuan untuk menjembatani kesenjangan antara teori dan praktik dengan menyajikan sebuah
analisis yang komprehensif mengenai ketiga pilar filsafat tersebut. Kontribusi utama yang
diharapkan adalah tersusunnya sebuah kerangka kerja konseptual yang kokoh, yang dapat
digunakan oleh para pendidik dan pengembang kurikulum sebagai panduan dalam merancang
program pendidikan karakter yang lebih mendalam, bermakna, dan transformatif.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini dirancang sebagai sebuah penelitian kualitatif yang menerapkan metode
studi literatur (/ibrary research) dengan pendekatan filosofis. Fokus penelitian adalah untuk
menganalisis dan mengonstruksi kerangka kerja konseptual mengenai landasan ontologi,
epistemologi, dan aksiologi dalam sistem pendidikan Islam, khususnya dalam konteks
pembentukan karakter yang berkualitas. Data yang digunakan sepenuhnya bersifat sekunder,
dihimpun dari berbagai sumber pustaka yang otoritatif. Sumber-sumber tersebut meliputi
artikel dari jurnal ilmiah terindeks, buku-buku referensi di bidang filsafat pendidikan Islam,
serta karya-karya relevan dari para cendekiawan. Pendekatan ini dipilih untuk memungkinkan
sintesis pemikiran yang mendalam dan komprehensif tanpa melakukan pengumpulan data
empiris di lapangan, melainkan berfokus pada analisis gagasan dan konsep yang sudah ada.

Akuisisi literatur yang relevan dilaksanakan melalui prosedur penelusuran dan seleksi
yang sistematis. Penelusuran sumber data dilakukan pada berbagai basis data akademik digital
seperti Google Scholar dan portal jurnal nasional, dengan menggunakan kombinasi kata kunci
spesifik, antara lain “ontologi pendidikan Islam”, “epistemologi dan wahyu”, “aksiologi
pendidikan karakter”, serta “filsafat ilmu Islam”. Proses seleksi dilakukan secara ketat melalui
penyaringan berdasarkan kriteria relevansi konseptual dengan ketiga cabang filsafat yang
dikaji, kredibilitas akademik sumber (artikel peer-reviewed atau buku dari penerbit ternama),
dan kedalaman analisis yang ditawarkan. Instrumen yang digunakan dalam tahap ini adalah
matriks seleksi literatur untuk memastikan setiap sumber yang dipilih benar-benar valid dan
sesuai dengan fokus penelitian.

Interpretasi terhadap data tekstual yang telah terhimpun dilakukan menggunakan teknik
analisis konten konseptual dan sintesis tematik. Proses ini melibatkan ekstraksi argumen-
argumen kunci dari setiap literatur, yang kemudian dikategorikan berdasarkan tiga pilar
Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan

545


https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial

MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan

Vol. 5 No. 2 Juni 2025

e-ISSN : 2797-5606

p-ISSN : 2797-5592 -~
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial Jurna | P4l

filosofis. Analisis ontologis berfokus pada hakikat pendidikan karakter (Rahmadani et al.,
2021), analisis epistemologis mengkaji sumber pengetahuan yang berlandaskan wahyu
(Purnomoaji & B.S, 2021), dan analisis aksiologis menyelidiki nilai serta tujuan ilmu
(Bahrudin, dkk, 2025). Informasi dari setiap pilar kemudian dibandingkan dan dihubungkan
untuk mengidentifikasi keterkaitan integralnya. Tahap akhir adalah sintesis, di mana peneliti
membangun sebuah narasi argumentatif yang koheren untuk menjelaskan bagaimana integrasi
ketiga cabang filsafat tersebut membentuk fondasi kokoh bagi pendidikan karakter Islam.

PEMBAHASAN
A. Ontologi Dalam Pendidikan Islam

Ontologi adalah cabang filsafat yang membahas hakikat keberadaan , termasuk dasar
dari ilmu pengetahuan. Secara etimologis berasal dari bahasa Yunani, ontos berarti sesuatu yang
ada, dan logos berarti ilmu atau penjelasan. Ontologi mengkaji realitas secara mendalam dan
universal, menjelaskan akar-akar dasar dari ilmu. Menurut para ahli seperti Abdul Mujib,
Soetriono, dan Rita Hanafie, ontologi menjelaskan bagaimana ilmu muncul dari realitas konkret
di dunia nyata. Jujun S. Suriasumantri menegaskan bahwa ilmu membatasi kajiannya pada hal-
hal yang bisa dialami manusia, berbeda dengan agama yang mencakup hal-hal spritual.
Pemahaman ini penting agar ilmu dan agama tidak dipisahkan secara kaku, melainkan saling
melengkapi.

Ontologi sering dikaitkan dengan metafisika, yaitu ilmu yang mempelajari hal-hal di
balik kenyataan fisik, yang tidak dapat dijangkau oleh pancaindra. Metafisika tidak menolak
ilmu pengetahuan, justru membantunya memahami realitas secara lebih dalam. Dalam
pendidikan, terutama filsafat pendidikan, metafisika membantu memahami hakikat manusia
dan tujuan pendidikan secara menyeluruh. Dalam pendidikan Islam, pembahasan tentang
Tuhan sangat penting karena ilmu diyakini bersumber dari Allah, baik melalui wahyu maupun
ciptaan-Nya. Konsep tauhid menjadi dasar seluruh sistem pendidikan Islam, yang tidak
memisahkan ilmu agama dan ilmu umum. Tujuannya adalah penguasaan ilmu dunia untuk
kebahagiaan akhirat, dengan tetap menjaga dan mengembangkan keberagaman secara spiritual.

Manusia bukan hanya objek tetapi juga subjek ilmu. Ilmu tentang manusia menjadi
kompleks karena manusia mempelajari dirinya sendiri. Pendidikan adalah proses interaksi
antara manusia dengan sesamanya dan lingkungannya. Manusia bertanggung jawab untuk
menjaga kehidupan dan alam. Dalam Islam, manusia dipandang sebagai makhluk utuh jasmani
dan ruhani, akal dan hati sebagaimana dijelaskan dalam Alquran dan sunnah. Oleh karena itu,
pendidikan harus memerhatikan kedua aspek tersebut secara seimbang. Filsafat Pendidikan
Islam adalah kajian filosofis yang membahas berbagai persoalan dalam dunia pendidikan
dengan merujuk pada Al-Qur’an dan Hadis sebagai sumber utama, serta pemikiran para filsuf
Muslim sebagai sumber pendukung. Secara etimologis, istilah ontologi berasal dari bahasa
Yunani, yaitu ontos (ada atau keberadaan) dan logos (ilmu atau kajian). Dalam istilah, ontologi
berarti cabang filsafat yang mengkaji hakikat sesuatu, biasanya dimulai dengan pertanyaan
mendasar seperti "apa itu pendidikan?" atau "apa itu filsafat?" (Dona & Aprison, 2024).
Membangun Karakter Islami Berdasarkan Hakikat Ontologis Manusia

Filsafat melalui kajian ontologis membawa kita pada pemahaman tentang adanya
“sebab pertama” (causa prima) dari segala sesuatu. Namun filsafat tidak bisa menjawab secara
pasti tentang apa atau siapa sebab pertama itu. Dalam Islam, hal ini dijawab secara tegas: sebab
pertama adalah Allah, Sang Pencipta dan Pemelihara seluruh alam. Karena itu, dalam
pendidikan Islam, kajian ontologis tidak bisa dipisahkan dari konsep ketuhanan. Hakikat
pendidikan dalam Islam harus bersumber dari wahyu, karena wahyu adalah dasar utama dalam
memahami keberadaan dan tujuan hidup manusia. Berdasarkan wahyu, pendidikan Islam
Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan

546


https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial

MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan

Vol. 5 No. 2 Juni 2025

e-ISSN : 2797-5606

p-ISSN : 2797-5592 -~
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial Jurna | P4l

mengenal tiga istilah utama: ta’lim, tarbiyah, dan ta’dib. Ta’lim berfokus pada aspek
pengetahuan dan kecerdasan intelektual. Tarbiyah lebih menekankan proses pembinaan dan
perkembangan kepribadian secara menyeluruh. Sedangkan ta’dib, menurut Syed Muhammad
Naquib al-Attas, adalah istilah yang paling sesuai karena mengandung makna pendidikan
khusus untuk manusia, bukan makhluk lain. Ketiga konsep ini sebenarnya saling melengkapi
dan harus diterapkan secara seimbang, mencakup ranah kognitif, afektif, dan psikomotorik.

Dalam pandangan ontologi Islam, pendidikan tidak hanya bertujuan untuk mentransfer
ilmu, tetapi juga membentuk insan kamil, yaitu manusia yang berfungsi sebagai hamba Allah
dan khalifah di bumi. Tujuan ini sesuai dengan Al-Qur’an yang menyatakan bahwa manusia
diciptakan untuk menyembah Allah dan mengelola bumi. Konsekuensinya, pendidikan Islam
harus mendorong daya pikir kritis dan dinamis, bukan sekadar bersifat dogmatis. Pemahaman
yang kaku terhadap tradisi justru bertentangan dengan semangat pendidikan Islam yang
menghargai perubahan dan pengembangan ilmu. Salah satu hasil kajian ontologis dalam
pendidikan Islam adalah konsep fitrah, yaitu potensi dasar manusia untuk mengenal Tuhan,
beriman, bertauhid, dan bersikap suci. Pendidikan Islam bertugas mengembangkan potensi
fitrah ini agar manusia bisa hidup sesuai dengan kehendak Allah. Oleh karena itu, seluruh
sistem pendidikan Islam mulai dari kurikulum, metode, hingga tujuan harus disusun
berdasarkan nilai-nilai ilahiah yang bersumber dari wahyu. (Dona & Aprison, 2024).
Konsep Ontologis Manusia sebagai Fondasi Pendidikan Karakter Berbasis Islam
1. Tauhid sebagai Dasar Pendidikan Islam

Pendidikan Islam berakar pada prinsip tauhid, yang tidak hanya menjadi dasar
keimanan, tetapi juga membentuk cara berpikir, perilaku, dan tanggung jawab manusia. Konsep
ini mengajarkan bahwa Allah adalah tujuan utama dalam hidup. Maka dari itu, pendidikan
Islam tidak hanya mengejar prestasi duniawi, melainkan juga kebahagiaan akhirat. Peserta didik
dididik agar seimbang antara nilai spiritual dan material, serta sadar bahwa hidup adalah
kesempatan untuk menanam amal baik sebagai bekal di akhirat. Tujuan akhirnya adalah
mencetak pribadi yang cerdas, bermoral, dan sadar akan tanggung jawabnya kepada Allah, diri
sendiri, dan masyarakat.
2. Manusia sebagai Khalifah dan Tujuan Pendidikan

Dalam pandangan Islam, manusia diciptakan sebagai khalifah di bumi, yang bertugas
menjaga keadilan, merawat alam, dan membangun kehidupan yang berkelanjutan. Pendidikan
Islam diarahkan untuk membentuk individu yang tak hanya unggul secara intelektual, tetapi
juga memiliki karakter dan integritas yang kuat dalam menjalankan tugas kekhalifahan. Ilmu
pengetahuan dan teknologi tidak diajarkan untuk kepentingan pribadi semata, melainkan untuk
kemaslahatan umat. Pendidikan juga membentuk peserta didik menjadi pemimpin yang adil,
bijak, dan penuh tanggung jawab—bukan untuk mengejar kekuasaan, tetapi untuk melayani
dan membawa kebaikan bagi masyarakat.
3. Pendidikan Islam yang Inklusif dan Universal

Pendidikan Islam memiliki sifat yang terbuka dan menyeluruh, menyentuh aspek
spiritual, intelektual, emosional, dan sosial. Pendekatan ini tidak hanya bermanfaat bagi umat
Islam, tapi juga memberikan kontribusi terhadap keadilan dan perdamaian global. Melalui nilai-
nilai toleransi dan dialog lintas budaya, pendidikan Islam bertujuan menciptakan generasi yang
religius sekaligus terbuka terhadap keberagaman. Dengan demikian, pendidikan Islam tidak
hanya membentuk individu berkualitas, tetapi juga menjadi sarana membangun peradaban
dunia yang damai dan adil (Munir, dkk, 2025).
B. Epistimologi sebagai Sumber dan Metode Ilmu dalam Pendidikan Islam

Epistemologi yaitu cabang ilmu atau di kenal sebagai teori pengetahuan, yaitu aspek
filsafat yang membahas bagaimana mendapatkan pengetahuan, tujuan pengetahuan, dan
Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan

547


https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial

MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan

Vol. 5 No. 2 Juni 2025

e-ISSN : 2797-5606

p-ISSN : 2797-5592 -~
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial Jurna | P4l

sumber pengetahuan. Epistemologi adalah bagian dari filsafat untuk memahami metode,teknik,
dan prosedur dalam mendapatkan pengetahuan dan keahlian mencakup metode non-ilmiah,
ilmiah, dan pemecah masalah. Yang di peroleh dari metode non-ilmiah yaitu pengetahuan yang
secara kebetulan, dengan uji coba dan kesalahan, penalaran, asumsi, wewenang, dan
pengalaman (Nur & Jannah, 2024).

Epistemologi pendidikan Islam punya ciri khas yang mendalam, tidak hanya fokus
memperoleh dan menyampaikan ilmu, akan tetapi juga mempertimbangkan aspek spiritual dan
juga moral dalam pembelajaran, Di dalam islam, epistemologi berkaitan erat dengan konsep
wahyu sebagai sumber utama pengetahuan. Al-Qur'an dan hadits adalah sumber utama dalam
sistem ilmu islam. I[jma (konsensus ulama) dan Qiyas (analogi) untuk mengembangkan hukum
dan teori islam (Rahmabh, dkk, 2025). Dalam epistemologi Islam, pengajaran ilmu tidak hanya
transfer Pengetahuan, akan tetapi juga membentuk karakter dan juga akhlak peserta didik,
pendidikan fokus pada penanaman akhlak dan pemahaman, untuk di ajarkan melalui praktik
dan panutan. Epistemologi Pendidikan Islam menegaskan penggabungan Wahyu, akal, dan
pengalaman manusia dalam mendapatkan pengetahuan. Kebiasaan keilmuan Islam yang
mengumpulkan sistem deduktif dan induktif menjadi kunci dalam membangun sistem
pendidikan yang ilmiah sekaligus nilai spiritual. Lewat pendekatan ini, pendidikan islam bisa
berkembang mengikuti kebutuhan zaman, tanpa meninggalkan nilai-nilai yang menjadi
pijakannya (Rahmah, dkk, 2025).

Epistemologi dalam pendidikan Islam menempatkan wahyu sebagai sumber utama
pengetahuan. Wahyu memberikan dasar normatif yang tidak dapat sepenuhnya digantikan oleh
rasio maupun pengalaman empirik. Ajaran-ajaran Al-Qur’an, seperti konsep keimanan dan
pembentukan akhlak mulia, menjadi fondasi dalam membentuk kepribadian peserta didik.
Selain itu, wahyu berfungsi sebagai pedoman etis yang membimbing peserta didik dalam
membedakan antara kebenaran dan kesalahan, serta membentuk pola pikir yang selaras dengan
nilai-nilai Ilahiah. Epistemologi pada dasarnya berusaha menjawab pertanyaan tentang
bagaimana manusia bisa mengetahui sesuatu, serta bagaimana membedakan antara keyakinan,
pendapat, dan kebenaran. Dalam istilah filsafat, epistemologi merupakan cabang yang mengkaji
asal-usul, cara memperoleh, serta keabsahan pengetahuan. Dalam konteks pendidikan Islam,
epistemologi berperan penting untuk memahami bagaimana ilmu digali, diuji kebenarannya,
dan diterapkan—dengan tetap mempertimbangkan wahyu, nalar, serta pengalaman hidup
manusia (Az-Zahra, dkk, 2025).

Dalam epistemologi pendidikan Islam, objek formalnya adalah prinsip-prinsip wahyu
yang menjadi dasar normatif dalam memperoleh pengetahuan, sedangkan objek materialnya
mencakup berbagai fenomena kehidupan manusia yang menjadi ruang penerapan ilmu.
Integrasi antara wahyu, akal, dan pengalaman membentuk suatu pendekatan pembelajaran yang
holistik, kontekstual, dan responsif terhadap dinamika zaman. Oleh karena itu, epistemologi
dapat dipahami sebagai disiplin yang mengkaji proses perolehan, pembenaran, dan penerapan
pengetahuan secara sistematis dalam bingkai nilai-nilai Islam (Muflihah Az-Zahra, dkk, 2025).
Epistemologi merupakan cabang filsafat yang membahas proses memperoleh pengetahuan,
mencakup aspek metode, sumber, serta cara yang digunakan. Dalam konteks manusia,
pembahasan epistemologi tidak hanya menyoroti proses penciptaan secara biologis, tetapi juga
mempertimbangkan pandangan keagamaan, khususnya perspektif Islam melalui Al-Qur’an dan
Hadis. Kajian ini menjadi menarik ketika proses penciptaan manusia ditelaah dari sudut
pandang kesehatan dan kemudian dibandingkan dengan konsep-konsep keislaman.
Epistemologi dapat dimaknai sebagai teori pengetahuan yang mengulas secara komprehensif
seluruh proses dan aktivitas yang terlibat dalam memperoleh ilmu. Dengan demikian,
epistemologi mencakup serangkaian prosedur yang sistematis, baik berupa sumber,
Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan

548


https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial

MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan

Vol. 5 No. 2 Juni 2025

e-ISSN : 2797-5606

p-ISSN : 2797-5592 -~
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial Jurna | P4l

pendekatan, maupun alat yang digunakan dalam mencapai suatu pengetahuan (Az-Zahra, dkk,
2025).

Epistemologi manusia merupakan kajian yang berfokus pada asal-usul, metode, serta
proses terjadinya manusia. Dalam pembahasan ini, muncul berbagai pandangan, salah satunya
dari ilmuwan Barat, Charles Darwin, yang mengemukakan teori evolusi sebagai penjelasan
mengenai asal mula manusia. Teori ini menyatakan bahwa manusia merupakan hasil dari proses
perubahan bertahap dalam jangka waktu panjang yang mengarah pada bentuk kehidupan yang
lebih sempurna (Hayati, 2021). Dalam praktiknya, nilai-nilai epistemologi Islam tercermin
dalam setiap aspek fungsi manajerial, khususnya dalam konteks pendidikan. Pada tahap
perencanaan, prinsip seperti keikhlasan dalam niat dan pertimbangan terhadap kemaslahatan
menjadi pijjakan dalam merumuskan visi, misi, serta strategi pendidikan. Saat pelaksanaan, nilai
ihsan dan profesionalisme menjadi landasan untuk memastikan proses berjalan secara optimal
dan penuh tanggung jawab. Sementara itu, dalam proses evaluasi, prinsip keadilan, objektivitas,
serta akuntabilitas diterapkan untuk menilai capaian dan merumuskan langkah-langkah
perbaikan yang berkelanjutan. Nilai-nilai fundamental dalam epistemologi Islam—seperti
tauhid (pengesaan Tuhan), amanah (tanggung jawab), syura (musyawarah), dan ihsan
(kesungguhan)—menjadi fondasi utama dalam pengelolaan pendidikan agar selaras dengan
tujuan membentuk manusia paripurna (insan kamil).

Dalam epistemologi Islam, ilmu dipandang bukan sekadar kumpulan informasi atau
data, melainkan sebagai cahaya (an-niir) yang membimbing manusia menuju kebenaran dan
keselamatan hidup. [lmu memiliki nilai spiritual yang tinggi, karena berkaitan langsung dengan
petunjuk Ilahi. Oleh karena itu, ilmu dalam pandangan Islam merupakan amanah yang harus
dijaga, dipelajari, dan diamalkan dengan penuh tanggung jawab, baik secara individual maupun
sosial. Nilai-nilai epistemologi Islam memiliki keterkaitan yang erat dengan praktik
pendidikan, khususnya dalam ranah manajerial. Dalam perspektif pendidikan Islam, kegiatan
manajerial tidak semata-mata ditujukan untuk mencapai efisiensi organisasi, melainkan juga
mengemban misi spiritual dan moral. Manajemen pendidikan yang berlandaskan epistemologi
Islam akan melahirkan kebijakan dan tindakan yang tidak hanya rasional secara administratif,
tetapi juga berlandaskan etika, penuh tanggung jawab, serta mengarah pada keberkahan dan
kemaslahatan. Dengan demikian, epistemologi Islam berperan sebagai landasan nilai dalam
merumuskan strategi, mengelola sumber daya, serta menetapkan keputusan yang berorientasi
pada pencapaian tujuan pendidikan yang holistic (Wahidah & Solichin, 2025).

Konstribusi Nilai-Nilai Aksiologis Dalam Pendidikan Islam

Menurut Bahrudin,dkk (2025) Aksiologi berasal dari bahasa Yunani, yaitu axios yang
berarti nilai, dan logos yang berarti ilmu atau teori. Maka, secara sederhana, aksiologi dapat
diartikan sebagai ilmu yang membahas tentang nilai. Aksiologi mencakup nilai-nilai yang
berkaitan dengan kegunaan ilmu pengetahuan dan penyelidikan terhadap prinsip-prinsip nilai
yang menjadi dasar dalam menilai tingkah laku manusia.

Aksiologi berperan penting dalam menentukan apa yang dianggap baik, bagaimana
manfaat dari perilaku yang baik tersebut, dan sejauh mana pengaruhnya dalam kehidupan
sosial, termasuk terhadap generasi muda dan anak-anak. Sebuah pengetahuan atau ilmu tidak
bisa disebut sebagai "ilmu sejati" jika tidak mengandung nilai atau manfaat. Oleh karena itu,
setiap cabang ilmu, termasuk pendidikan Islam, harus memiliki dasar aksiologis.

Lebih jauh, aksiologi juga berfungsi sebagai pedoman untuk mengantisipasi dampak
negatif dari perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi agar tetap berada dalam koridor
kemanusiaan. Ada tiga peran utama aksiologi:

1. Menjaga arah keilmuan, agar selalu berlandaskan kejujuran dan tidak berpihak pada
kepentingan pribadi.
Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan

549


https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial

MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan

Vol. 5 No. 2 Juni 2025

e-ISSN : 2797-5606

p-ISSN : 2797-5592 -~
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial Jurna | P4l

2. Memilih objek kajian secara etis, yang tidak merusak kodrat atau martabat manusia, serta
bebas dari nilai-nilai dogmatis atau kepentingan politik.

3. Mengembangkan ilmu pengetahuan demi meningkatkan taraf hidup manusia dengan tetap
menjaga keseimbangan alam dan nilai-nilai kemanusiaan (Jasnain et al, 2022).

Dalam pandangan Islam, pendidikan adalah amanah dari Tuhan. Oleh karena itu, segala
bentuk usaha dalam pendidikan harus dipertanggungjawabkan kepada-Nya. Nilai-nilai
pendidikan tidak cukup jika hanya berdasarkan hasil renungan manusia, tetapi juga harus
bersumber dari nilai ketauhidan dan wahyu Ilahi. Di sinilah pentingnya etika profetik etika yang
berlandaskan nilai-nilai ketuhanan dalam mengembangkan pendidikan Islam. Masalah
aksiologi dalam filsafat pendidikan Islam menyangkut pada tujuan akhir dari pendidikan itu
sendiri yakni tentang manfaat dan kegunaannya dalam kehidupan. Aksiologi berusaha
mengintegrasikan nilai-nilai pendidikan Islam ke dalam kehidupan manusia, baik dari sisi
spiritual maupun sosial.

Konstribusi Nilai-Nilai Aksiologis Dalam Pendidikan Islam

Menurut Latifah, dkk (2025) Aksiologi ialah cabang filsafat yang mempelajari nilai-
nilai, termasuk nilai moral (etika), nilai keindahan (estetika), dan nilai kebenaran (logika).
Dalam konteks filsafat pendidikan, aksiologi menjadi landasan penting karena berkaitan
langsung dengan penilaian terhadap sikap, perilaku, dan tujuan dari proses pendidikan. Secara
bahasa, kata aksiologi berasal dari bahasa Yunani, yaitu axios yang berarti "nilai atau kegunaan"
dan logos yang berarti "ilmu atau pemahaman". Dalam pengertiannya, aksiologi adalah kajian
filsafat yang menyelidiki makna dan dasar dari penilaian terhadap perilaku manusia
berdasarkan sudut pandang filsafat. Nilai yang dibahas dalam aksiologi tidak hanya soal baik
dan buruk, tapi juga mencakup benar atau salah (logika), serta indah atau tidak indah (estetika).
Aksiologi mempertanyakan apakah ilmu pengetahuan hanya bertugas menjelaskan kenyataan,
atau juga harus mampu menyelesaikan masalah-masalah praktis dalam kehidupan.

Secara umum, aksiologi merupakan cabang filsafat yang membahas tentang nilai dan
terdiri dari dua aspek utama, yaitu etika dan estetika. Etika adalah kajian tentang penilaian
moral terhadap sikap manusia, yang memandang bahwa setiap tindakan tidak pernah netral,
melainkan dapat dinilai baik atau buruk berdasarkan dampaknya. Dalam dunia pendidikan,
khususnya pendidikan Islam, etika memegang peranan krusial dalam pembentukan karakter
serta menjadi landasan moral untuk menemukan dan mempertahankan kebenaran. Di sisi lain,
estetika merupakan kajian tentang nilai keindahan, yang menilai sesuatu berdasarkan persepsi
indah atau tidaknya sebuah karya. Aspek ini juga penting karena keindahan dapat memengaruhi
kenyamanan, kebahagiaan, dan kualitas pengalaman hidup seseorang.

Kajian nilai dalam aksiologi dapat dibedakan menjadi tiga pendekatan utama. Pertama,
objektivitas nilai, yang menganggap nilai sebagai sesuatu yang dapat diukur secara logis dan
rasional dengan standar yang diterima umum. Kedua, subjektivitas nilai, yang memandang
bahwa nilai lahir dari perasaan dan pengalaman individu, bukan berasal dari dunia objektif.
Ketiga, penilaian sebagai kondisi mental, di mana nilai ditentukan oleh keadaan batin atau
psikologis seseorang terhadap suatu objek. Di era modern yang penuh dengan kemajuan ilmu
pengetahuan dan teknologi, ketiga cara pandang terhadap nilai ini menjadi relevan karena
aksiologi berperan penting untuk mengarahkan penggunaan ilmu agar tetap berpijak pada
kemaslahatan dan nilai-nilai kemanusiaan.

Meskipun sebagian ilmuwan berpendapat bahwa ilmu bersifat netral dan objektif, dari
sudut pandang aksiologi, kebenaran suatu ilmu justru diukur dari sejauh mana ia memberikan
manfaat bagi manusia. Tanpa landasan nilai-nilai aksiologis, ilmu pengetahuan berisiko
membawa dampak negatif bagi kehidupan sosial. Oleh karena itu, aksiologi memiliki tiga peran
utama: sebagai arahan agar ilmu digunakan untuk menjaga kebenaran, sebagai penuntun dalam
Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan

550


https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial

MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan

Vol. 5 No. 2 Juni 2025

e-ISSN : 2797-5606

p-ISSN : 2797-5592 -~
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial Jurna | P4l

memilih objek kajian dengan menjunjung tinggi etika, dan sebagai dasar pengembangan ilmu
untuk meningkatkan taraf hidup serta melestarikan lingkungan. Di tengah pesatnya
perkembangan teknologi seperti e-commerce dan e-education, aksiologi berfungsi sebagai
pengendali etis agar inovasi tetap mendukung nilai-nilai kemanusiaan dan tidak menciptakan
masalah baru.

Peran krusial aksiologi ini terlihat jelas dalam dunia pendidikan, terutama dalam
konteks pendidikan Islam, di mana nilai-nilai aksiologis berfungsi sebagai pedoman untuk
merancang sistem yang berorientasi pada pengembangan pribadi yang etis, kreatif, dan
berakhlak mulia. Pendidikan Islam tidak hanya berfokus pada aspek teknis pembelajaran, tetapi
juga menanamkan nilai moral dan spiritual sebagai arah perkembangan peserta didik. Melalui
pendekatan etika dan estetika, pendidikan diarahkan agar peserta didik dapat tumbuh menjadi
pribadi yang seimbang secara mental, spiritual, dan sosial, dengan senantiasa
mempertimbangkan latar belakang budaya serta potensi unik setiap individu.

Hakikat Pendidikan Dalam Perspektif Aksiologi

Menurut Halik (2020) Pendidikan adalah bagian dari proses kehidupan manusia yang
terus berkembang. Salah satu isu paling penting dalam pendidikan adalah penetapan tujuan.
Tujuan menjadi kunci arah dalam proses pendidikan, sebab tanpa tujuan yang jelas, proses
mendidik bisa kehilangan arah bahkan menyimpang. Dalam pandangan Islam, tujuan utama
pendidikan adalah mempersiapkan manusia untuk menjalani kehidupan dunia sekaligus
kehidupan akhirat. Tujuan akhir pendidikan dalam Islam tidak bertentangan dengan ruh ajaran
Islam. Justru, ia mendorong manusia untuk mengarahkan seluruh proses pendidikan kepada
pencapaian kehidupan dunia yang bermakna dan akhirat yang baik.

Pendidikan Islam memiliki cakupan yang sangat luas, tidak terbatas pada lembaga
formal seperti sekolah atau pesantren, melainkan menjadi tanggung jawab seluruh elemen
masyarakat. Tujuan utamanya adalah membentuk manusia dengan karakter yang baik dan
akhlak yang mulia. Landasan fundamental dari pendidikan ini adalah mempersiapkan individu
untuk menjalani kehidupan dunia dan akhirat secara seimbang, di mana kedua aspek tersebut
tidak dipisahkan, melainkan dianggap sebagai satu kesatuan yang saling melengkapi dalam
perjalanan hidup seorang Muslim.

Selain landasan akhlak dan spiritual, pendidikan Islam juga memberikan perhatian besar
pada aspek praktis dan intelektual. Tujuannya adalah mempersiapkan individu agar dapat
mencari rezeki secara mandiri dan mengembangkan keterampilan profesional yang bermanfaat
bagi kehidupan. Hal ini diimbangi dengan upaya menumbuhkan semangat ilmiah dan rasa ingin
tahu yang mendalam, di mana pelajar diarahkan untuk mencintai ilmu pengetahuan bukan
hanya untuk tujuan praktis, tetapi juga sebagai bentuk ibadah intelektual. Dengan demikian,
pendidikan Islam berupaya membekali pelajar dengan keahlian teknis dan profesionalisme
yang tinggi, sembari memastikan mereka tetap berpegang teguh pada nilai moral dan
keagamaan.

Seluruh tujuan tersebut tidak dirumuskan secara sembarangan, melainkan didasarkan
pada filsafat pendidikan Islam yang mendalam. Filsafat ini berangkat dari keyakinan bahwa
manusia diciptakan oleh Allah dengan tujuan dan tanggung jawab yang jelas, bukan secara
kebetulan. Setiap individu memiliki hakikat alami atau fitrah untuk beribadah dan menjalankan
perannya sebagai khalifah di bumi. Oleh karena itu, perumusan tujuan pendidikan harus mampu
menjawab kebutuhan sosial, mempertahankan nilai-nilai luhur, serta menghadapi tantangan
zaman modern, sambil senantiasa menjaga keselarasan antara kesejahteraan dunia dan
keselamatan akhirat dalam bingkai nilai-nilai Islam.

Aksiologi Dalam Ilmu Dan Pendidikan: Refleksi Atas Nilai Dan Tujuan Keilmuan

Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan

551


https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial

MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan

Vol. 5 No. 2 Juni 2025

e-ISSN : 2797-5606

p-ISSN : 2797-5592 -~
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial Jurna | P4l

Aksiologi merupakan bagian dari filsafat yang menitikberatkan kajiannya pada aspek
nilai, terutama yang berkaitan dengan manfaat dan arah penggunaan ilmu pengetahuan.
Pendekatan ini tidak hanya mempertanyakan apa isi dari ilmu itu sendiri atau bagaimana ia
diperoleh, tetapi juga menelusuri maksud dan dampaknya dalam kehidupan manusia. Dalam
sudut pandang aksiologis, ilmu tidak bisa dilepaskan dari dimensi nilai. Proses perumusan dan
pemanfaatan ilmu selalu berada dalam konteks sosial dan budaya tertentu, sehingga nilai-nilai
etika dan moral tidak dapat diabaikan. dalam situasi tertentu, ilmu harus diletakkan dalam
bingkai nilai-nilai masyarakat agar hasilnya tidak menimbulkan kerugian, melainkan mampu
memberi kontribusi positif bagi kesejahteraan bersama.

Dalam dunia pendidikan, keberadaan aksiologi memiliki peranan yang sangat penting.
Pendidikan seharusnya tidak hanya difokuskan pada penguasaan aspek kognitif atau
pengetahuan teoretis, tetapi juga harus diarahkan pada pembentukan karakter, nilai-nilai
kemanusiaan, dan tanggung jawab moral peserta didik. Oleh karena itu, diperlukan pendekatan
yang dikenal sebagai etika profetik—suatu kerangka etis yang berakar pada nilai-nilai
ketuhanan. Etika ini bertujuan untuk mengembangkan ilmu pendidikan yang tidak hanya
rasional, tetapi juga berorientasi pada misi kemanusiaan dan spiritualitas. Dalam kerangka ini,
pendidikan mengedepankan tiga prinsip utama: memanusiakan manusia (humanisasi),
membebaskan dari ketertindasan (liberasi), dan mengarahkan pada kesadaran transendental
(transendensi). Nilai-nilai tersebut memberikan fondasi yang kuat agar proses pendidikan
mampu membentuk pribadi yang seimbang antara akal, hati, dan tindakan.

Dengan demikian, aksiologi memberikan pemahaman bahwa ilmu pengetahuan
seharusnya tidak dijadikan alat kekuasaan atau dominasi semata, melainkan sebagai sarana
untuk membangun kehidupan yang lebih bermakna dan berkeadilan. Pendidikan yang berpijak
pada nilai-nilai aksiologis dan etika profetik akan mampu menghasilkan generasi yang bukan
hanya kompeten secara akademik, tetapi juga berintegritas secara moral dan spiritual. Dalam
era modern yang penuh tantangan dan perubahan, keberadaan nilai dalam ilmu menjadi penentu
utama arah dan dampaknya bagi umat manusia. Oleh karena itu, ilmu yang dikembangkan dan
diajarkan dalam sistem pendidikan harus senantiasa diiringi dengan pertimbangan etis agar
tetap relevan, bermanfaat, dan membawa kebaikan bagi kehidupan bersama (Qadafi, dkk,
2024).

Aksiologi merupakan kajian filosofis yang membahas tentang nilai-nilai, mencakup
pemahaman atas arti, sifat, asal-usul, jenis, kriteria, serta status epistemologis dari nilai tersebut.
Sebagai salah satu cabang filsafat, aksiologi menelaah secara mendalam hakikat nilai, termasuk
di dalamnya nilai-nilai kebenaran, keindahan, kebaikan, serta nilai religius. Dalam konteks
pendidikan karakter, landasan aksiologis berfungsi sebagai pijakan penting bagi para pendidik
dalam merumuskan hubungan antara makna hidup dan tujuan pendidikan. Melalui pendekatan
ini, pendidik dapat berpikir secara reflektif dan klarifikatif, sehingga mampu merancang
program pendidikan karakter yang tidak hanya bernilai secara teori, tetapi juga kontekstual dan
relevan dengan realitas kehidupan di era global saat ini (Gustiawan, dkk, 2022).

Aksiologi dalam pendidikan merujuk pada dimensi nilai yang menjadi dasar normatif
dalam seluruh proses pendidikan. Dalam konteks pendidikan Islam, proses pembelajaran tidak
hanya difokuskan pada aspek kognitif dan teknis semata, tetapi juga bertumpu pada nilai-nilai
transendental yang menjadi arah sekaligus fondasi dalam membentuk manusia yang utuh dan
paripurna. Nilai-nilai utama dalam pendidikan Islam meliputi tauhid, yaitu keyakinan terhadap
keesaan Tuhan yang menjadi dasar dari seluruh orientasi hidup manusia. Selain itu, akhlak
menjadi perwujudan nyata dari nilai-nilai moral dalam perilaku sehari-hari. Keadilan juga
menjadi nilai penting sebagai prinsip dalam membangun hubungan sosial yang seimbang dan
tidak diskriminatif. Sementara itu, kasih sayang (rahmah) menjadi fondasi dalam menjalin
Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan

552


https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial

MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan

Vol. 5 No. 2 Juni 2025

e-ISSN : 2797-5606

p-ISSN : 2797-5592 -~
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial Jurna | P4l

hubungan yang harmonis antara manusia dengan sesama makhluk dan alam semesta.
Kemaslahatan pun menjadi pijakan penting dalam memastikan bahwa setiap kebijakan dan
praktik pendidikan memberikan manfaat yang luas bagi kehidupan bersama (Arini et al., 2025;
Fadilah et al., 2025; Handayani & Khori, 2025; Rahmawati et al., 2024).Dalam pandangan
aksiologi Islam, pendidikan diposisikan sebagai sarana utama dalam membentuk karakter dan
akhlak secara komprehensif, tidak hanya pada level individu, tetapi juga dalam ruang sosial
kolektif. Proses pendidikan tidak dipahami sebatas penyampaian ilmu, tetapi lebih jauh lagi
sebagai proses transformasi diri menuju pribadi yang menjunjung tinggi nilai-nilai kehidupan.
Sejak masa Nabi Muhammad SAW, pendidikan telah diarahkan sebagai instrumen tahdzib al-
nafs atau penyucian jiwa, dengan tujuan melahirkan manusia yang bukan hanya cerdas secara
intelektual, tetapi juga memiliki budi pekerti luhur, jujur, dan bertanggung jawab. Dalam hal
ini, proses pembelajaran sangat menekankan pentingnya penghayatan terhadap nilai-nilai Al-
Qur’an, yang ditanamkan melalui keteladanan, pembiasaan, dan pengalaman yang kontekstual
dengan kehidupan nyata peserta didik (Junaidi, dkk, 2025).

Tujuan utama dari aksiologi pendidikan Islam adalah melahirkan insan kamil, yakni
manusia paripurna yang mampu menyeimbangkan antara aspek ruhani dan jasmani, serta antara
potensi akal dan petunjuk wahyu. Konsep insan kamil tidak dimaknai sebagai gagasan utopis
yang abstrak, melainkan sebagai pribadi nyata yang menjadikan ilmu pengetahuan sebagai
sarana ibadah, pengabdian sosial, dan kontribusi aktif dalam pembangunan peradaban.
Pendidikan Islam, dalam kerangka ini, diarahkan untuk tidak hanya membentuk individu yang
berpengetahuan, tetapi juga membentuk tatanan masyarakat yang ideal—yakni masyarakat
madani (civil society) yang menjunjung tinggi nilai keadilan, keterlibatan aktif warga, serta
penghargaan terhadap hak asasi manusia yang berlandaskan spiritualitas Islam.

Dengan demikian, pendidikan tidak boleh dipahami secara sempit sebagai upaya
mencetak sumber daya manusia unggul dalam aspek teknis atau ekonomi semata. Lebih dari
itu, pendidikan Islam bertuyjuan membentuk ummatan wasathan—yakni komunitas yang
moderat, beradab, dan memiliki keunggulan moral. Inilah esensi dari pendidikan Islam yang
berlandaskan aksiologi: menciptakan keseimbangan, kematangan pribadi, dan kontribusi sosial
yang berbasis nilai-nilai Ilahiah (Junaidi, dkk, 2025).

Aksiologi dalam pendidikan berfokus pada pemahaman mengenai nilai-nilai dan arah
tujuan dari proses pendidikan itu sendiri. Dalam konteks pendidikan Islam, nilai-nilai seperti
kejujuran, tanggung jawab, dan integritas bukan hanya pelengkap, tetapi merupakan inti dari
visi pendidikan. World Conference on Muslim Education (WCME) menegaskan bahwa
pendidikan Islam idealnya bersifat holistik, yaitu menyentuh seluruh dimensi kehidupan
manusia—meliputi aspek spiritual, intelektual, emosional, dan sosial. Tujuan utama dari
pendekatan ini adalah membentuk individu yang tidak hanya unggul dalam ranah akademik,
tetapi juga berkarakter luhur dan mampu berkontribusi secara konstruktif bagi kehidupan sosial.

Selain itu, pendidikan Islam juga memuat pengajaran tentang kepemimpinan yang adil
dan bijaksana. Sebagai khalifah di muka bumi, manusia diposisikan sebagai pemimpin yang
memiliki tanggung jawab untuk menebar kebermanfaatan dan membawa perubahan positif
dalam lingkungannya. Oleh sebab itu, kurikulum pendidikan Islam perlu dirancang secara
integratif dengan memasukkan nilai-nilai kepemimpinan profetik, seperti keberanian dalam
kebenaran, keadilan dalam bersikap, serta kasih sayang dalam berinteraksi. Dengan
internalisasi nilai-nilai tersebut, pendidikan Islam diharapkan mampu melahirkan generasi
pemimpin masa depan yang berakhlak mulia, visioner, dan berdaya guna dalam membangun
masyarakat yang lebih baik (Munir, dkk, 2025).

Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan

553


https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial

MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan
Vol. 5 No. 2 Juni 2025
e-ISSN : 2797-5606

p-ISSN : 2797-5592 os
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial Jurna | P4l
KESIMPULAN

Ontologi adalah cabang filsafat yang membahas hakikat keberadaan dan dasar ilmu.
Ilmu dianggap lahir dari kenyataan yang bisa dialami, berbeda dengan agama yang juga
mencakup hal spiritual. Namun, keduanya sebaiknya saling melengkapi, bukan dipisahkan.
Ontologi berkaitan erat dengan metafisika yang membahas hal-hal di balik kenyataan fisik.
Dalam pendidikan Islam, pemahaman tentang Tuhan menjadi dasar karena ilmu diyakini
berasal dari Allah. Tauhid menjadi fondasi utama, menyatukan ilmu agama dan umum untuk
keseimbangan hidup dunia dan akhirat. Epistemologi adalah cabang filsafat yang membahas
bagaimana manusia memperoleh pengetahuan, baik melalui metode ilmiah maupun non-ilmiah
seperti pengalaman, intuisi, dan otoritas. Fokusnya adalah pada cara dan validitas pengetahuan.
Epistemologi pendidikan Islam menekankan bahwa ilmu tidak hanya bersumber dari akal, tapi
juga dari wahyu. Al-Qur’an, Hadis, ijma, dan qiyas menjadi dasar utama, dengan tujuan
membentuk peserta didik yang berilmu sekaligus berakhlak.

Aksiologi adalah ilmu yang membahas nilai dan kegunaan pengetahuan, terutama dalam
kehidupan manusia. Dalam pendidikan Islam, aksiologi memastikan bahwa ilmu tidak hanya
bermanfaat secara praktis, tapi juga sejalan dengan etika, spiritualitas, dan kemanusiaan. Tujuan
pendidikan Islam tidak hanya untuk dunia, tetapi juga akhirat. Selain membentuk akhlak,
pendidikan Islam menyiapkan peserta didik agar cerdas, terampil, dan beriman, serta mampu
menjalankan perannya sebagai khalifah di bumi. Aksiologi memberikan arah penting bagi ilmu
dan pendidikan agar tidak hanya mengejar pengetahuan semata, tetapi juga mempertimbangkan
nilai-nilai etika, moral, dan spiritual. Ilmu seharusnya digunakan untuk kebaikan bersama,
bukan sekadar alat kekuasaan.Dalam pendidikan Islam, pendekatan aksiologis menekankan
pembentukan karakter yang seimbang antara akal, hati, dan tindakan. Nilai-nilai seperti tauhid,
akhlak, keadilan, dan kasih sayang menjadi dasar dalam mencetak generasi yang berilmu dan
berintegritas.Dengan demikian, pendidikan yang berlandaskan aksiologi mampu melahirkan
individu yang tidak hanya cerdas secara akademik, tetapi juga mampu berkontribusi positif bagi
masyarakat dan peradaban.

DAFTAR PUSTAKA

Arini, A., et al. (2025). Evaluasi manajemen pendidikan di Madrasah Negeri di Kalimantan
Timur: Peran sistem informasi dalam penjaminan mutu pendidikan. Social: Jurnal
Inovasi Pendidikan IPS, 5(2), 446. https://doi.org/10.51878/social.v5i12.5726

Az-Zahra, M., et al. (2025). Ilmu pendidikan Islam dalam perspektif filsafat ilmu. Episteme:
Jurnal Pengembangan llmu Keislaman, 6(2), 343.

Bahrudin, A., et al. (2025). Filsafat pendidikan Islam perspektif ontologi, epistemologi dan
aksiologi. Jurnal Ilmiah Dikdaya, 2(1), 92-96.
https://doi.org/10.59024/jipa.v2i1.530

Dona, R., & Aprison, W. (2024). Ontologi dalam pendidikan Islam. /ndonesian Research
Journal on Education, 4(1), 150—157. https://doi.org/10.31004/irje.v4i1.453

Fadilah, L. N., et al. (2025). Kontribusi ilmu pengetahuan Islam dalam pembentukan karakter
untuk meningkatkan mutu pendidikan. Cendekia: Jurnal llmu Pengetahuan, 5(2),
496. https://doi.org/10.51878/cendekia.v5i2.4707

Gustiawan, R., et al. (2022). Pandangan filsafat terhadap pendidikan karakter secara ontologi,
epistimologi, dan aksiologi (studi literatur). Didaktik: Jurnal limiah PGSD STKIP
Subang, 8(2), 2537-2547. https://doi.org/10.36989/didaktik.v8i2.570

Halik, A. (2020). Ilmu pendidikan Islam: Perspektif ontologi, epistemologi, aksiologi. Istigra’:
Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran Islam, 7(2).

Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan

554


https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial
https://doi.org/10.51878/social.v5i2.5726
https://doi.org/10.59024/jipa.v2i1.530
https://doi.org/10.31004/irje.v4i1.453
https://doi.org/10.51878/cendekia.v5i2.4707
https://doi.org/10.36989/didaktik.v8i2.570

MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan

Vol. 5 No. 2 Juni 2025

e-ISSN : 2797-5606

p-ISSN : 2797-5592 -~
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial Jurna | P4l

Handayani, D., & Khori, Q. (2025). Transformasi pendidikan Islam dalam cengkeraman
kekuasaan orde baru. Manajerial: Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi
Pendidikan, 5(2), 277. https://doi.org/10.51878/manajerial.v5i2.5380

Hayati, N. (2021). Konsep manusia berdasarkan tinjauan filsafat (telaah aspek ontologi,
epistemologi dan aksiologi manusia). Forum Paedagogik, 12(1), 109-131.
https://doi.org/10.24952/paedagogik.v1311.3503

Jasnain, T., et al. (2022). Kajian ontologi, epistemologi dan aksiologi dalam pendidikan Islam
di Indonesia. Al-Fatih: Jurnal Pendidikan Dan Keislaman, 5(1), 43-56.

Junaidi, M. M., et al. (2025). Kajian hakikat pendidikan Islam melalui pendekatan ontologis,
epistemologis, dan aksiologis. Artikel Ilmiah Nurul, 8(2), 40—46.

Latifah, S. I, et al. (2025). Nilai-nilai aksiologis dalam filsafat pendidikan Islam.

Munir, K. (2025). Pendidikan Islam dalam perspektif world conferences on Muslim education:
Tela’ah ontologis, epistemologis, dan aksiologis. Jurnal Pendidikan Islam, 14(1),
925-940.

Nur, S., & Jannah, S. (2024). Urgensi filsafat pendidikan Islam dalam membentuk sumber daya
manusia yang berkualitas di era modernisasi. Jurnal Pendidikan, 2(6), 311-323.

Purnomoaji, A., & B.S., A. W. (2021). Epistemologi pendidikan karakter islami di madrasah
ibtidaiyah. Magistra: Media Pengembangan Ilmu Pendidikan Dasar Dan
Keislaman, 12(1), 19. https://doi.org/10.31942/mgs.v12i1.4022

Qadafi, M., et al. (2024). Filsafat pendidikan Islam. Jurnal llmiah Pendidikan Kebudayaan Dan
Agama, 2(1), 92-96.

Rahmadani, E., et al. (2021). Ontologi, epistemologi, aksiologi dalam pendidikan karakter.
Journal of Science and Social Research, 4(3), 307.
https://doi.org/10.54314/jssr.v413.680

Rahmah, E. F., et al. (2025). Transformasi pendidikan Islam di era globalisasi dalam perspektif
epistemologi ilmu. Jurnal Pendidikan, 2(1), 167-176.

Rahmawati, D., et al. (2024). Kerjasama antar ummat beragama dalam bidang pendidikan untuk
mewujudkan generasi rahmatan lil alamin. Learning: Jurnal Inovasi Penelitian
Pendidikan dan Pembelajaran, 4(2), 174.
https://doi.org/10.51878/learning.v4i2.2828

Wahidah, R., & Solichin, M. M. (2025). Telaah epistemologis atas praktik manajemen
pendidikan Islam di lembaga madrasah aliyah. Jurnal Studi Keislaman, 5(1), 267—
281.

Copyright (c) 2025 MANAJERIAL : Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi Pendidikan

555


https://jurnalp4i.com/index.php/manajerial
https://doi.org/10.51878/manajerial.v5i2.5380
https://doi.org/10.24952/paedagogik.v13i1.3503
https://doi.org/10.31942/mgs.v12i1.4022
https://doi.org/10.54314/jssr.v4i3.680
https://doi.org/10.51878/learning.v4i2.2828

