
LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran 

Vol. 5 No. 1 Februari 2025 

E-ISSN : 2777-0575  

P-ISSN : 2777-0583 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/learning  

Copyright (c) 2025 LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran 
452 

 NILAI- NILAI PENDIDIKAN ISLAM DALAM KEARIFAN LOKAL PULAU 

PAJENEKANG (STUDI  TRADISI TAMMU TAUNG DALAM PEMBENTUKAN 

SIKAP SOSIAL DAN RELIGIUS MASYARAKAT) 

 

M. Aris Akin 1, Radiatan Mardiah 2  

STAI DDI Pangkep1,2 

e-mail: arisakin1983@gmail.com1, radiatanmardiah91@gmail.com2  

 

ABSTRAK 

Melestarikan warisan budaya bangsa adalah kewajiban setiap individu sebagai bagian dari 

masyarakat yang mewarisinya. Nilai-nilai budaya yang diturunkan oleh nenek moyang kita 

bukan hanya menjadi kebanggaan, tetapi juga simbol identitas suatu bangsa di kancah global. 

Oleh karena itu, penelitian mengenai kebudayaan tradisional, khususnya dalam aspek nilai-nilai 

pendidikan yang terkandung di dalamnya, sangat penting untuk terus digali dan dikembangkan. 

Penelitian ini memiliki fokus utama pada Nilai-nilai pendidikan Islam Dalam Kearifan Lokal 

Warga Pulau Pajenekang Pangkep Melalui Tradisi Ritual Tammu Taung di Pulau Pajenekang, 

Kabupaten Pangkep. Metode penelitian yang diterapkan adalah kualitatif dengan pendekatan 

fenomenologis untuk mendalami pengalaman serta makna yang terkandung dalam praktik 

tersebut. Hasil penelitian menunujukkan bahwa: (1) Tradisi ritual Tammu Taung di Pulau 

Pajenekang merupakan warisan budaya yang mengandung nilai-nilai sejarah, spiritual, sosial, 

dan pendidikan. Ritual ini dilakukan setiap tahun untuk mengenang perjuangan tokoh-tokoh 

penting seperti Syekh Naiman Petta Rabbu dan Gallarang Bantang Harun Rasyid dalam 

melawan penjajahan Belanda. (2) Di balik perayaan ini, terdapat nilai-nilai pendidikan Islam 

yang terkandung dalam setiap aspek ritualnya. Nilai Ilahiyah, sosial, patriotisme, dan 

pendidikan moral diajarkan melalui kebersamaan, gotong royong, serta penghormatan terhadap 

ajaran Islam dan perjuangan sejarah.  

Kata Kunci:  Tammu Taung, Pulau Pajenekang, Nilai Pendidikan Islam 

 

ABSTRACT 

Preserving the nation's cultural heritage is the duty of every individual as part of the society that 

inherits it. The cultural values passed down by our ancestors are not only a source of pride but 

also a symbol of a nation's identity on the global stage. Therefore, research on traditional 

culture, especially regarding the educational values contained within it, is crucial to continue 

exploring and developing. This research focuses primarily on the Islamic educational values 

within the local wisdom of the people of Pajenekang Island, Pangkep, through the Tammu 

Taung ritual tradition in Pajenekang Island, Pangkep Regency. The research method applied is 

qualitative with a phenomenological approach to delve into the experiences and meanings 

contained in these practices. The results show that: (1) The Tammu Taung ritual tradition on 

Pajenekang Island is a cultural heritage that encompasses historical, spiritual, social, and 

educational values. This ritual is performed annually to commemorate the struggles of key 

figures such as Syekh Naiman Petta Rabbu and Gallarang Bantang Harun Rasyid in fighting 

against the Dutch colonialists. (2) Behind this celebration, there are Islamic educational values 

embedded in every aspect of the ritual. Divine values, social values, patriotism, and moral 

education are taught through togetherness, mutual cooperation, and respect for Islamic 

teachings and historical struggles.  

Keywords: Tammu Taung, Pajenekang Island, Islamic Educational Values 

 

 

 

https://jurnalp4i.com/index.php/learning
mailto:arisakin1983@gmail.com
mailto:radiatanmardiah91@gmail.com


LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran 

Vol. 5 No. 1 Februari 2025 

E-ISSN : 2777-0575  

P-ISSN : 2777-0583 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/learning  

Copyright (c) 2025 LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran 
453 

PENDAHULUAN 

Pendidikan merupakan sebuah proses fundamental yang bertujuan untuk mengubah 

perilaku dan etika seseorang menuju kehidupan dan arah yang lebih baik (Rizal, 2016). Proses 

ini tidak hanya terbatas pada transfer pengetahuan, tetapi juga mencakup pembentukan karakter 

dan nilai-nilai. Dalam konteks pembelajaran, pendidikan berperan penting dalam membentuk 

pola etika dan perilaku individu, sekaligus menanamkan norma-norma yang berlaku dalam 

masyarakat (Susandi, 2020). Dengan demikian, pendidikan memiliki cakupan yang luas, mulai 

dari aspek kognitif, afektif, hingga psikomotorik, yang kesemuanya diarahkan untuk 

menghasilkan individu yang berkualitas dan berdaya saing. 

Dalam konteks Islam, pendidikan memiliki prinsip-prinsip khusus yang berlandaskan 

pada ajaran dan nilai-nilai Islam (Muhammad, 2020). Prinsip-prinsip dasar ini menjadi 

penunjuk arah dan penuntun utama dalam penyelenggaraan pendidikan Islam, serta menjadi 

acuan bagi pendidik dan peserta didik untuk mencapai pendidikan yang hakiki (Rangkuti, 

2018). Pendidikan Islam tidak hanya berfokus pada pengembangan intelektualitas, tetapi juga 

pada pembentukan akhlak mulia, pengembangan nilai-nilai kemanusiaan yang persuasif dan 

halus, serta penanaman nilai-nilai ketuhanan yang bersumber dari Al-Qur'an dan Hadis 

(Syakhrani, 2019). Salah satu aspek penting dalam pendidikan Islam adalah penanaman etika, 

yang mengatur hubungan manusia dengan Allah SWT dan hubungan antar sesama manusia 

(Harimulyo et al., 2021). Dengan demikian pendidikan islam menekankan kepada penanaman 

nilai-nilai luhur dan pembentukan karakter. 

Pemberian pendidikan Islam bertujuan untuk memberikan perlindungan kepada anak-

anak sebagai penerus bangsa. Pendidikan Islam akan menjadi benteng sosial yang kokoh untuk 

menjaga generasi penerus dari ancaman masa depan. Peran serta orang tua dalam mengasuh 

dan membimbing putra-putrinya merupakan kekuatan utama, karena orang tua adalah madrasah 

pertama bagi anak-anaknya (Hidayah, 2018). Walaupun sering kita dengar bahwa orang tua 

adalah pendidik dalam keluarga dan guru adalah pendidik di sekolah, serta tokoh masyarakat 

juga berperan dalam pendidikan di masyarakat, peran orang tua tidak terputus pada pendidikan 

anak di rumah saja. Orang tua akan terus membimbing dan memberikan nasihat, sebagai bukti 

tanggung jawab terhadap keberhasilan pendidikan anak-anaknya (Muniroh, 2018). 

Nilai-nilai pendidikan Islam, sebagaimana yang telah dijelaskan, tidak hanya 

diimplementasikan dalam lingkungan formal seperti sekolah, tetapi juga dalam kehidupan 

sehari-hari masyarakat. Ekspresi nilai-nilai ini dapat termanifestasi dalam berbagai bentuk, 

termasuk tradisi dan ritual keagamaan yang telah mengakar kuat dalam budaya masyarakat. 

Salah satu contoh menarik adalah tradisi ritual tahunan yang dilakukan oleh masyarakat Pulau 

Pajenekang. 

Mengutip pendapat Koentjaraningrat (dalam Sofyan & Kasim, 2018) yang memasukkan 

aspek ritual sebagai bagian dari agama. Menurutnya, ritus merupakan bagian dari komponen 

religi, sehingga agama dan upacara memiliki hubungan yang sangat erat dan keduanya saling 

berkaitan dalam kehidupan manusia. Salah satu tradisi ritual sebagai bagian dari ekspresi 

keberagamaan dan sebagai salah satu kearifan lokal dan telah dilaksanakan secara turun-

temurun adalah ritual tahunan Tammu Taung oleh masyarakat Pulau Pajenekang. Pulau yang 

dihuni oleh penduduknya yang mayoritas Islam ini secara geografis berada dalam wilayah 

teritorial Kabupaten Pangkajene dan Kepulauan, tepatnya di Desa Mattirodeceng, Kecamatan 

Liukang Tumpabiring. 

Tradisi ritual Tammu Taung merupakan rangkaian upacara untuk memperingati hari 

jadi pulau tersebut yang dilaksanakan setiap memasuki bulan muharram disetiap tahunnya. 

Sehingga acara tersebut juga sebagai rangkaian untuk memperingati masuknya tahun baru 

Islam.  Tammu Taung yang dalam Bahasa Makassar berarti satu tahun penuh ini rangkaian 

upacaranya dilaksanakan selama satu bulan. Tradisi ini secara turun temurun dilaksanakan jauh 

https://jurnalp4i.com/index.php/learning


LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran 

Vol. 5 No. 1 Februari 2025 

E-ISSN : 2777-0575  

P-ISSN : 2777-0583 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/learning  

Copyright (c) 2025 LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran 
454 

sebelum Indonesia merdeka. Ritual tersebut berawal dari wujud kesyukuran warga pulau 

tersebut dalam merayakan kebebasan dua tokoh masyarakat pulau tersebut dimana sebelumnya 

ditawan oleh Belanda. Bentuk kesyukuran itu diwujudkan dengan membuat panganan kue dan 

setelah itu dimakan bersama. 

Ritual tersebut secara tidak langsung juga menjadi sarana untuk mengenang dua tokoh 

yang sangat berpengaruh bagi masyarakat pulau Pajenekang yakni Syekh Naiman Petta Rabbu 

dan Bantang Harun Rasyid. Bagi sebagian masyarakat Indonesia di daerah Jawa khususnya 

utamanya warga NU tradisi tersebut disebut peringatan haul. Ritual yang telah lama 

berlangsung ini tanpa disadari bahwa secara tersirat didalamnya terkandung nilai- nilai 

pendidikan Islam yang mencerminkan ketaatan dan kesalehan masyarakatnya. Tradisi ritual ini 

menjadi momen penting khususnya bagi warga pulau Pajenekang untuk mempererat ikatan 

sosial, menanamkan nilai- nilai kebersamaan, serta memperdalam pemahaman spiritual.  

Berdasarkan pemaparan di atas, menjadi alasan ketertarikan peneliti untuk mengkaji 

serta menemukan nilai- nilai yang tersirat pada ritual tersebut. Sehingga kedepannya tidak 

hanya sekedar menjadi rutinitas budaya tetapi juga dapat menjadi khazanah pengetahuan Islam 

bagi generasi selanjutnya sehingga layak untuk dipertahankan karena tidak melanggar syari’at. 

Apalagi saat ini menurut informasi yang beredar dibeberapa media lokal, Pemerintah 

Kabupaten Pangkep sementara mengkaji pengembangan tradisi ritual Tammu taung untuk 

dijadikan sebagai obyek wisata bahari gugusan spermonde dan wisata religi.  

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 

fenomenologis. Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini bertujuan untuk memahami 

secara mendalam makna suatu fenomena dari sudut pandang partisipan, bukan untuk mengukur 

atau menggeneralisasi temuan. Sebagaimana dijelaskan Creswell, penelitian kualitatif 

melibatkan proses penyelidikan ilmiah yang komprehensif, mulai dari perumusan pertanyaan 

penelitian, pengumpulan data yang relevan, analisis data secara induktif, hingga interpretasi 

makna data untuk memahami perilaku individu atau kelompok dalam konteks masalah sosial 

atau kemanusiaan. Secara spesifik, penelitian ini berfokus untuk menggali dan mengungkap 

nilai-nilai pendidikan Islam yang terkandung dalam kearifan lokal warga Pulau Pajenekang, 

khususnya melalui tradisi ritual Tammu Taung. 

Subjek penelitian ini adalah individu-individu yang memiliki pengetahuan dan 

pengalaman mendalam terkait tradisi ritual Tammu Taung di Pulau Pajenekang, Desa Mattiro 

Deceng, Kecamatan Liukang Tumpabiring, Kabupaten Pangkep. Secara khusus, subjek 

penelitian meliputi pemangku adat, tokoh agama, dan tokoh masyarakat yang dianggap 

representatif dan memiliki pemahaman yang komprehensif tentang tradisi tersebut. Untuk 

memastikan keakuratan dan kedalaman data, teknik pengambilan sampel yang digunakan 

adalah purposive sampling. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Tammu Taung Dalam Pandangan Warga Pulau Pajenekang 

Tammu Taung sebagaimana yang telah dijelaskan sebelumnya bahwa suatu tradisi ritual 

yang dilaksanakan setiap tahun oleh masyarakat pulau Pajenekang dan telah turun temurun 

dilakukan dan diwariskan dari generasi ke generasi hingga kini. Menurut Ako Daeng Ago, 

Pelaksanaan Tradisi ritual tersebut untuk mengenang sejarah perjuangan tokoh pemimpin dan 

pejuang pulau Pajenekang yakni Bantang Harun Rasyid yang gigih menentang penjajahan oleh 

Belanda terhadap nusantara pada saat itu, dan juga sekaligus di rangkaian dengan peringatan 

hari lahir (Haul) pulau tersebut. 

https://jurnalp4i.com/index.php/learning


LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran 

Vol. 5 No. 1 Februari 2025 

E-ISSN : 2777-0575  

P-ISSN : 2777-0583 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/learning  

Copyright (c) 2025 LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran 
455 

Perlu diketahui bahwa keberadaan pulau Pajenekang hingga saat ini, yang kaitannya 

dengan tradisi ritual Tammu Taung, tentu tidak terlepas dari dua tokoh sentral yang dalam 

bahasa tutur masyarakat pulau itu dikenal dengan sebutan Syekh Naiman Petta Rabbu dan 

Bantang Harun Rasyid. Tradisi lisan dan memori kolektif memegang peranan penting dalam 

membentuk identitas dan kesinambungan budaya suatu komunitas (Assmann, 2011). 

Membincang tentang sosok Syekh Naiman Petta Rabbu dari cerita lisan masyarakat 

tersebut terdapat beberapa versi. Versi pertama mengemukakan bahwa awal mula penemuan 

pulau Pajenekang oleh Syekh Naiman Petta Rabbu dalam pelayarannya. Saat itu sang Syekh 

menemukan mata air sehingga diberilah nama pulau Pajenekang yang berarti tempat untuk 

bersuci. Berita tentang penemuan pulau itu tersebarlah dari mulut ke mulut di antara para 

nelayan yang sering kali melintasi perairan tersebut dalam kegiatan menangkap ikan sehingga 

banyaklah yang sesekali singgah di pulau itu untuk mengambil air tawar yang bisa digunakan 

saat berlayar. Lambat laun masyarakat yang dipelopori oleh nelayan banyak yang akhirnya 

bermukim di pulau tersebut dan menjadi penduduk setempat. Peran tokoh agama dalam 

pembentukan komunitas dan penyebaran Islam di wilayah pesisir seringkali terekam dalam 

narasi-narasi lokal, yang menunjukkan adaptasi ajaran agama dengan konteks budaya setempat 

(Feener, 2013). 

Versi lainnya sebagaimana yang diungkapkan oleh Abdullah Daeng Sirua awal mula 

terbentuknya pulau Pajenekang ketika Syekh Naiman Petta Rabbu melintasi perairan yang 

dalam yang di sepanjang lintasan itu terdapat taka tapi tidak berbentuk gundukan pasir dan saat 

Syekh Naiman Petta Rabbu melintas dan perlahan pasirnya terangkat naik dan lama kelamaan 

menjadi gundukan pasir. Munculnya beragam versi cerita mengenai asal-usul suatu tempat atau 

tokoh adalah hal yang lumrah dalam tradisi lisan, yang mencerminkan dinamika interpretasi 

dan pewarisan memori kolektif dari generasi ke generasi (Vansina, 2014). 

Dalam buku sejarah pulau Pajenekang yang dibacakan setiap tahunnya pada saat puncak 

perayaan Tammu Taung, diceritakan bahwa seorang nelayan melihat sosok seorang yang 

sedang berdiri di atas permukaan air. Meskipun nelayan tersebut mengamati dari kejauhan, ia 

merasa heran karena sosok tersebut seolah-olah dapat berjalan di atas air, sebagaimana 

diungkapkan dalam ungkapan lokal "taka’ na tempati", yang bermakna seolah-olah bisa 

berjalan di atas air. Pada saat itu, karena singgahnya sosok tersebut di titik itu, maka muncullah 

karamah yang dimiliknya (kemampuan luar biasa) yang menyebabkan pasir-pasir di sekitar 

lokasi terkumpul dan akhirnya membentuk sebuah gusung. Setelah kejadian itu, Syekh Na'im 

meninggalkan tempat tersebut, bukan untuk bermukim di sana, melainkan untuk melanjutkan 

perjalanan. Narasi tentang tokoh-tokoh yang memiliki kemampuan supranatural (karamah) 

seringkali menjadi bagian integral dari cerita rakyat dan legenda, yang berfungsi untuk 

memperkuat keyakinan dan nilai-nilai spiritual masyarakat (Sirriyeh, 2019). 

Ketika gusung tersebut berkembang menjadi pulau yang sudah mulai ditumbuhi 

pepohonan, maka disitulah masyarakat yang pada umumnya sebagai nelayan mulai berdatangan 

tinggal menetap dan berinteraksi dengan sesama. Namun, pada saat awal pulau itu terbentuk, 

Syekh Naiman Petta Rabbu telah meninggalkan pulau tersebut dalam keadaan kosong. 

Mengenai makam Syekh Naiman Petta Rabbu, terdapat cerita kisan yang berkembang di 

masyarakat bahwa hanya kain kafan yang dimasukkan ke dalam liang lahatnya, yang kemudian 

memunculkan perdebatan apakah jasad Syekh Naiman Petta Rabbu benar-benar ada di sana, 

ataukah makam tersebut hanyalah sebuah simbol, meskipun terdapat makam, pertanyaan yang 

sampai saat ini belum terjawab adalah apakah benar terdapat jasad di dalamnya ataukah makam 

tersebut hanya berfungsi sebagai simbol semata. Keberadaan makam yang dianggap keramat 

seringkali menjadi pusat ziarah dan ritual keagamaan, meskipun asal-usul dan keautentikannya 

masih diperdebatkan (Werbner, 2018). 

https://jurnalp4i.com/index.php/learning


LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran 

Vol. 5 No. 1 Februari 2025 

E-ISSN : 2777-0575  

P-ISSN : 2777-0583 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/learning  

Copyright (c) 2025 LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran 
456 

Menurut Abdullah Daeng Sirua bahwa jika menggunakan pendekatan kajian sejarah, 

dapat disimpulkan bahwa pertemuan antara Syekh Naiman Petta Rabbu dan Gallarang Bantang 

Harun Rasyid, dalam konteks fisik atau lahiriah, itu tidak pernah terjadi. Hal ini disebabkan 

oleh adanya jarak waktu yang sangat panjang antara masa hidup antara kedua tokoh itu di pulau 

tersebut. Syekh Naiman Petta Rabbu, yang sudah berusia lanjut pada saat itu, hidup jauh setelah 

masa keberadaan Bantang Harun Rasyid. Jarak waktu yang memisahkan keduanya mencapai 

beberapa dekade. Walaupun keberadaan Syekh Naiman Petta Rabbu dikenal melalui cerita lisan 

yang dipercaya oleh masyarakat Pajenekang, narasi tentang beliau seringkali tidak mengalami 

pembaruan atau klarifikasi. Beberapa bagian cerita lisan itu bahkan terputus dan baru diteruskan 

oleh generasi berikutnya, yang menyebabkan adanya perubahan dan penyimpangan dalam alur 

cerita tersebut. Saat ini, menurutnya ia terus melakukan penelitian dan kajian mendalam 

mengenai dua tokoh sentral dalam sejarah Pajenekang ini, khususnya terkait dengan peran 

Syekh Naiman Petta Rabbu dan Gallarang Bantang Harun Rasyid dalam tradisi masyarakat 

setempat. Rekonstruksi sejarah berdasarkan tradisi lisan memerlukan pendekatan kritis dan 

komparatif, dengan mempertimbangkan potensi distorsi dan perubahan narasi seiring 

berjalannya waktu (Al-Rasheed, 2013). 

Sedangkan aksi heroik yang dipertontonkan oleh Gallarang Bantang Harun Rasyid 

dalam menentang penjajahan Belanda setidaknya terdiri dari tiga fase. Fase pertama; Pada suatu 

kesempatan, ketika Gallarang Bantang Harun Rasyid berada di tengah laut dengan perahunya, 

ia mengibarkan sebuah bendera yang terdiri dari tiga warna merah, putih, dan hitam. Warna 

hitam di bendera tersebut memiliki makna simbolis, yang mencerminkan harapan bahwa 

wilayah Nusantara, khususnya kawasan Ujung Pandang, akan dipimpin oleh individu berkulit 

hitam. Aksi tersebut menarik perhatian pihak Belanda, yang kemudian mengutus Suro untuk 

menanyakan maksud dan tujuan dari pengibaran bendera tersebut. Perlawanan terhadap 

kekuasaan kolonial seringkali diwujudkan dalam bentuk simbol-simbol perlawanan yang 

mengandung makna lokal dan nasionalisme (Reid, 2011). 

Dalam percakapan tersebut, Gallarang Bantang Harun Rasyid memberikan jawaban 

yang berbeda dari penjelasan yang umumnya disampaikan kepada masyarakat luas. Ia 

menceritakan bahwa perjuangannya tidak terlepas dari konsep "Junnu Satinja" yang terkandung 

dalam makna warna merah, putih, dan hitam pada bendera tersebut. Bendera yang berbentuk 

selayaknya telur tiga lapis tersebut, menurutnya, melambangkan kesucian. Dengan penjelasan 

itu, Belanda tidak merasa ada ancaman, sehingga Gallarang Bantang Harun Rasyid pun selamat. 

Strategi diplomasi dan negosiasi seringkali digunakan oleh tokoh-tokoh lokal dalam 

menghadapi tekanan dari penguasa kolonial (Kahin, 2013). 

Gallarang Bantang Harun Rasyid memiliki tiga buah kapal yang diberi nama secara 

berturut-turut: Tojeng Kanayya, Lambere’ Tallo, dan Tammu Lebba’. Kapal-kapal tersebut 

sering digunakan dalam perjalanan menuju Kerajaan Gowa, yang memiliki hubungan darah 

dengan Gallarang Bantang Harun Rasyid. Tallo, di sisi lain, memiliki hubungan spiritual 

dengan dirinya. Penamaan kapal dan benda-benda pusaka dengan nama-nama yang memiliki 

makna khusus merupakan praktik yang umum dalam tradisi maritim Nusantara (Lapian, 2012). 

Fase kedua ditandai pada saat semua wilayah jajahan Belanda diminta untuk segera 

membawa sima’ (upeti) ke markas pusat. Belanda mulai merasa ada tanda-tanda perlawanan, 

sebab Bantang Harun Rasyid menyerahkan sima’ itu dengan menggunakan jenis uang yang 

sudah tidak berlaku lagi namun berdalih bahwa meskipun jenis uang kertas itu sudah tidak 

diberlakukan lagi oleh pemerintah Kolonial Belanda tetapi masih tetap dipergunakan sebagai 

alat transaksi masyarakat di Pulaunya apalagi jenis uang tersebut adalah buatan Belanda juga. 

Pada saat pemanggilan kedua itu, Gallarang sebenarnya sudah merasa ada firasat buruk 

sehingga sebelum memenuhi panggilan pemerintah kolonial Belanda ia telah meminta kepada 

keluarganya untuk mendoakannya agar bisa kembali dengan selamat. Meskipun demikian, 

https://jurnalp4i.com/index.php/learning


LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran 

Vol. 5 No. 1 Februari 2025 

E-ISSN : 2777-0575  

P-ISSN : 2777-0583 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/learning  

Copyright (c) 2025 LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran 
457 

Gallarang berhasil lolos setelah proses mediasi. Namun, saat akan pulang, ia mendapat 

peringatan dari Belanda, yang membuatnya merasa semakin khawatir. Akhirnya, pemanggilan 

kedua pun dilakukan setelah kejadian tersebut. Bentuk-bentuk perlawanan terhadap kebijakan 

ekonomi kolonial, seperti penolakan penggunaan mata uang baru, seringkali menjadi pemicu 

konflik antara penguasa lokal dan pemerintah kolonial (Elson, 2014). 

Fase ketiga, Pemanggilan pemerintah kolonial Belanda kembali dilakukan terhadap 

Gallarang Bantang Harun Rasyid akan tetapi saat itu Bantang Harun Rasyid tidak hanya 

sendirian melainkan seluruh yang dianggap pemimpin kelompok yang dianggap menentang 

oleh pemerintah Kolonial Belanda turut dipanggil. Belanda kemudian menembak mati satu 

persatu semua orang yang ada di sana. Ketika giliran Gallarang untuk dieksekusi tiba, ia 

menyimpan sebuah harapan dalam hatinya, berdoa agar ia selamat dan dapat kembali ke 

kampung halamannya, mengingat saat itu semua yang sudah dieksekusi sudah meninggal. 

Untuk memperkuat tekadnya, ia berjanji dalam hatinya bahwa jika ia selamat, ia akan kembali 

ke kampung dan mengadakan sebuah acara syukuran yang berisi hidangan manis-manis sebagai 

ungkapan rasa syukur. Ketika saat eksekusinya tiba, Gallarang tetap selamat, dan dalam hatinya 

ia berdoa, "Atte'ne te'ne pa'mai" yang menggambarkan harapannya akan keberuntungan. Dalam 

tradisi masyarakat setempat, ungkapan tersebut dikaitkan dengan hidangan manis yang menjadi 

simbol harapan baik. Maka berdasarkan atas peristiwa itulah akhirnya lahirlah ritual tammu 

taung ini. Tindakan kekerasan dan represi yang dilakukan oleh pemerintah kolonial seringkali 

memicu perlawanan yang lebih luas dari masyarakat, yang kemudian diabadikan dalam tradisi 

dan ritual (Anderson, 2016). 

Waktu berlalu, dan Gallarang tetap hidup selama setahun setelah peristiwa tersebut 

sehingga Tradisi Tammu Taung sempat dua kali dilaksanakan selama hidupnya. Pada tahun 

berikutnya, setelah beliau meninggal dunia, anaknya dan beserta masyarakat pulau Pajenekang 

melanjutkan jejaknya hingga hari ini tradisi ritual Tammu Taung tetap eksis dan pada Agustus 

2024 lalu melalui Sidang Penetapan Warisan Budaya Tak Berbenda (PWTB) ritual adat Tammu 

Taung Pulau Pajenekang ditetapkan sebagai warisan budaya tak berbenda Indonesia yang 

dihadiri langsung oleh Ketua Majelis Syuro Dewan Adat Pulau Pajenekang Abdullah Daeng 

Sirua. Dalam siding tersebut terdapat juga enam item kearifan lokal masyarakat Sulawesi 

Selatan seperti Baju Tradisional Toraja, Genrang Labobo Wajo, Masara Majjaga Sando Batu 

Sidrap, Gantala Jarang Jeneponto, Cemme Passii Bone. Tradisi dan ritual yang diwariskan dari 

generasi ke generasi seringkali mengalami adaptasi dan reinterpretasi, namun tetap berfungsi 

sebagai media untuk memperkuat identitas dan solidaritas komunitas (Connerton, 2011). 

Perlu diingat bahwa diawal mula pelaksanaan tradisi ritual Tammu Taung ini tidak 

terlepas dari ketokohan seorang Bantang Harun Rasyid. Betapa tidak, penetapan waktu 

pelaksanaan tradisi ritual ini dengan mendasarinya pada bulan Muharram atau diawal masuknya 

tahun baru Islam bukanlah sesuatu yang secara kebetulan, melainkan diyakini ada petunjuk 

langsung dari Syekh Naiman Petta Rabbu. Sehingga diyakini oleh Masyarakat Pulau 

Pajenekang bahwa disaat itu Syekh Naiman Rabbu hadir kembali untuk kedua kalinya setelah 

berpuluh- puluh tahun meninggalkan pulau pajenekang sejak ia bentuk. Maka disinilah 

perjumpaan antara Syekh Naiman Petta Rabbu dan Gallarang Bantang Harun Rasyid tetapi 

perjumpaannya bukan secara lahiriah akan tetapi secara batiniah. Integrasi antara unsur-unsur 

keagamaan (Islam) dan kepercayaan lokal seringkali ditemukan dalam tradisi dan ritual di 

berbagai masyarakat Nusantara, yang mencerminkan proses akulturasi dan sinkretisme budaya 

(Geertz, 2013). 

Menurut cerita tutur masyarakat pulau Pajenekang bahwa sosok Gallarang Bantang 

Harun Rasyid bukan hanya menjadi pemimpin masyarakat akan tetapi ia juga sebagai pemimpin 

agama bagi masyarakatnya. Gallarang Bantang Harun Rasyid sangat memahami ajaran agama 

Islam dan tidak satupun warga yang pernah melihat atau mendengar kabar jika ia pernah 

https://jurnalp4i.com/index.php/learning


LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran 

Vol. 5 No. 1 Februari 2025 

E-ISSN : 2777-0575  

P-ISSN : 2777-0583 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/learning  

Copyright (c) 2025 LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran 
458 

mendatangi ulama atau didatangi ulama dalam belajar agama Islam. Disinilah oleh masyarakat 

Pajenekang meyakini bahwa Syekh Naiman Petta Rabbu lah yang hadir secara batiniah sebagai 

guru spiritualnya dan mengajarkan tentang syari’at, tarikat, hakikat dan ma’rifat kepada 

Gallarang Bantang Harun Rasyid.  

Berdasarkan itu, maka bagi masyarakat pulau pajenekang tradisi ritual Tammu Taung 

tidak terlepas dari sosok Syekh Naiman Petta Rabbu sebagai pembawa ajaran Islam yang 

membentuk pulau tersebut dan sosok Gallarang Bantang Harun Rasyid sebagai pahlawan yang 

menginspirasi semangat kemerdekaan bangsa Indonesia khususnya warga pulau Pajenekang. 

B. Nilai- Nilai Pendidikan Islam Dalam Tradisi Ritual Tammu Taung  

1. Nilai Ilahiyah 

a. Bentuk pengagungan kepada Allah dan Rasulnya  

Tradisi ritual Tammu Taung yang dilaksanakan secara turun temurun oleh warga pulau 

Pajenekang syarat akan makna kereligiusannya. Hal itu dapat dilihat dari rangkaian 

pelaksanaannya yang terbilang panjang. Rangkaian kegiatan yang diawali pada jum’at pertama 

pada bulan Muharram disetiap tahunnya menggambarkan bahwa ada pengakuan akan 

kebesaran serta kepatuhan sebagai hamba dihadapan Allah SWT. Memulai suatu aktivitas di 

awal tahun merupakan rangkaian proses muhasabah terhadap perjalanan kehidupan, 

Bergantinya tahun ini mestinya dijadikan sebagai waktu untuk melakukan muhasabah, evaluasi, 

introspeksi, terhadap perjalanan hidup selama ini agar ke depan lebih baik lagi. Jangan sampai 

dengan terus berjalannya waktu, kita tidak mampu mengambil ibrah, hikmah, dan pengalaman. 

Dengan merenungkan masa lalu, kita bisa meninggalkan hal-hal yang negatif dan mengambil 

sisi-sisi positif sebagai bekal menghadapi masa depan. 

Pada tahun 2021, K.H. Hasbuddin Halik yang sebelum menjabat sebagai Ketua Majelis 

Ulama Indonesia (MUI) Kabupaten Pangkep, melakukan sebuah penelitian yang dipimpin oleh 

beliau sendiri. Penelitian ini melibatkan anggota dari MUI Kabupaten Pangkep serta 

Kementerian Agama Kabupaten Pangkep, yang berfokus pada perayaan tradisi ritual Tammu 

Taung Pulau Pajenekang. Dalam pandangannya secara pribadi, beliau menganggap bahwa 

tradisi tersebut dapat dikategorikan sebagai suatu kegiatan yang sejalan dengan ajaran Islam. 

Secara tidak langsung, tradisi ini juga berpotensi menjadi daya tarik wisata religi, terutama bagi 

para pengunjung yang berasal dari luar pulau Pajenekang yang tertarik untuk menyaksikan 

perayaan tersebut.  

Sementara Sayyed Zainal As Saggaf, petugas penyuluh Agama Islam Kementerian 

Agama Kabupaten Pangkep di Desa Mattiro Deceng sejak tahun 2013 hingga 2023, 

mengatakan bahwa berdasarkan hasil pengamatannya, ia menemukan adanya unsur-unsur syi'ar 

Islam dalam pelaksanaan tradisi ritual Tammu Taung yang dilakukan oleh masyarakat Pulau 

Pajenekang. Sebagai contoh, pada Kamis malam, setelah menunaikan shalat Isya, sehari 

sebelum perayaan, warga desa berkumpul di baruga untuk melaksanakan kegiatan zikir serta 

pembacaan kitab Al-Barzanji yang diiringi oleh musik rebana. Ia berpendapat bahwa praktik 

ini adalah kesinambungan dari tradisi dakwah yang sebelumnya telah diajarkan oleh para 

leluhur mereka pada masa lampau. 

Menurut Ako Daeng Ago, rangkaian tradisi ritual Tammu taung yang dilaksanakan di 

awal bulan Muharram bagi masyarakat pulau Pajenekang secara tersirat memberikan pelajaran 

spiritual terhadap peristiwa hijrah Nabi Muhammad SAW yang dapat kita ambil hikmahnya. 

Sehingga menurutnya dalam perjalanan kehidupan ini selalu ada semangat berhijrah untuk ke 

arah kehidupan yang lebih baik lagi dari seluruh aspek kehidupan.  

Ako Daeng Ago menambahkan, rangkaian tradisi ritual Tammu Taung yang 

dilaksanakan pada awal bulan Muharram oleh masyarakat Pulau Pajenekang, mengandung 

makna spiritual yang mendalam, yang secara implisit mengajarkan tentang peristiwa hijrah 

Nabi Muhammad SAW. Tradisi tersebut memberikan pelajaran berharga mengenai pentingnya 

https://jurnalp4i.com/index.php/learning


LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran 

Vol. 5 No. 1 Februari 2025 

E-ISSN : 2777-0575  

P-ISSN : 2777-0583 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/learning  

Copyright (c) 2025 LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran 
459 

perubahan dan perbaikan dalam kehidupan. Dari perspektif ini, proses hijrah dipahami sebagai 

simbol semangat untuk terus bertransformasi menuju kehidupan yang lebih baik, baik dalam 

aspek spiritual, sosial, maupun moral. 

Dalam konteks hijrah, orang-orang yang menginginkan perubahan spiritual dalam 

dirinya harus lebih mendekatkan dirinya kepada Allah dengan beragam cara. Misalnya, belajar 

secara lebih mendalam tentang Islam melalui dakwah baik berupa berupa lisan, tulisan dan 

perbuatan yang baik (suri teladan) dalam kehidupan sehari-hari. Ruang lingkup dakwah itu 

adalah menyangkut motivasi yang bersifat positif, dalam segala lapangan kehidupan manusia 

(Daulay, 2015).  

b. Wujud Kesyukuran 

Lahirnya Tradisi Ritual Tammu Taung berawal dari ekspresi kesyukuran warga pulau 

Pajenekang atas kebebasan Gallarang Pajenekang yang sempat ditawan oleh pemerintah 

Kolonial Belanda. Ekspresi kesyukuran itu ditandai dengan penyajian panganan makanan 

berupa kue- kue manis pada puncak perayaan tersebut tentu menyiratkan makna pengharapan 

agar kehidupan warga pulau Pajenekang senantiasa dalam ketentraman.  

Shihab (2010) dalam buku, Wawasan al-Qur’an menjelaskan bahwa kosa kata “syukur” 

berasal dari bahasa al-Qur’an yang tertulis dalam bahasa Arab. Kata syukur adalah bentuk 

mashdar dari kata kerja syakara–yasykuru–syukran–wa syukuran–wa syukranan. Kata kerja ini 

berakar dengan huruf-huruf syin, kaf, dan ra’. Secara bahasa, syukur juga berasal dari kata 

“syakara” yang berarti pujian atas kebaikan dan penuhnya sesuatu. Syukur juga berarti 

menampakkan sesuatu kepermukaan. Dalam hal ini menampakkan nikmat Allah. Sedangkan 

menurut istilah syara’, syukur adalah pengakuan terhadap nikmat yang dikaruniakan Allah 

yang disertai dengan kedudukan kepada-Nya dan mempergunakan nikmat tersebut sesuai 

dengan tuntunan dan kehendak Allah. 

Dalam perjalananya Tradisi Tammu Taung yang ada di Pulau Pajenekang merupakan 

bentuk ungkapan rasa syukur warga atas perjalanan hidup mereka selama satu tahun, yang 

penuh dengan beragam nikmat dan kebaikan. Melalui tradisi ini, mereka merayakan segala 

berkat yang telah diterima sepanjang tahun. Praktik membawa kue-kue manis dalam sebuah 

kappara yang dilakukan oleh setiap rumah di pulau tersebut, kemudian dibawa ke makam 

leluhur mereka, yaitu Syekh Naiman Petta Rabbu, merupakan tradisi yang diterapkan dalam 

masyarakat setempat dipuncak perayaan tradisi ritual Tammu Taung. Di makam tersebut, 

dilaksanakan acara doa yang ditujukan untuk leluhur mereka itu. Dari perspektif pribadi, K.H. 

Hasbuddin berpendapat bahwa praktik ini serupa dengan yang dilakukan oleh masyarakat Islam 

pada umumnya di Indonesia. Beliau mengungkapkan bahwa yang keliru  jika panganan itu 

hanya boleh dimakan atau dihabiskan di dalam makam dan tidak boleh dibawa pergi. Terlebih 

lagi jika sampai ada praktik yang membiarkan makanan tersebut membusuk atau rusak di 

makam dan baru disingkirkan. 

Ritual Tammu Taung yang diwariskan oleh nenek moyang mereka telah mengajarkan 

kepada masyarakat Pulau Pajenekang saat ini tentang pentingnya rasa syukur. Mereka diajarkan 

bahwa setiap nikmat yang diterima dalam kehidupan harus selalu dihargai, dan sebagai wujud 

dari rasa syukur tersebut, mereka diingatkan untuk senantiasa menebarkan kebaikan. Tradisi ini 

menjadi landasan untuk melakukan tindakan positif dalam kehidupan sehari-hari, yang 

merupakan salah satu bentuk pengamalan rasa terima kasih kepada Sang Pencipta atas segala 

karunia yang telah diberikan. 

2. Nilai Sosial dan Pendidikan Moral 

a. Kerjasama dan Gotong Royong dan kepedulian terhadap sesama 

Tradisi Ritual Tammu Taung Pulau Pajenekang dalam perjalanannya ternyata telah 

menarik perhatian masyarakat tak terkecuali yang berasal dari luar daerah. Sejak beberapa 

tahun terakhir, pengunjung Tammu Taung Pulau Pajenekang berasal dari beberapa daerah 

https://jurnalp4i.com/index.php/learning


LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran 

Vol. 5 No. 1 Februari 2025 

E-ISSN : 2777-0575  

P-ISSN : 2777-0583 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/learning  

Copyright (c) 2025 LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran 
460 

seperti Kabupaten Jeneponto, Takalar, Gowa bahkan ada yang dari Sinjai dan termasuk 

pengunjung lokal Kabupaten Pangkep dan sekitarnya. Bagi warga Pulau Pajenekang, terutama 

yang berada di perantauan, momentum Tammu Taung menjadi sarana yang sangat berarti untuk 

berkumpul bersama keluarga. Berbeda dengan perayaan hari raya Idul Fitri yang biasanya 

menjadi momen pulang kampung di berbagai daerah, di Pulau Pajenekang, Tammu Taung 

justru menjadi acara yang paling dinanti. Perayaan ini menjadi daya tarik bagi warga yang 

merantau untuk kembali ke kampung halaman dan bersatu dengan keluarga mereka. Tradisi 

lokal seperti Tammu Taung dapat berfungsi sebagai social glue, memperkuat ikatan sosial dan 

identitas komunitas, terutama di tengah arus globalisasi dan modernisasi (Ghazali, 2016). 

Setiap kali tradisi ritual Tammu Taung dilaksanakan, khususnya pada puncak perayaan 

yang jatuh pada Jumat ketiga bulan Muharram, jumlah pengunjung yang datang selalu melebihi 

1000 orang. Tingginya minat masyarakat terhadap perayaan ritual ini menyebabkan persiapan-

persiapan utama, baik menjelang acara maupun saat pelaksanaan puncak perayaan, 

memerlukan banyak tenaga dan pemikiran. Namun, bagi warga Pulau Pajenekang, hal tersebut 

merupakan bagian dari semangat kebersamaan, gotong royong, dan kepedulian mereka. Mereka 

bersama-sama bekerja keras untuk memastikan bahwa perayaan ritual Tammu Taung dapat 

berjalan dengan sukses. Partisipasi aktif masyarakat dalam penyelenggaraan tradisi merupakan 

wujud dari modal sosial (social capital) yang kuat, yang menjadi fondasi penting bagi 

keberlanjutan tradisi tersebut (Putnam, 2011). 

Perayaan Tammu Taung di Pulau Pajenekang mencerminkan nilai sosial yang sangat 

kuat dalam masyarakatnya. Hal ini terlihat dari tingginya kesadaran dan kepedulian warga 

untuk turut serta dalam menyukseskan seluruh rangkaian acara, mulai dari tahap awal hingga 

puncak perayaan ritual tersebut. Bahkan, biaya yang diperlukan untuk melaksanakan perayaan 

ini secara keseluruhan dapat mencapai total sekitar 1 milyar rupiah. Tingginya biaya perayaan 

tradisi tidak selalu menjadi penghalang, selama masyarakat memiliki komitmen yang kuat 

untuk melestarikannya (Picard, 2012). 

Penyediaan pangan oleh masyarakat lokal, seperti dodoro dan berbagai jenis kue manis 

yang disajikan dalam satu kappara’, merupakan bagian penting dari pelayanan mereka kepada 

tamu yang hadir dalam acara tersebut. Untuk memastikan kelancaran perayaan, warga sering 

kali tidak ragu untuk mengeluarkan dana yang cukup besar, bahkan tak jarang mereka harus 

meminjam uang guna memenuhi kebutuhan tersebut. Meskipun demikian, mereka meyakini 

bahwa kondisi ekonomi masyarakat tidak terpengaruh secara signifikan oleh perayaan tersebut. 

Pandangan ini mungkin muncul karena mereka meyakini adanya berkah yang terkandung 

dalam sedekah makanan yang disumbangkan. Praktik berbagi makanan dalam tradisi seringkali 

dikaitkan dengan nilai-nilai religius dan kepercayaan akan adanya berkah dan balasan yang baik 

(Mauss, 2016). 

Keikhlasan dalam masyarakat terlihat melalui keterlibatan mereka tanpa adanya 

perintah langsung dari Dewan Adat. Meskipun demikian, saat waktu yang tepat telah tiba, 

warga akan secara sukarela berkumpul dan berpartisipasi dalam kegiatan tersebut. Tindakan ini 

menggambarkan nilai-nilai solidaritas dan kepedulian yang melekat dalam budaya mereka, di 

mana mereka datang bersama-sama tanpa paksaan, sebagai bentuk pengabdian dan rasa 

tanggung jawab terhadap adat dan komunitas. Nilai-nilai gotong royong dan kebersamaan yang 

terwujud dalam tradisi merupakan modal sosial yang berharga bagi ketahanan dan 

keberlanjutan komunitas (Coleman, 2012). 

Nureda, salah seorang warga Pulau Pajenekang, mengatakan bahwa sebagai penduduk 

pulau tersebut, ia merasa bangga karena tradisi ritual yang telah diwariskan secara turun-

temurun tetap dipertahankan. Baginya, momen tersebut memiliki makna yang mendalam, yang 

tidak hanya mengajarkan masyarakat Pajenekang untuk senantiasa bersyukur atas nikmat yang 

diberikan oleh Allah Swt, tetapi juga menanamkan nilai-nilai kebersamaan dan kepedulian 

https://jurnalp4i.com/index.php/learning


LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran 

Vol. 5 No. 1 Februari 2025 

E-ISSN : 2777-0575  

P-ISSN : 2777-0583 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/learning  

Copyright (c) 2025 LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran 
461 

antarwarga pulau dalam berbagi. Pelestarian tradisi lokal merupakan bentuk perlawanan 

terhadap homogenisasi budaya dan upaya untuk mempertahankan identitas lokal yang unik 

(Appadurai, 2013). 

Dalam konteks kepedulian sosial, juga dapat dilihat dari seluruh penduduk Pulau 

Pajenekang berkomitmen untuk menjadikan rumah mereka sebagai tempat akomodasi bagi para 

pengunjung yang datang untuk merayakan perayaan tersebut, tanpa adanya biaya sewa. Setiap 

rumah juga menyediakan konsumsi bagi para tamu yang menginap, mengingat biasanya jumlah 

pengunjung yang datang pada hari Kamis atau sehari sebelum puncak perayaan cukup banyak, 

karena mereka ingin mengikuti rangkaian acara yang diselenggarakan pada hari tersebut. 

Praktik ini sangat memudahkan pengunjung Tammu Taung, karena mereka tidak perlu khawatir 

mengenai masalah penginapan dan konsumsi selama berada di Pulau Pajenekang. Tradisi 

keramah-tamahan (hospitality) dan saling berbagi merupakan ciri khas dari banyak masyarakat 

tradisional, yang mencerminkan nilai-nilai luhur dan kearifan lokal (Telfer, 2015). 

3. Nilai Patriotisme 

a. Anti Penjajahan 

Sejarah Pulau Pajenekang mencatatkan kisah kepahlawanan Gallarang Bantang Harun 

Ar Rasyid yang dengan tekad bulat menentang berbagai bentuk penjajahan. Tindakan 

perlawanan yang dilakukan oleh Bantang Harun Ar Rasyid, yang berulang kali terjadi, 

menyebabkan dirinya berkonflik dengan pemerintah kolonial Belanda. Bahkan, ia sering kali 

menyampaikan harapan besar kepada masyarakatnya, yang sangat menginginkan hadirnya 

sosok pemimpin yang berasal dari kalangan pribumi untuk memimpin nusantara kelak. Harapan 

itu kemudain terwujud setelah Indonesia meraih kemerdekaannya di tahun 1945.  

Rangkaian perayaan tradisi ritual Tammu Taung yang juga memiliki keunikan tersendiri 

dan merupakan warisan dari nilai- nilai patriotisme ajaran Gallarang Bantang Harun Ar Rasyid 

adalah upacara penaikan bendera merah putih pada hari kamis satu hari sebelum puncak 

perayaan di jum’at ketiga. Upacara penaikan bendera tersebut dilaksanakan secara adat 

bertempat di lapangan pas di depan makan kedua tokoh sentra Pulau tersebut dengan 

pembacaan sya’ir ritual tersendiri dan diiringi dengan gendang. 

Dari rangkaian peristiwa tersebut, dapat dipahami bahwa ajaran Bantang Harun Rasyid 

mengenai bela negara menjadi landasan utama dalam keberhasilannya menanamkan simbol 

kemerdekaan kepada generasi berikutnya. Ajaran ini berperan penting dalam membentuk 

kesadaran nasionalisme dan semangat perjuangan yang diwariskan kepada penerus bangsa. 

b. Persatuan bangsa 

Keutuhan Nusantara merupakan salah satu aspek penting dalam perjuangan Gallarang 

Bantang Harun Rasyid. Pada level yang lebih kecil, Bantang Harun Rasyid secara konsisten 

berupaya menjaga agar masyarakatnya tidak terpengaruh atau menjadi bagian dari kelompok 

yang mendukung penjajah. Berdasarkan cerita lisan yang berkembang di kalangan masyarakat 

Pulau Pajenekang, Bantang Harun Rasyid dikenal memiliki hubungan yang harmonis dengan 

Kerajaan Gowa dan Kerajaan Tallo. Bahkan, tindakan diplomatik yang dijalankannya dalam 

membangun hubungan baik dengan kedua kerajaan besar tersebut berujung pada pengasingan 

adik kandungnya oleh pemerintah Kolonial Belanda ke Sukabumi, sebagai dampak langsung 

dari aktivitas politik dan diplomasi yang dijalankan. 

4. Pembelajaran Terhadap Generasi Muda 

Tammu Taung, sebagai bagian dari tradisi budaya yang kaya, memiliki makna yang 

mendalam dalam mengajarkan nilai-nilai kehidupan kepada generasi muda. Dalam konteks 

pendidikan melalui tradisi keteladanan, Tammu Taung mengajarkan kita untuk menghormati 

dan memelihara nilai-nilai yang diwariskan oleh leluhur, seperti kebersamaan, kejujuran, dan 

kerja keras. Melalui cerita-cerita yang turun-temurun, generasi muda diajak untuk menyerap 

kebijaksanaan dari tokoh-tokoh yang menjadi teladan dalam kehidupan masyarakat. Pendidikan 

https://jurnalp4i.com/index.php/learning


LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran 

Vol. 5 No. 1 Februari 2025 

E-ISSN : 2777-0575  

P-ISSN : 2777-0583 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/learning  

Copyright (c) 2025 LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran 
462 

yang bersumber dari tradisi ini bukan hanya tentang ilmu pengetahuan, tetapi juga pembentukan 

karakter, etika, dan rasa tanggung jawab sosial. Dengan meneruskan tradisi ini, generasi muda 

dapat memahami pentingnya menjaga hubungan harmonis antara sesama dan alam, serta 

menciptakan masyarakat yang penuh kedamaian dan keberlanjutan. Tammu Taung bukan 

hanya menjadi ritual budaya, tetapi juga sebuah metode pendidikan yang efektif dalam 

membentuk pribadi yang berbudi pekerti luhur. 

 

KESIMPULAN 

Tradisi ritual Tammu Taung di Pulau Pajenekang merupakan warisan budaya yang 

dilaksanakan setiap tahun untuk mengenang sejarah perjuangan tokoh-tokoh penting seperti 

Syekh Naimang Petta Rabbu dan Gallarang Bantang Harun Rasyid. Tradisi ini bukan hanya 

sebagai bentuk peringatan terhadap perjuangan kemerdekaan melawan penjajahan Belanda, 

tetapi juga sebagai bentuk penghormatan terhadap ajaran-ajaran Islam yang dibawa oleh Syekh 

Naiman Petta Rabbu. Masyarakat Pulau Pajenekang meyakini bahwa meskipun pertemuan fisik 

antara Syekh Naiman Petta Rabbu dan Bantang Harun Rasyid tidak terjadi, keduanya bertemu 

secara batiniah, dengan Syekh Naiman Petta Rabbu berperan sebagai guru spiritual bagi 

Gallarang Bantang Harun Rasyid. Ritual ini tidak hanya memperingati perjuangan, tetapi juga 

mengandung makna spiritual dan sejarah yang mendalam bagi masyarakat setempat. 

Tradisi ritual Tammu Taung yang dilaksanakan oleh masyarakat Pulau Pajenekang 

mengandung berbagai nilai penting yang berkaitan dengan aspek spiritual, sosial, patriotisme, 

dan pendidikan. Adapun nilai- nilai Pendidikan Islam yang terdapat dalam tradisi ritual tammu 

taung yakni, nilai ilahiyah, nilai sosial dan pendidikan moral, nilai patriotism dan pembelajaran 

Terhadap Generasi Muda. Prinsip-prinsip Islam, seperti tauhid, tawakkal, amanah, akhlak 

mulia, dan doa, dapat diinternalisasikan dalam praktik ritual Tammu Taung. Dalam ritual ini, 

masyarakat diingatkan untuk selalu mengarahkan niat dan tujuan kepada Allah, berserah diri 

setelah berusaha, dan menjaga kejujuran serta tanggung jawab. Selain itu, penting untuk 

menjaga akhlak mulia, seperti kesabaran, kerjasama, dan toleransi dalam pelaksanaan ritual 

yang melibatkan banyak pihak.  

. 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Rasheed, M. (2013). A history of Saudi Arabia. Cambridge University Press. 

Anderson, B. (2016). Imagined communities: Reflections on the origin and spread of 

nationalism. Verso Books. 

Appadurai, A. (2013). The future as cultural fact: Essays on the global condition. Verso Books. 

Assmann, J. (2011). Cultural memory and early civilization: Writing, remembrance, and 

political imagination. Cambridge University Press. 

Coleman, J. S. (2012). Social capital in the creation of human capital. American Journal of 

Sociology, 94, S95-S120. 

Connerton, P. (2011). How societies remember. Cambridge University Press. 

Daulay, M. (2015). Peran organisasi dakwah dalam pelaksanaan bimbingan dan penyuluhan. 

HIKMAH: Jurnal Ilmu Dakwah dan Komunikasi Islam, 8(1), 98-106. 

Elson, R. E. (2014). The idea of Indonesia: A history. Cambridge University Press. 

Feener, R. M. (2013). Muslim religious traditions. In I. Wieringa (Ed.), Southeast Asia: A 

historical encyclopedia, from Angkor Wat to East Timor (pp. 957-960). ABC-

CLIO. 

Geertz, C. (2013). The interpretation of cultures. Basic Books. 

Ghazali, A. S. (2016). Cultural heritage: Definition, conservation and tourism. Procedia - 

Social and Behavioral Sciences, 222, 209-215. 

https://jurnalp4i.com/index.php/learning


LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran 

Vol. 5 No. 1 Februari 2025 

E-ISSN : 2777-0575  

P-ISSN : 2777-0583 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/learning  

Copyright (c) 2025 LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran 
463 

Harimulyo, M. S., et al. (2021). Nilai-nilai pendidikan akhlak dalam Kitab Risalatul 

Mu’awanah dan relevansinya. Jurnal Penelitian IPTEKS, 6(1), 72–89. 

https://doi.org/10.32528/ipteks.v6i1.5253 

Hidayah, U. (2018). Rekonstruksi evaluasi pendidikan moral menuju harmoni sosial. Jurnal 

Pedagogik, 05(01), 69–81. 

https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/pedagogik%0APermata_ulya@yahoo.co.id 

Kahin, G. M. (2013). Nationalism and revolution in Indonesia. Cornell University Press. 

Lapian, A. B. (2012). Orang laut, bajak laut, raja laut: Sejarah kawasan laut Sulawesi abad 

XIX. Komunitas Bambu. 

Mauss, M. (2016). The gift: Forms and functions of exchange in archaic societies. Martino Fine 

Books. 

Muhammad, D. H. (2020). Implementasi pendidikan humanisme religiusitas dalam. Edumaspul 

Jurnal Pendidikan, 4(2), 122–131. 

Muniroh, A. (2018). Implementasi nilai-nilai pendidikan Islam dalam surah As-Saffat ayat 102. 

Darajat: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 1(1), 1–15. 

Picard, M. (2012). Cultural tourism, nation-building and regional culture: The making of a 

Balinese identity. In M. Hitchcock, V. T. King, & M. Parnwell (Eds.), Tourism in 

Southeast Asia: Challenges and new directions (pp. 195-224). NIAS Press. 

Putnam, R. D. (2011). Bowling alone: The collapse and revival of American community. Simon 

& Schuster. 

Rangkuti, S. S. (2018). Suheri Sahputra Rangkuti: Nilai-nilai pendidikan Islam dalam tafsir 

ayat jihad. Jurnal Kependidikan Islam, 4(2), 184–201. 

Reid, A. (2011). Southeast Asia in the age of commerce 1450-1680: Volume two: Expansion 

and crisis. Yale University Press. 

Rizal, S. S. (2016). Nilai-nilai pendidikan Islam yang terkandung dalam Alquran surat As-

Sajdah ayat 9 relevansinya dengan pendidikan pranatal. Tarbiyah Al-Aulad, 1(2), 

16. 

Shihab, M. Q. (1997). Wawasan al-Qur’an: Tafsir tematik atas pelbagai persoalan. Mizan. 

Sirriyeh, E. (2019). Sufis and anti-Sufis: The defence, rethinking and rejection of Sufism in the 

modern world. Routledge. 

Sofyan & Yahiji, K. (2018). Akulturasi Islam dan budaya lokal: Studi tentang ritus-ritus 

kehidupan dalam tradisi lokal Muslim Gorontalo (Edisi 1). Inteligensia Media 

Malang. 

Susandi, A. (2020). Pendidikan life skills dalam penanaman nilai-nilai agama Islam di sekolah 

dasar. Al-Insyiroh: Jurnal Studi Keislaman, 6(2), 95–111. 

https://doi.org/10.35309/alinsyiroh.v6i2.3867 

Syakhrani, A. W. (2019). Memperkuat eksistensi pendidikan Islam di era 4.0. CBJIS: Cross-

Border Journal of Islamic Studies, 1(2), 57–69. 

https://doi.org/10.37567/siln.v1i2.90 

Telfer, D. J. (2015). Tourism and development in the developing world. Routledge. 

Vansina, J. (2014). Oral tradition as history. James Currey. 

Werbner, P. (2018). Pilgrimage, sacred places, and the performance of piety. In The Oxford 

Handbook of Material Culture Studies. Oxford University Press. 

https://jurnalp4i.com/index.php/learning
https://doi.org/10.32528/ipteks.v6i1.5253
https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/pedagogik%0APermata_ulya@yahoo.co.id
https://doi.org/10.35309/alinsyiroh.v6i2.3867
https://doi.org/10.37567/siln.v1i2.90

