LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran

Vol. 5 No. 1 Februari 2025

E-ISSN : 2777-0575 L

P-ISSN : 2777-0583

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/learning Jurnal P4l

NILAI- NILAI PENDIDIKAN ISLAM DALAM KEARIFAN LOKAL PULAU
PAJENEKANG (STUDI TRADISI TAMMU TAUNG DALAM PEMBENTUKAN
SIKAP SOSIAL DAN RELIGIUS MASYARAKAT)

M. Aris Akin 1, Radiatan Mardiah 2
STAI DDI Pangkep'+2
e-mail: arisakin1983@gmail.com?, radiatanmardiah91@gmail.com?

ABSTRAK

Melestarikan warisan budaya bangsa adalah kewajiban setiap individu sebagai bagian dari
masyarakat yang mewarisinya. Nilai-nilai budaya yang diturunkan oleh nenek moyang Kita
bukan hanya menjadi kebanggaan, tetapi juga simbol identitas suatu bangsa di kancah global.
Oleh karena itu, penelitian mengenai kebudayaan tradisional, khususnya dalam aspek nilai-nilai
pendidikan yang terkandung di dalamnya, sangat penting untuk terus digali dan dikembangkan.
Penelitian ini memiliki fokus utama pada Nilai-nilai pendidikan Islam Dalam Kearifan Lokal
Warga Pulau Pajenekang Pangkep Melalui Tradisi Ritual Tammu Taung di Pulau Pajenekang,
Kabupaten Pangkep. Metode penelitian yang diterapkan adalah kualitatif dengan pendekatan
fenomenologis untuk mendalami pengalaman serta makna yang terkandung dalam praktik
tersebut. Hasil penelitian menunujukkan bahwa: (1) Tradisi ritual Tammu Taung di Pulau
Pajenekang merupakan warisan budaya yang mengandung nilai-nilai sejarah, spiritual, sosial,
dan pendidikan. Ritual ini dilakukan setiap tahun untuk mengenang perjuangan tokoh-tokoh
penting seperti Syekh Naiman Petta Rabbu dan Gallarang Bantang Harun Rasyid dalam
melawan penjajahan Belanda. (2) Di balik perayaan ini, terdapat nilai-nilai pendidikan Islam
yang terkandung dalam setiap aspek ritualnya. Nilai Ilahiyah, sosial, patriotisme, dan
pendidikan moral diajarkan melalui kebersamaan, gotong royong, serta penghormatan terhadap
ajaran Islam dan perjuangan sejarah.

Kata Kunci: Tammu Taung, Pulau Pajenekang, Nilai Pendidikan Islam

ABSTRACT

Preserving the nation's cultural heritage is the duty of every individual as part of the society that
inherits it. The cultural values passed down by our ancestors are not only a source of pride but
also a symbol of a nation's identity on the global stage. Therefore, research on traditional
culture, especially regarding the educational values contained within it, is crucial to continue
exploring and developing. This research focuses primarily on the Islamic educational values
within the local wisdom of the people of Pajenekang Island, Pangkep, through the Tammu
Taung ritual tradition in Pajenekang Island, Pangkep Regency. The research method applied is
qualitative with a phenomenological approach to delve into the experiences and meanings
contained in these practices. The results show that: (1) The Tammu Taung ritual tradition on
Pajenekang Island is a cultural heritage that encompasses historical, spiritual, social, and
educational values. This ritual is performed annually to commemorate the struggles of key
figures such as Syekh Naiman Petta Rabbu and Gallarang Bantang Harun Rasyid in fighting
against the Dutch colonialists. (2) Behind this celebration, there are Islamic educational values
embedded in every aspect of the ritual. Divine values, social values, patriotism, and moral
education are taught through togetherness, mutual cooperation, and respect for Islamic
teachings and historical struggles.

Keywords: Tammu Taung, Pajenekang Island, Islamic Educational Values

Copyright (c) 2025 LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran

452


https://jurnalp4i.com/index.php/learning
mailto:arisakin1983@gmail.com
mailto:radiatanmardiah91@gmail.com

LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran

Vol. 5 No. 1 Februari 2025

E-ISSN : 2777-0575 L
P-ISSN : 2777-0583

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/learning Jurnal P4l
PENDAHULUAN

Pendidikan merupakan sebuah proses fundamental yang bertujuan untuk mengubah
perilaku dan etika seseorang menuju kehidupan dan arah yang lebih baik (Rizal, 2016). Proses
ini tidak hanya terbatas pada transfer pengetahuan, tetapi juga mencakup pembentukan karakter
dan nilai-nilai. Dalam konteks pembelajaran, pendidikan berperan penting dalam membentuk
pola etika dan perilaku individu, sekaligus menanamkan norma-norma yang berlaku dalam
masyarakat (Susandi, 2020). Dengan demikian, pendidikan memiliki cakupan yang luas, mulai
dari aspek kognitif, afektif, hingga psikomotorik, yang kesemuanya diarahkan untuk
menghasilkan individu yang berkualitas dan berdaya saing.

Dalam konteks Islam, pendidikan memiliki prinsip-prinsip khusus yang berlandaskan
pada ajaran dan nilai-nilai Islam (Muhammad, 2020). Prinsip-prinsip dasar ini menjadi
penunjuk arah dan penuntun utama dalam penyelenggaraan pendidikan Islam, serta menjadi
acuan bagi pendidik dan peserta didik untuk mencapai pendidikan yang hakiki (Rangkuti,
2018). Pendidikan Islam tidak hanya berfokus pada pengembangan intelektualitas, tetapi juga
pada pembentukan akhlak mulia, pengembangan nilai-nilai kemanusiaan yang persuasif dan
halus, serta penanaman nilai-nilai ketuhanan yang bersumber dari Al-Qur'an dan Hadis
(Syakhrani, 2019). Salah satu aspek penting dalam pendidikan Islam adalah penanaman etika,
yang mengatur hubungan manusia dengan Allah SWT dan hubungan antar sesama manusia
(Harimulyo et al., 2021). Dengan demikian pendidikan islam menekankan kepada penanaman
nilai-nilai luhur dan pembentukan karakter.

Pemberian pendidikan Islam bertujuan untuk memberikan perlindungan kepada anak-
anak sebagai penerus bangsa. Pendidikan Islam akan menjadi benteng sosial yang kokoh untuk
menjaga generasi penerus dari ancaman masa depan. Peran serta orang tua dalam mengasuh
dan membimbing putra-putrinya merupakan kekuatan utama, karena orang tua adalah madrasah
pertama bagi anak-anaknya (Hidayah, 2018). Walaupun sering kita dengar bahwa orang tua
adalah pendidik dalam keluarga dan guru adalah pendidik di sekolah, serta tokoh masyarakat
juga berperan dalam pendidikan di masyarakat, peran orang tua tidak terputus pada pendidikan
anak di rumah saja. Orang tua akan terus membimbing dan memberikan nasihat, sebagai bukti
tanggung jawab terhadap keberhasilan pendidikan anak-anaknya (Muniroh, 2018).

Nilai-nilai pendidikan Islam, sebagaimana yang telah dijelaskan, tidak hanya
diimplementasikan dalam lingkungan formal seperti sekolah, tetapi juga dalam kehidupan
sehari-hari masyarakat. Ekspresi nilai-nilai ini dapat termanifestasi dalam berbagai bentuk,
termasuk tradisi dan ritual keagamaan yang telah mengakar kuat dalam budaya masyarakat.
Salah satu contoh menarik adalah tradisi ritual tahunan yang dilakukan oleh masyarakat Pulau
Pajenekang.

Mengutip pendapat Koentjaraningrat (dalam Sofyan & Kasim, 2018) yang memasukkan
aspek ritual sebagai bagian dari agama. Menurutnya, ritus merupakan bagian dari komponen
religi, sehingga agama dan upacara memiliki hubungan yang sangat erat dan keduanya saling
berkaitan dalam kehidupan manusia. Salah satu tradisi ritual sebagai bagian dari ekspresi
keberagamaan dan sebagai salah satu kearifan lokal dan telah dilaksanakan secara turun-
temurun adalah ritual tahunan Tammu Taung oleh masyarakat Pulau Pajenekang. Pulau yang
dihuni oleh penduduknya yang mayoritas Islam ini secara geografis berada dalam wilayah
teritorial Kabupaten Pangkajene dan Kepulauan, tepatnya di Desa Mattirodeceng, Kecamatan
Liukang Tumpabiring.

Tradisi ritual Tammu Taung merupakan rangkaian upacara untuk memperingati hari
jadi pulau tersebut yang dilaksanakan setiap memasuki bulan muharram disetiap tahunnya.
Sehingga acara tersebut juga sebagai rangkaian untuk memperingati masuknya tahun baru
Islam. Tammu Taung yang dalam Bahasa Makassar berarti satu tahun penuh ini rangkaian
upacaranya dilaksanakan selama satu bulan. Tradisi ini secara turun temurun dilaksanakan jauh

Copyright (c) 2025 LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran

453


https://jurnalp4i.com/index.php/learning

LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran

Vol. 5 No. 1 Februari 2025

E-ISSN : 2777-0575 L
P-ISSN : 2777-0583

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/learning Jurnal P4l
sebelum Indonesia merdeka. Ritual tersebut berawal dari wujud kesyukuran warga pulau
tersebut dalam merayakan kebebasan dua tokoh masyarakat pulau tersebut dimana sebelumnya
ditawan oleh Belanda. Bentuk kesyukuran itu diwujudkan dengan membuat panganan kue dan
setelah itu dimakan bersama.

Ritual tersebut secara tidak langsung juga menjadi sarana untuk mengenang dua tokoh
yang sangat berpengaruh bagi masyarakat pulau Pajenekang yakni Syekh Naiman Petta Rabbu
dan Bantang Harun Rasyid. Bagi sebagian masyarakat Indonesia di daerah Jawa khususnya
utamanya warga NU tradisi tersebut disebut peringatan haul. Ritual yang telah lama
berlangsung ini tanpa disadari bahwa secara tersirat didalamnya terkandung nilai- nilai
pendidikan Islam yang mencerminkan ketaatan dan kesalehan masyarakatnya. Tradisi ritual ini
menjadi momen penting khususnya bagi warga pulau Pajenekang untuk mempererat ikatan
sosial, menanamkan nilai- nilai kebersamaan, serta memperdalam pemahaman spiritual.

Berdasarkan pemaparan di atas, menjadi alasan ketertarikan peneliti untuk mengkaji
serta menemukan nilai- nilai yang tersirat pada ritual tersebut. Sehingga kedepannya tidak
hanya sekedar menjadi rutinitas budaya tetapi juga dapat menjadi khazanah pengetahuan Islam
bagi generasi selanjutnya sehingga layak untuk dipertahankan karena tidak melanggar syari’at.
Apalagi saat ini menurut informasi yang beredar dibeberapa media lokal, Pemerintah
Kabupaten Pangkep sementara mengkaji pengembangan tradisi ritual Tammu taung untuk
dijadikan sebagai obyek wisata bahari gugusan spermonde dan wisata religi.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian
fenomenologis. Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini bertujuan untuk memahami
secara mendalam makna suatu fenomena dari sudut pandang partisipan, bukan untuk mengukur
atau menggeneralisasi temuan. Sebagaimana dijelaskan Creswell, penelitian kualitatif
melibatkan proses penyelidikan ilmiah yang komprehensif, mulai dari perumusan pertanyaan
penelitian, pengumpulan data yang relevan, analisis data secara induktif, hingga interpretasi
makna data untuk memahami perilaku individu atau kelompok dalam konteks masalah sosial
atau kemanusiaan. Secara spesifik, penelitian ini berfokus untuk menggali dan mengungkap
nilai-nilai pendidikan Islam yang terkandung dalam kearifan lokal warga Pulau Pajenekang,
khususnya melalui tradisi ritual Tammu Taung.

Subjek penelitian ini adalah individu-individu yang memiliki pengetahuan dan
pengalaman mendalam terkait tradisi ritual Tammu Taung di Pulau Pajenekang, Desa Mattiro
Deceng, Kecamatan Liukang Tumpabiring, Kabupaten Pangkep. Secara khusus, subjek
penelitian meliputi pemangku adat, tokoh agama, dan tokoh masyarakat yang dianggap
representatif dan memiliki pemahaman yang komprehensif tentang tradisi tersebut. Untuk
memastikan keakuratan dan kedalaman data, teknik pengambilan sampel yang digunakan
adalah purposive sampling.

HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Tammu Taung Dalam Pandangan Warga Pulau Pajenekang

Tammu Taung sebagaimana yang telah dijelaskan sebelumnya bahwa suatu tradisi ritual
yang dilaksanakan setiap tahun oleh masyarakat pulau Pajenekang dan telah turun temurun
dilakukan dan diwariskan dari generasi ke generasi hingga kini. Menurut Ako Daeng Ago,
Pelaksanaan Tradisi ritual tersebut untuk mengenang sejarah perjuangan tokoh pemimpin dan
pejuang pulau Pajenekang yakni Bantang Harun Rasyid yang gigih menentang penjajahan oleh
Belanda terhadap nusantara pada saat itu, dan juga sekaligus di rangkaian dengan peringatan
hari lahir (Haul) pulau tersebut.

Copyright (c) 2025 LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran

454


https://jurnalp4i.com/index.php/learning

LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran

Vol. 5 No. 1 Februari 2025

E-ISSN : 2777-0575 L
P-ISSN : 2777-0583

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/learning Jurnal P4l

Perlu diketahui bahwa keberadaan pulau Pajenekang hingga saat ini, yang kaitannya
dengan tradisi ritual Tammu Taung, tentu tidak terlepas dari dua tokoh sentral yang dalam
bahasa tutur masyarakat pulau itu dikenal dengan sebutan Syekh Naiman Petta Rabbu dan
Bantang Harun Rasyid. Tradisi lisan dan memori kolektif memegang peranan penting dalam
membentuk identitas dan kesinambungan budaya suatu komunitas (Assmann, 2011).

Membincang tentang sosok Syekh Naiman Petta Rabbu dari cerita lisan masyarakat
tersebut terdapat beberapa versi. Versi pertama mengemukakan bahwa awal mula penemuan
pulau Pajenekang oleh Syekh Naiman Petta Rabbu dalam pelayarannya. Saat itu sang Syekh
menemukan mata air sehingga diberilah nama pulau Pajenekang yang berarti tempat untuk
bersuci. Berita tentang penemuan pulau itu tersebarlah dari mulut ke mulut di antara para
nelayan yang sering kali melintasi perairan tersebut dalam kegiatan menangkap ikan sehingga
banyaklah yang sesekali singgah di pulau itu untuk mengambil air tawar yang bisa digunakan
saat berlayar. Lambat laun masyarakat yang dipelopori oleh nelayan banyak yang akhirnya
bermukim di pulau tersebut dan menjadi penduduk setempat. Peran tokoh agama dalam
pembentukan komunitas dan penyebaran Islam di wilayah pesisir seringkali terekam dalam
narasi-narasi lokal, yang menunjukkan adaptasi ajaran agama dengan konteks budaya setempat
(Feener, 2013).

Versi lainnya sebagaimana yang diungkapkan oleh Abdullah Daeng Sirua awal mula
terbentuknya pulau Pajenekang ketika Syekh Naiman Petta Rabbu melintasi perairan yang
dalam yang di sepanjang lintasan itu terdapat taka tapi tidak berbentuk gundukan pasir dan saat
Syekh Naiman Petta Rabbu melintas dan perlahan pasirnya terangkat naik dan lama kelamaan
menjadi gundukan pasir. Munculnya beragam versi cerita mengenai asal-usul suatu tempat atau
tokoh adalah hal yang lumrah dalam tradisi lisan, yang mencerminkan dinamika interpretasi
dan pewarisan memori kolektif dari generasi ke generasi (Vansina, 2014).

Dalam buku sejarah pulau Pajenekang yang dibacakan setiap tahunnya pada saat puncak
perayaan Tammu Taung, diceritakan bahwa seorang nelayan melihat sosok seorang yang
sedang berdiri di atas permukaan air. Meskipun nelayan tersebut mengamati dari kejauhan, ia
merasa heran karena sosok tersebut seolah-olah dapat berjalan di atas air, sebagaimana
diungkapkan dalam ungkapan lokal “faka’ na tempati", yang bermakna seolah-olah bisa
berjalan di atas air. Pada saat itu, karena singgahnya sosok tersebut di titik itu, maka muncullah
karamah yang dimiliknya (kemampuan luar biasa) yang menyebabkan pasir-pasir di sekitar
lokasi terkumpul dan akhirnya membentuk sebuah gusung. Setelah kejadian itu, Syekh Na'im
meninggalkan tempat tersebut, bukan untuk bermukim di sana, melainkan untuk melanjutkan
perjalanan. Narasi tentang tokoh-tokoh yang memiliki kemampuan supranatural (karamah)
seringkali menjadi bagian integral dari cerita rakyat dan legenda, yang berfungsi untuk
memperkuat keyakinan dan nilai-nilai spiritual masyarakat (Sirriyeh, 2019).

Ketika gusung tersebut berkembang menjadi pulau yang sudah mulai ditumbubhi
pepohonan, maka disitulah masyarakat yang pada umumnya sebagai nelayan mulai berdatangan
tinggal menetap dan berinteraksi dengan sesama. Namun, pada saat awal pulau itu terbentuk,
Syekh Naiman Petta Rabbu telah meninggalkan pulau tersebut dalam keadaan kosong.
Mengenai makam Syekh Naiman Petta Rabbu, terdapat cerita kisan yang berkembang di
masyarakat bahwa hanya kain kafan yang dimasukkan ke dalam liang lahatnya, yang kemudian
memunculkan perdebatan apakah jasad Syekh Naiman Petta Rabbu benar-benar ada di sana,
ataukah makam tersebut hanyalah sebuah simbol, meskipun terdapat makam, pertanyaan yang
sampai saat ini belum terjawab adalah apakah benar terdapat jasad di dalamnya ataukah makam
tersebut hanya berfungsi sebagai simbol semata. Keberadaan makam yang dianggap keramat
seringkali menjadi pusat ziarah dan ritual keagamaan, meskipun asal-usul dan keautentikannya
masih diperdebatkan (Werbner, 2018).

Copyright (c) 2025 LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran

455


https://jurnalp4i.com/index.php/learning

LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran

Vol. 5 No. 1 Februari 2025

E-ISSN : 2777-0575 L
P-ISSN : 2777-0583

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/learning Jurnal P4l

Menurut Abdullah Daeng Sirua bahwa jika menggunakan pendekatan kajian sejarah,
dapat disimpulkan bahwa pertemuan antara Syekh Naiman Petta Rabbu dan Gallarang Bantang
Harun Rasyid, dalam konteks fisik atau lahiriah, itu tidak pernah terjadi. Hal ini disebabkan
oleh adanya jarak waktu yang sangat panjang antara masa hidup antara kedua tokoh itu di pulau
tersebut. Syekh Naiman Petta Rabbu, yang sudah berusia lanjut pada saat itu, hidup jauh setelah
masa keberadaan Bantang Harun Rasyid. Jarak waktu yang memisahkan keduanya mencapai
beberapa dekade. Walaupun keberadaan Syekh Naiman Petta Rabbu dikenal melalui cerita lisan
yang dipercaya oleh masyarakat Pajenekang, narasi tentang beliau seringkali tidak mengalami
pembaruan atau klarifikasi. Beberapa bagian cerita lisan itu bahkan terputus dan baru diteruskan
oleh generasi berikutnya, yang menyebabkan adanya perubahan dan penyimpangan dalam alur
cerita tersebut. Saat ini, menurutnya ia terus melakukan penelitian dan kajian mendalam
mengenai dua tokoh sentral dalam sejarah Pajenekang ini, khususnya terkait dengan peran
Syekh Naiman Petta Rabbu dan Gallarang Bantang Harun Rasyid dalam tradisi masyarakat
setempat. Rekonstruksi sejarah berdasarkan tradisi lisan memerlukan pendekatan Kritis dan
komparatif, dengan mempertimbangkan potensi distorsi dan perubahan narasi seiring
berjalannya waktu (Al-Rasheed, 2013).

Sedangkan aksi heroik yang dipertontonkan oleh Gallarang Bantang Harun Rasyid
dalam menentang penjajahan Belanda setidaknya terdiri dari tiga fase. Fase pertama; Pada suatu
kesempatan, ketika Gallarang Bantang Harun Rasyid berada di tengah laut dengan perahunya,
ia mengibarkan sebuah bendera yang terdiri dari tiga warna merah, putih, dan hitam. Warna
hitam di bendera tersebut memiliki makna simbolis, yang mencerminkan harapan bahwa
wilayah Nusantara, khususnya kawasan Ujung Pandang, akan dipimpin oleh individu berkulit
hitam. Aksi tersebut menarik perhatian pihak Belanda, yang kemudian mengutus Suro untuk
menanyakan maksud dan tujuan dari pengibaran bendera tersebut. Perlawanan terhadap
kekuasaan kolonial seringkali diwujudkan dalam bentuk simbol-simbol perlawanan yang
mengandung makna lokal dan nasionalisme (Reid, 2011).

Dalam percakapan tersebut, Gallarang Bantang Harun Rasyid memberikan jawaban
yang berbeda dari penjelasan yang umumnya disampaikan kepada masyarakat luas. la
menceritakan bahwa perjuangannya tidak terlepas dari konsep "Junnu Satinja" yang terkandung
dalam makna warna merah, putih, dan hitam pada bendera tersebut. Bendera yang berbentuk
selayaknya telur tiga lapis tersebut, menurutnya, melambangkan kesucian. Dengan penjelasan
itu, Belanda tidak merasa ada ancaman, sehingga Gallarang Bantang Harun Rasyid pun selamat.
Strategi diplomasi dan negosiasi seringkali digunakan oleh tokoh-tokoh lokal dalam
menghadapi tekanan dari penguasa kolonial (Kahin, 2013).

Gallarang Bantang Harun Rasyid memiliki tiga buah kapal yang diberi nama secara
berturut-turut: Tojeng Kanayya, Lambere’ Tallo, dan Tammu Lebba’. Kapal-kapal tersebut
sering digunakan dalam perjalanan menuju Kerajaan Gowa, yang memiliki hubungan darah
dengan Gallarang Bantang Harun Rasyid. Tallo, di sisi lain, memiliki hubungan spiritual
dengan dirinya. Penamaan kapal dan benda-benda pusaka dengan nama-nama yang memiliki
makna khusus merupakan praktik yang umum dalam tradisi maritim Nusantara (Lapian, 2012).

Fase kedua ditandai pada saat semua wilayah jajahan Belanda diminta untuk segera
membawa sima’ (upeti) ke markas pusat. Belanda mulai merasa ada tanda-tanda perlawanan,
sebab Bantang Harun Rasyid menyerahkan sima’ itu dengan menggunakan jenis uang yang
sudah tidak berlaku lagi namun berdalih bahwa meskipun jenis uang kertas itu sudah tidak
diberlakukan lagi oleh pemerintah Kolonial Belanda tetapi masih tetap dipergunakan sebagai
alat transaksi masyarakat di Pulaunya apalagi jenis uang tersebut adalah buatan Belanda juga.
Pada saat pemanggilan kedua itu, Gallarang sebenarnya sudah merasa ada firasat buruk
sehingga sebelum memenuhi panggilan pemerintah kolonial Belanda ia telah meminta kepada
keluarganya untuk mendoakannya agar bisa kembali dengan selamat. Meskipun demikian,

Copyright (c) 2025 LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran

456


https://jurnalp4i.com/index.php/learning

LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran

Vol. 5 No. 1 Februari 2025

E-ISSN : 2777-0575 L
P-ISSN : 2777-0583

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/learning Jurnal P4l
Gallarang berhasil lolos setelah proses mediasi. Namun, saat akan pulang, ia mendapat
peringatan dari Belanda, yang membuatnya merasa semakin khawatir. Akhirnya, pemanggilan
kedua pun dilakukan setelah kejadian tersebut. Bentuk-bentuk perlawanan terhadap kebijakan
ekonomi kolonial, seperti penolakan penggunaan mata uang baru, seringkali menjadi pemicu
konflik antara penguasa lokal dan pemerintah kolonial (Elson, 2014).

Fase ketiga, Pemanggilan pemerintah kolonial Belanda kembali dilakukan terhadap
Gallarang Bantang Harun Rasyid akan tetapi saat itu Bantang Harun Rasyid tidak hanya
sendirian melainkan seluruh yang dianggap pemimpin kelompok yang dianggap menentang
oleh pemerintah Kolonial Belanda turut dipanggil. Belanda kemudian menembak mati satu
persatu semua orang yang ada di sana. Ketika giliran Gallarang untuk dieksekusi tiba, ia
menyimpan sebuah harapan dalam hatinya, berdoa agar ia selamat dan dapat kembali ke
kampung halamannya, mengingat saat itu semua yang sudah dieksekusi sudah meninggal.
Untuk memperkuat tekadnya, ia berjanji dalam hatinya bahwa jika ia selamat, ia akan kembali
ke kampung dan mengadakan sebuah acara syukuran yang berisi hidangan manis-manis sebagai
ungkapan rasa syukur. Ketika saat eksekusinya tiba, Gallarang tetap selamat, dan dalam hatinya
ia berdoa, "Atte'ne te'ne pa'mai” yang menggambarkan harapannya akan keberuntungan. Dalam
tradisi masyarakat setempat, ungkapan tersebut dikaitkan dengan hidangan manis yang menjadi
simbol harapan baik. Maka berdasarkan atas peristiwa itulah akhirnya lahirlah ritual tammu
taung ini. Tindakan kekerasan dan represi yang dilakukan oleh pemerintah kolonial seringkali
memicu perlawanan yang lebih luas dari masyarakat, yang kemudian diabadikan dalam tradisi
dan ritual (Anderson, 2016).

Waktu berlalu, dan Gallarang tetap hidup selama setahun setelah peristiwa tersebut
sehingga Tradisi Tammu Taung sempat dua kali dilaksanakan selama hidupnya. Pada tahun
berikutnya, setelah beliau meninggal dunia, anaknya dan beserta masyarakat pulau Pajenekang
melanjutkan jejaknya hingga hari ini tradisi ritual Tammu Taung tetap eksis dan pada Agustus
2024 lalu melalui Sidang Penetapan Warisan Budaya Tak Berbenda (PWTB) ritual adat Tammu
Taung Pulau Pajenekang ditetapkan sebagai warisan budaya tak berbenda Indonesia yang
dihadiri langsung oleh Ketua Majelis Syuro Dewan Adat Pulau Pajenekang Abdullah Daeng
Sirua. Dalam siding tersebut terdapat juga enam item kearifan lokal masyarakat Sulawesi
Selatan seperti Baju Tradisional Toraja, Genrang Labobo Wajo, Masara Majjaga Sando Batu
Sidrap, Gantala Jarang Jeneponto, Cemme Passii Bone. Tradisi dan ritual yang diwariskan dari
generasi ke generasi seringkali mengalami adaptasi dan reinterpretasi, namun tetap berfungsi
sebagai media untuk memperkuat identitas dan solidaritas komunitas (Connerton, 2011).

Perlu diingat bahwa diawal mula pelaksanaan tradisi ritual Tammu Taung ini tidak
terlepas dari ketokohan seorang Bantang Harun Rasyid. Betapa tidak, penetapan waktu
pelaksanaan tradisi ritual ini dengan mendasarinya pada bulan Muharram atau diawal masuknya
tahun baru Islam bukanlah sesuatu yang secara kebetulan, melainkan diyakini ada petunjuk
langsung dari Syekh Naiman Petta Rabbu. Sehingga diyakini oleh Masyarakat Pulau
Pajenekang bahwa disaat itu Syekh Naiman Rabbu hadir kembali untuk kedua kalinya setelah
berpuluh- puluh tahun meninggalkan pulau pajenekang sejak ia bentuk. Maka disinilah
perjumpaan antara Syekh Naiman Petta Rabbu dan Gallarang Bantang Harun Rasyid tetapi
perjumpaannya bukan secara lahiriah akan tetapi secara batiniah. Integrasi antara unsur-unsur
keagamaan (Islam) dan kepercayaan lokal seringkali ditemukan dalam tradisi dan ritual di
berbagai masyarakat Nusantara, yang mencerminkan proses akulturasi dan sinkretisme budaya
(Geertz, 2013).

Menurut cerita tutur masyarakat pulau Pajenekang bahwa sosok Gallarang Bantang
Harun Rasyid bukan hanya menjadi pemimpin masyarakat akan tetapi ia juga sebagai pemimpin
agama bagi masyarakatnya. Gallarang Bantang Harun Rasyid sangat memahami ajaran agama
Islam dan tidak satupun warga yang pernah melihat atau mendengar kabar jika ia pernah

Copyright (c) 2025 LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran

457


https://jurnalp4i.com/index.php/learning

LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran

Vol. 5 No. 1 Februari 2025

E-ISSN : 2777-0575 L
P-ISSN : 2777-0583

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/learning Jurnal P4l
mendatangi ulama atau didatangi ulama dalam belajar agama Islam. Disinilah oleh masyarakat
Pajenekang meyakini bahwa Syekh Naiman Petta Rabbu lah yang hadir secara batiniah sebagai
guru spiritualnya dan mengajarkan tentang syari’at, tarikat, hakikat dan ma’rifat kepada
Gallarang Bantang Harun Rasyid.

Berdasarkan itu, maka bagi masyarakat pulau pajenekang tradisi ritual Tammu Taung
tidak terlepas dari sosok Syekh Naiman Petta Rabbu sebagai pembawa ajaran Islam yang
membentuk pulau tersebut dan sosok Gallarang Bantang Harun Rasyid sebagai pahlawan yang
menginspirasi semangat kemerdekaan bangsa Indonesia khususnya warga pulau Pajenekang.
B. Nilai- Nilai Pendidikan Islam Dalam Tradisi Ritual Tammu Taung
1. Nilai llahiyah
a. Bentuk pengagungan kepada Allah dan Rasulnya

Tradisi ritual Tammu Taung yang dilaksanakan secara turun temurun oleh warga pulau
Pajenekang syarat akan makna kereligiusannya. Hal itu dapat dilihat dari rangkaian
pelaksanaannya yang terbilang panjang. Rangkaian kegiatan yang diawali pada jum’at pertama
pada bulan Muharram disetiap tahunnya menggambarkan bahwa ada pengakuan akan
kebesaran serta kepatuhan sebagai hamba dihadapan Allah SWT. Memulai suatu aktivitas di
awal tahun merupakan rangkaian proses muhasabah terhadap perjalanan kehidupan,
Bergantinya tahun ini mestinya dijadikan sebagai waktu untuk melakukan muhasabah, evaluasi,
introspeksi, terhadap perjalanan hidup selama ini agar ke depan lebih baik lagi. Jangan sampai
dengan terus berjalannya waktu, kita tidak mampu mengambil ibrah, hikmah, dan pengalaman.
Dengan merenungkan masa lalu, kita bisa meninggalkan hal-hal yang negatif dan mengambil
sisi-sisi positif sebagai bekal menghadapi masa depan.

Pada tahun 2021, K.H. Hasbuddin Halik yang sebelum menjabat sebagai Ketua Majelis
Ulama Indonesia (MUI) Kabupaten Pangkep, melakukan sebuah penelitian yang dipimpin oleh
beliau sendiri. Penelitian ini melibatkan anggota dari MUI Kabupaten Pangkep serta
Kementerian Agama Kabupaten Pangkep, yang berfokus pada perayaan tradisi ritual Tammu
Taung Pulau Pajenekang. Dalam pandangannya secara pribadi, beliau menganggap bahwa
tradisi tersebut dapat dikategorikan sebagai suatu kegiatan yang sejalan dengan ajaran Islam.
Secara tidak langsung, tradisi ini juga berpotensi menjadi daya tarik wisata religi, terutama bagi
para pengunjung yang berasal dari luar pulau Pajenekang yang tertarik untuk menyaksikan
perayaan tersebut.

Sementara Sayyed Zainal As Saggaf, petugas penyuluh Agama Islam Kementerian
Agama Kabupaten Pangkep di Desa Mattiro Deceng sejak tahun 2013 hingga 2023,
mengatakan bahwa berdasarkan hasil pengamatannya, ia menemukan adanya unsur-unsur syi‘ar
Islam dalam pelaksanaan tradisi ritual Tammu Taung yang dilakukan oleh masyarakat Pulau
Pajenekang. Sebagai contoh, pada Kamis malam, setelah menunaikan shalat Isya, sehari
sebelum perayaan, warga desa berkumpul di baruga untuk melaksanakan kegiatan zikir serta
pembacaan kitab Al-Barzanji yang diiringi oleh musik rebana. la berpendapat bahwa praktik
ini adalah kesinambungan dari tradisi dakwah yang sebelumnya telah diajarkan oleh para
leluhur mereka pada masa lampau.

Menurut Ako Daeng Ago, rangkaian tradisi ritual Tammu taung yang dilaksanakan di
awal bulan Muharram bagi masyarakat pulau Pajenekang secara tersirat memberikan pelajaran
spiritual terhadap peristiwa hijrah Nabi Muhammad SAW yang dapat kita ambil hikmahnya.
Sehingga menurutnya dalam perjalanan kehidupan ini selalu ada semangat berhijrah untuk ke
arah kehidupan yang lebih baik lagi dari seluruh aspek kehidupan.

Ako Daeng Ago menambahkan, rangkaian tradisi ritual Tammu Taung yang
dilaksanakan pada awal bulan Muharram oleh masyarakat Pulau Pajenekang, mengandung
makna spiritual yang mendalam, yang secara implisit mengajarkan tentang peristiwa hijrah
Nabi Muhammad SAW. Tradisi tersebut memberikan pelajaran berharga mengenai pentingnya

Copyright (c) 2025 LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran

458


https://jurnalp4i.com/index.php/learning

LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran

Vol. 5 No. 1 Februari 2025

E-ISSN : 2777-0575 L
P-ISSN : 2777-0583

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/learning Jurnal P4l
perubahan dan perbaikan dalam kehidupan. Dari perspektif ini, proses hijrah dipahami sebagai
simbol semangat untuk terus bertransformasi menuju kehidupan yang lebih baik, baik dalam
aspek spiritual, sosial, maupun moral.

Dalam konteks hijrah, orang-orang yang menginginkan perubahan spiritual dalam
dirinya harus lebih mendekatkan dirinya kepada Allah dengan beragam cara. Misalnya, belajar
secara lebih mendalam tentang Islam melalui dakwah baik berupa berupa lisan, tulisan dan
perbuatan yang baik (suri teladan) dalam kehidupan sehari-hari. Ruang lingkup dakwah itu
adalah menyangkut motivasi yang bersifat positif, dalam segala lapangan kehidupan manusia
(Daulay, 2015).

b. Wujud Kesyukuran

Lahirnya Tradisi Ritual Tammu Taung berawal dari ekspresi kesyukuran warga pulau
Pajenekang atas kebebasan Gallarang Pajenekang yang sempat ditawan oleh pemerintah
Kolonial Belanda. Ekspresi kesyukuran itu ditandai dengan penyajian panganan makanan
berupa kue- kue manis pada puncak perayaan tersebut tentu menyiratkan makna pengharapan
agar kehidupan warga pulau Pajenekang senantiasa dalam ketentraman.

Shihab (2010) dalam buku, Wawasan al-Qur’an menjelaskan bahwa kosa kata “syukur”
berasal dari bahasa al-Qur’an yang tertulis dalam bahasa Arab. Kata syukur adalah bentuk
mashdar dari kata kerja syakara—yasykuru—syukran—wa syukuran—-wa syukranan. Kata kerja ini
berakar dengan huruf-huruf syin, kaf, dan ra’. Secara bahasa, syukur juga berasal dari kata
“syakara” yang berarti pujian atas kebaikan dan penuhnya sesuatu. Syukur juga berarti
menampakkan sesuatu kepermukaan. Dalam hal ini menampakkan nikmat Allah. Sedangkan
menurut istilah syara’, syukur adalah pengakuan terhadap nikmat yang dikaruniakan Allah
yang disertai dengan kedudukan kepada-Nya dan mempergunakan nikmat tersebut sesuai
dengan tuntunan dan kehendak Allah.

Dalam perjalananya Tradisi Tammu Taung yang ada di Pulau Pajenekang merupakan
bentuk ungkapan rasa syukur warga atas perjalanan hidup mereka selama satu tahun, yang
penuh dengan beragam nikmat dan kebaikan. Melalui tradisi ini, mereka merayakan segala
berkat yang telah diterima sepanjang tahun. Praktik membawa kue-kue manis dalam sebuah
kappara yang dilakukan oleh setiap rumah di pulau tersebut, kemudian dibawa ke makam
leluhur mereka, yaitu Syekh Naiman Petta Rabbu, merupakan tradisi yang diterapkan dalam
masyarakat setempat dipuncak perayaan tradisi ritual Tammu Taung. Di makam tersebut,
dilaksanakan acara doa yang ditujukan untuk leluhur mereka itu. Dari perspektif pribadi, K.H.
Hasbuddin berpendapat bahwa praktik ini serupa dengan yang dilakukan oleh masyarakat Islam
pada umumnya di Indonesia. Beliau mengungkapkan bahwa yang keliru jika panganan itu
hanya boleh dimakan atau dihabiskan di dalam makam dan tidak boleh dibawa pergi. Terlebih
lagi jika sampai ada praktik yang membiarkan makanan tersebut membusuk atau rusak di
makam dan baru disingkirkan.

Ritual Tammu Taung yang diwariskan oleh nenek moyang mereka telah mengajarkan
kepada masyarakat Pulau Pajenekang saat ini tentang pentingnya rasa syukur. Mereka diajarkan
bahwa setiap nikmat yang diterima dalam kehidupan harus selalu dihargai, dan sebagai wujud
dari rasa syukur tersebut, mereka diingatkan untuk senantiasa menebarkan kebaikan. Tradisi ini
menjadi landasan untuk melakukan tindakan positif dalam kehidupan sehari-hari, yang
merupakan salah satu bentuk pengamalan rasa terima kasih kepada Sang Pencipta atas segala
karunia yang telah diberikan.

2. Nilai Sosial dan Pendidikan Moral
a. Kerjasama dan Gotong Royong dan kepedulian terhadap sesama

Tradisi Ritual Tammu Taung Pulau Pajenekang dalam perjalanannya ternyata telah
menarik perhatian masyarakat tak terkecuali yang berasal dari luar daerah. Sejak beberapa
tahun terakhir, pengunjung Tammu Taung Pulau Pajenekang berasal dari beberapa daerah

Copyright (c) 2025 LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran

459


https://jurnalp4i.com/index.php/learning

LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran

Vol. 5 No. 1 Februari 2025

E-ISSN : 2777-0575 L
P-ISSN : 2777-0583

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/learning Jurnal P4l
seperti Kabupaten Jeneponto, Takalar, Gowa bahkan ada yang dari Sinjai dan termasuk
pengunjung lokal Kabupaten Pangkep dan sekitarnya. Bagi warga Pulau Pajenekang, terutama
yang berada di perantauan, momentum Tammu Taung menjadi sarana yang sangat berarti untuk
berkumpul bersama keluarga. Berbeda dengan perayaan hari raya ldul Fitri yang biasanya
menjadi momen pulang kampung di berbagai daerah, di Pulau Pajenekang, Tammu Taung
justru menjadi acara yang paling dinanti. Perayaan ini menjadi daya tarik bagi warga yang
merantau untuk kembali ke kampung halaman dan bersatu dengan keluarga mereka. Tradisi
lokal seperti Tammu Taung dapat berfungsi sebagai social glue, memperkuat ikatan sosial dan
identitas komunitas, terutama di tengah arus globalisasi dan modernisasi (Ghazali, 2016).

Setiap kali tradisi ritual Tammu Taung dilaksanakan, khususnya pada puncak perayaan
yang jatuh pada Jumat ketiga bulan Muharram, jumlah pengunjung yang datang selalu melebihi
1000 orang. Tingginya minat masyarakat terhadap perayaan ritual ini menyebabkan persiapan-
persiapan utama, baik menjelang acara maupun saat pelaksanaan puncak perayaan,
memerlukan banyak tenaga dan pemikiran. Namun, bagi warga Pulau Pajenekang, hal tersebut
merupakan bagian dari semangat kebersamaan, gotong royong, dan kepedulian mereka. Mereka
bersama-sama bekerja keras untuk memastikan bahwa perayaan ritual Tammu Taung dapat
berjalan dengan sukses. Partisipasi aktif masyarakat dalam penyelenggaraan tradisi merupakan
wujud dari modal sosial (social capital) yang kuat, yang menjadi fondasi penting bagi
keberlanjutan tradisi tersebut (Putnam, 2011).

Perayaan Tammu Taung di Pulau Pajenekang mencerminkan nilai sosial yang sangat
kuat dalam masyarakatnya. Hal ini terlihat dari tingginya kesadaran dan kepedulian warga
untuk turut serta dalam menyukseskan seluruh rangkaian acara, mulai dari tahap awal hingga
puncak perayaan ritual tersebut. Bahkan, biaya yang diperlukan untuk melaksanakan perayaan
ini secara keseluruhan dapat mencapai total sekitar 1 milyar rupiah. Tingginya biaya perayaan
tradisi tidak selalu menjadi penghalang, selama masyarakat memiliki komitmen yang kuat
untuk melestarikannya (Picard, 2012).

Penyediaan pangan oleh masyarakat lokal, seperti dodoro dan berbagai jenis kue manis
yang disajikan dalam satu kappara’, merupakan bagian penting dari pelayanan mereka kepada
tamu yang hadir dalam acara tersebut. Untuk memastikan kelancaran perayaan, warga sering
kali tidak ragu untuk mengeluarkan dana yang cukup besar, bahkan tak jarang mereka harus
meminjam uang guna memenuhi kebutuhan tersebut. Meskipun demikian, mereka meyakini
bahwa kondisi ekonomi masyarakat tidak terpengaruh secara signifikan oleh perayaan tersebut.
Pandangan ini mungkin muncul karena mereka meyakini adanya berkah yang terkandung
dalam sedekah makanan yang disumbangkan. Praktik berbagi makanan dalam tradisi seringkali
dikaitkan dengan nilai-nilai religius dan kepercayaan akan adanya berkah dan balasan yang baik
(Mauss, 2016).

Keikhlasan dalam masyarakat terlihat melalui keterlibatan mereka tanpa adanya
perintah langsung dari Dewan Adat. Meskipun demikian, saat waktu yang tepat telah tiba,
warga akan secara sukarela berkumpul dan berpartisipasi dalam kegiatan tersebut. Tindakan ini
menggambarkan nilai-nilai solidaritas dan kepedulian yang melekat dalam budaya mereka, di
mana mereka datang bersama-sama tanpa paksaan, sebagai bentuk pengabdian dan rasa
tanggung jawab terhadap adat dan komunitas. Nilai-nilai gotong royong dan kebersamaan yang
terwujud dalam tradisi merupakan modal sosial yang berharga bagi ketahanan dan
keberlanjutan komunitas (Coleman, 2012).

Nureda, salah seorang warga Pulau Pajenekang, mengatakan bahwa sebagai penduduk
pulau tersebut, ia merasa bangga karena tradisi ritual yang telah diwariskan secara turun-
temurun tetap dipertahankan. Baginya, momen tersebut memiliki makna yang mendalam, yang
tidak hanya mengajarkan masyarakat Pajenekang untuk senantiasa bersyukur atas nikmat yang
diberikan oleh Allah Swt, tetapi juga menanamkan nilai-nilai kebersamaan dan kepedulian

Copyright (c) 2025 LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran

460


https://jurnalp4i.com/index.php/learning

LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran

Vol. 5 No. 1 Februari 2025

E-ISSN : 2777-0575 L
P-ISSN : 2777-0583

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/learning Jurnal P4l
antarwarga pulau dalam berbagi. Pelestarian tradisi lokal merupakan bentuk perlawanan
terhadap homogenisasi budaya dan upaya untuk mempertahankan identitas lokal yang unik
(Appadurai, 2013).

Dalam konteks kepedulian sosial, juga dapat dilihat dari seluruh penduduk Pulau
Pajenekang berkomitmen untuk menjadikan rumah mereka sebagai tempat akomodasi bagi para
pengunjung yang datang untuk merayakan perayaan tersebut, tanpa adanya biaya sewa. Setiap
rumah juga menyediakan konsumsi bagi para tamu yang menginap, mengingat biasanya jumlah
pengunjung yang datang pada hari Kamis atau sehari sebelum puncak perayaan cukup banyak,
karena mereka ingin mengikuti rangkaian acara yang diselenggarakan pada hari tersebut.
Praktik ini sangat memudahkan pengunjung Tammu Taung, karena mereka tidak perlu khawatir
mengenai masalah penginapan dan konsumsi selama berada di Pulau Pajenekang. Tradisi
keramah-tamahan (hospitality) dan saling berbagi merupakan ciri khas dari banyak masyarakat
tradisional, yang mencerminkan nilai-nilai luhur dan kearifan lokal (Telfer, 2015).

3. Nilai Patriotisme
a. Anti Penjajahan

Sejarah Pulau Pajenekang mencatatkan kisah kepahlawanan Gallarang Bantang Harun
Ar Rasyid yang dengan tekad bulat menentang berbagai bentuk penjajahan. Tindakan
perlawanan yang dilakukan olen Bantang Harun Ar Rasyid, yang berulang kali terjadi,
menyebabkan dirinya berkonflik dengan pemerintah kolonial Belanda. Bahkan, ia sering kali
menyampaikan harapan besar kepada masyarakatnya, yang sangat menginginkan hadirnya
sosok pemimpin yang berasal dari kalangan pribumi untuk memimpin nusantara kelak. Harapan
itu kemudain terwujud setelah Indonesia meraih kemerdekaannya di tahun 1945.

Rangkaian perayaan tradisi ritual Tammu Taung yang juga memiliki keunikan tersendiri
dan merupakan warisan dari nilai- nilai patriotisme ajaran Gallarang Bantang Harun Ar Rasyid
adalah upacara penaikan bendera merah putih pada hari kamis satu hari sebelum puncak
perayaan di jum’at ketiga. Upacara penaikan bendera tersebut dilaksanakan secara adat
bertempat di lapangan pas di depan makan kedua tokoh sentra Pulau tersebut dengan
pembacaan sya’ir ritual tersendiri dan diiringi dengan gendang.

Dari rangkaian peristiwa tersebut, dapat dipahami bahwa ajaran Bantang Harun Rasyid
mengenai bela negara menjadi landasan utama dalam keberhasilannya menanamkan simbol
kemerdekaan kepada generasi berikutnya. Ajaran ini berperan penting dalam membentuk
kesadaran nasionalisme dan semangat perjuangan yang diwariskan kepada penerus bangsa.

b. Persatuan bangsa

Keutuhan Nusantara merupakan salah satu aspek penting dalam perjuangan Gallarang
Bantang Harun Rasyid. Pada level yang lebih kecil, Bantang Harun Rasyid secara konsisten
berupaya menjaga agar masyarakatnya tidak terpengaruh atau menjadi bagian dari kelompok
yang mendukung penjajah. Berdasarkan cerita lisan yang berkembang di kalangan masyarakat
Pulau Pajenekang, Bantang Harun Rasyid dikenal memiliki hubungan yang harmonis dengan
Kerajaan Gowa dan Kerajaan Tallo. Bahkan, tindakan diplomatik yang dijalankannya dalam
membangun hubungan baik dengan kedua kerajaan besar tersebut berujung pada pengasingan
adik kandungnya oleh pemerintah Kolonial Belanda ke Sukabumi, sebagai dampak langsung
dari aktivitas politik dan diplomasi yang dijalankan.

4. Pembelajaran Terhadap Generasi Muda

Tammu Taung, sebagai bagian dari tradisi budaya yang kaya, memiliki makna yang
mendalam dalam mengajarkan nilai-nilai kehidupan kepada generasi muda. Dalam konteks
pendidikan melalui tradisi keteladanan, Tammu Taung mengajarkan kita untuk menghormati
dan memelihara nilai-nilai yang diwariskan oleh leluhur, seperti kebersamaan, kejujuran, dan
kerja keras. Melalui cerita-cerita yang turun-temurun, generasi muda diajak untuk menyerap
kebijaksanaan dari tokoh-tokoh yang menjadi teladan dalam kehidupan masyarakat. Pendidikan

Copyright (c) 2025 LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran

461


https://jurnalp4i.com/index.php/learning

LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran

Vol. 5 No. 1 Februari 2025

E-ISSN : 2777-0575 L
P-ISSN : 2777-0583

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/learning Jurnal P4l
yang bersumber dari tradisi ini bukan hanya tentang ilmu pengetahuan, tetapi juga pembentukan
karakter, etika, dan rasa tanggung jawab sosial. Dengan meneruskan tradisi ini, generasi muda
dapat memahami pentingnya menjaga hubungan harmonis antara sesama dan alam, serta
menciptakan masyarakat yang penuh kedamaian dan keberlanjutan. Tammu Taung bukan
hanya menjadi ritual budaya, tetapi juga sebuah metode pendidikan yang efektif dalam
membentuk pribadi yang berbudi pekerti luhur.

KESIMPULAN

Tradisi ritual Tammu Taung di Pulau Pajenekang merupakan warisan budaya yang
dilaksanakan setiap tahun untuk mengenang sejarah perjuangan tokoh-tokoh penting seperti
Syekh Naimang Petta Rabbu dan Gallarang Bantang Harun Rasyid. Tradisi ini bukan hanya
sebagai bentuk peringatan terhadap perjuangan kemerdekaan melawan penjajahan Belanda,
tetapi juga sebagai bentuk penghormatan terhadap ajaran-ajaran Islam yang dibawa oleh Syekh
Naiman Petta Rabbu. Masyarakat Pulau Pajenekang meyakini bahwa meskipun pertemuan fisik
antara Syekh Naiman Petta Rabbu dan Bantang Harun Rasyid tidak terjadi, keduanya bertemu
secara batiniah, dengan Syekh Naiman Petta Rabbu berperan sebagai guru spiritual bagi
Gallarang Bantang Harun Rasyid. Ritual ini tidak hanya memperingati perjuangan, tetapi juga
mengandung makna spiritual dan sejarah yang mendalam bagi masyarakat setempat.

Tradisi ritual Tammu Taung yang dilaksanakan oleh masyarakat Pulau Pajenekang
mengandung berbagai nilai penting yang berkaitan dengan aspek spiritual, sosial, patriotisme,
dan pendidikan. Adapun nilai- nilai Pendidikan Islam yang terdapat dalam tradisi ritual tammu
taung yakni, nilai ilahiyah, nilai sosial dan pendidikan moral, nilai patriotism dan pembelajaran
Terhadap Generasi Muda. Prinsip-prinsip Islam, seperti tauhid, tawakkal, amanah, akhlak
mulia, dan doa, dapat diinternalisasikan dalam praktik ritual Tammu Taung. Dalam ritual ini,
masyarakat diingatkan untuk selalu mengarahkan niat dan tujuan kepada Allah, berserah diri
setelah berusaha, dan menjaga kejujuran serta tanggung jawab. Selain itu, penting untuk
menjaga akhlak mulia, seperti kesabaran, kerjasama, dan toleransi dalam pelaksanaan ritual
yang melibatkan banyak pihak.

DAFTAR PUSTAKA

Al-Rasheed, M. (2013). A history of Saudi Arabia. Cambridge University Press.

Anderson, B. (2016). Imagined communities: Reflections on the origin and spread of
nationalism. Verso Books.

Appadurai, A. (2013). The future as cultural fact: Essays on the global condition. VVerso Books.

Assmann, J. (2011). Cultural memory and early civilization: Writing, remembrance, and
political imagination. Cambridge University Press.

Coleman, J. S. (2012). Social capital in the creation of human capital. American Journal of
Sociology, 94, S95-S120.

Connerton, P. (2011). How societies remember. Cambridge University Press.

Daulay, M. (2015). Peran organisasi dakwah dalam pelaksanaan bimbingan dan penyuluhan.
HIKMAH: Jurnal llmu Dakwah dan Komunikasi Islam, 8(1), 98-106.

Elson, R. E. (2014). The idea of Indonesia: A history. Cambridge University Press.

Feener, R. M. (2013). Muslim religious traditions. In 1. Wieringa (Ed.), Southeast Asia: A
historical encyclopedia, from Angkor Wat to East Timor (pp. 957-960). ABC-
CLIO.

Geertz, C. (2013). The interpretation of cultures. Basic Books.

Ghazali, A. S. (2016). Cultural heritage: Definition, conservation and tourism. Procedia -
Social and Behavioral Sciences, 222, 209-215.

Copyright (c) 2025 LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran

462


https://jurnalp4i.com/index.php/learning

LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran

Vol. 5 No. 1 Februari 2025

E-ISSN : 2777-0575 L

P-ISSN : 2777-0583

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/learning Jurnal P4l

Harimulyo, M. S., et al. (2021). Nilai-nilai pendidikan akhlak dalam Kitab Risalatul
Mu’awanah dan relevansinya. Jurnal Penelitian IPTEKS, 6(1), 72-809.
https://doi.org/10.32528/ipteks.v6i1.5253

Hidayah, U. (2018). Rekonstruksi evaluasi pendidikan moral menuju harmoni sosial. Jurnal
Pedagogik, 05(01), 69-81.
https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/pedagogik%0APermata_ulya@yahoo.co.id

Kahin, G. M. (2013). Nationalism and revolution in Indonesia. Cornell University Press.

Lapian, A. B. (2012). Orang laut, bajak laut, raja laut: Sejarah kawasan laut Sulawesi abad
X1X. Komunitas Bambu.

Mauss, M. (2016). The gift: Forms and functions of exchange in archaic societies. Martino Fine
Books.

Muhammad, D. H. (2020). Implementasi pendidikan humanisme religiusitas dalam. Edumaspul
Jurnal Pendidikan, 4(2), 122-131.

Muniroh, A. (2018). Implementasi nilai-nilai pendidikan Islam dalam surah As-Saffat ayat 102.
Darajat: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 1(1), 1-15.

Picard, M. (2012). Cultural tourism, nation-building and regional culture: The making of a
Balinese identity. In M. Hitchcock, V. T. King, & M. Parnwell (Eds.), Tourism in
Southeast Asia: Challenges and new directions (pp. 195-224). NIAS Press.

Putnam, R. D. (2011). Bowling alone: The collapse and revival of American community. Simon
& Schuster.

Rangkuti, S. S. (2018). Suheri Sahputra Rangkuti: Nilai-nilai pendidikan Islam dalam tafsir
ayat jihad. Jurnal Kependidikan Islam, 4(2), 184-201.

Reid, A. (2011). Southeast Asia in the age of commerce 1450-1680: Volume two: Expansion
and crisis. Yale University Press.

Rizal, S. S. (2016). Nilai-nilai pendidikan Islam yang terkandung dalam Alquran surat As-
Sajdah ayat 9 relevansinya dengan pendidikan pranatal. Tarbiyah Al-Aulad, 1(2),
16.

Shihab, M. Q. (1997). Wawasan al-Qur’an: Tafsir tematik atas pelbagai persoalan. Mizan.

Sirriyeh, E. (2019). Sufis and anti-Sufis: The defence, rethinking and rejection of Sufism in the
modern world. Routledge.

Sofyan & Yahiji, K. (2018). Akulturasi Islam dan budaya lokal: Studi tentang ritus-ritus
kehidupan dalam tradisi lokal Muslim Gorontalo (Edisi 1). Inteligensia Media
Malang.

Susandi, A. (2020). Pendidikan life skills dalam penanaman nilai-nilai agama Islam di sekolah
dasar. Al-Insyiroh: Jurnal Studi Keislaman, 6(2), 95-111.
https://doi.org/10.35309/alinsyiroh.v6i2.3867

Syakhrani, A. W. (2019). Memperkuat eksistensi pendidikan Islam di era 4.0. CBJIS: Cross-
Border Journal of Islamic Studies, 1(2), 57-69.
https://doi.org/10.37567/siln.v1i2.90

Telfer, D. J. (2015). Tourism and development in the developing world. Routledge.

Vansina, J. (2014). Oral tradition as history. James Currey.

Werbner, P. (2018). Pilgrimage, sacred places, and the performance of piety. In The Oxford
Handbook of Material Culture Studies. Oxford University Press.

Copyright (c) 2025 LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran

463


https://jurnalp4i.com/index.php/learning
https://doi.org/10.32528/ipteks.v6i1.5253
https://ejournal.unuja.ac.id/index.php/pedagogik%0APermata_ulya@yahoo.co.id
https://doi.org/10.35309/alinsyiroh.v6i2.3867
https://doi.org/10.37567/siln.v1i2.90

