LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran
Vol. 5 No. 1 Februari 2025
E-ISSN : 2777-0575 DX,
P-ISSN : 2777-0583
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/learning Jurnal P4l
HAKIKAT MANUSIA SEBAGAI MAKHLUK PEDAGOGIK: TINJAUAN
FILOSOFIS DAN IMPLIKASINYA DALAM PENDIDIKAN

Nur Apriyani!, Yuspiani?, Wahyuddin?
STIMI YAPMI Makassar
email: 'nurapriyani@stimi-yapmi.ac.id, 2yuspiani_uinmks@yahoo.co.id,
3wahyuddin_uinmks@yahoo.co.id

ABSTRAK

Manusia sebagai makhluk pedagogik memiliki kemampuan untuk dididik dan mengajar, di
mana pendidikan tidak hanya berfokus pada transfer pengetahuan, tetapi juga pada
pembentukan karakter dan pengembangan potensi individu. Pemahaman hakikat manusia
menjadi penting bagi pendidik agar mampu menciptakan lingkungan belajar yang inklusif dan
relevan dengan kebutuhan peserta didik. Penelitian kualitatif ini bertujuan untuk memahami
hakikat manusia sebagai peserta didik melalui pendekatan penelitian kepustakaan. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa manusia, sebagai hamba dan khalifah, memiliki potensi dasar
berupa pendengaran, penglihatan, dan hati. Potensi ini berperan dalam proses pemahaman dan
penilaian spiritual, memungkinkan manusia untuk bertanggung jawab dalam menjaga
keseimbangan alam sesuai tuntunan-Nya.

Kata Kunci: makhluk pedagogik, hakikat manusia, pendidikan, potensi dasar, pembentukan
karakter

ABSTRACT

Humans as pedagogical beings have the ability to be educated and teach, where education does
not only focus on the transfer of knowledge, but also on character formation and the
development of individual potential. Understanding the nature of humans is important for
educators to be able to create an inclusive learning environment that is relevant to the needs of
students. This qualitative study aims to understand the nature of humans as students through a
library research approach. The results of the study show that humans, as servants and caliphs,
have basic potential in the form of hearing, sight, and heart. This potential plays a role in the
process of spiritual understanding and assessment, allowing humans to be responsible for
maintaining the balance of nature according to His guidance.

Keywords: pedagogical beings, human nature, education, basic potential, character formation

PENDAHULUAN

Manusia diciptakan oleh Allah dalam bentuk yang sempurna. Akal budi manusia sangat
berbeda dari akal budi makhluk lain. Untuk memenuhi kelangsungan hidupnya, makhluk
dibekali oleh Allah untuk mampu berpikir, berbicara, dan bekerja. Sebagai makhluk, manusia
ditugaskan untuk menjalani hidup mereka sesuai dengan ajaran Allah sebagai khalifah di dunia
(Desyandri, 2022).

Hakikat manusia merupakan konsep yang mendalam dan kompleks, mencakup berbagai
dimensi yang menjelaskan sifat dasar dan esensi dari manusia sebagai makhluk sosial,
emosional, kognitif, dan spiritual. Dalam memahami hakikat manusia, kita tidak hanya melihat
manusia sebagai individu biologis, tetapi juga sebagai entitas yang memiliki potensi, tujuan,
dan nilai-nilai yang mendasari tindakan dan interaksi mereka di dalam masyarakat.

Manusia merupakan makhluk pedagogik, yang berarti mereka dapat dididik dan mampu
mengajar (Mukorrobin, 2022). Pentingnya memahami hakikat manusia sangat relevan dalam
konteks pendidikan, di mana pendidikan bukan hanya tentang mentransfer pengetahuan, tetapi
juga tentang membentuk karakter dan mengembangkan potensi individu.

Copyright (c) 2025 LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran

347


https://jurnalp4i.com/index.php/learning
mailto:1nurapriyani@stimi-yapmi.ac.id
mailto:2yuspiani_uinmks@yahoo.co.id
mailto:3wahyuddin_uinmks@yahoo.co.id

LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran

Vol. 5 No. 1 Februari 2025

E-ISSN : 2777-0575 PX

P-ISSN : 2777-0583

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/learning Jurnal P4l
Setiap anak didik membawa latar belakang pribadi, pengalaman, dan aspirasi yang

berbeda-beda. Oleh karena itu, pemahaman tentang hakikat manusia menjadi kunci bagi

pendidik untuk menciptakan lingkungan belajar yang inklusif, mendukung, dan relevan dengan

kebutuhan peserta didik (Mukorrobin, 2022). Sejalan dengan ayat pada QS. Al-Baqarah/2:31

yang berbunyi:

Gl £ () oV 5 oLl 31 08 Al e pim e 556K Ll e
Terjemahnya:

31. Dia mengajarkan kepada Adam nama-nama (benda) seluruhnya, kemudian Dia

memperlihatkannya kepada para malaikat, seraya berfirman, “Sebutkan kepada-Ku

nama-nama (benda) ini jika kamu benar!”

Menurut tafsir Al-Qurtubi, nama-nama yang diajarkan kepada Adam mencakup
berbagai nama yang bisa dikenali oleh manusia, baik benda maupun makhluk hidup. Al-Qurtubi
mengartikan ayat ini sebagai bentuk kelebihan manusia, khususnya Adam, dalam memiliki
kemampuan intelektual untuk mengenal, memahami, dan menamai segala hal yang Allah
perlihatkan. Kelebihan ini menjadi salah satu sebab kenapa manusia layak menjadi khalifah di
bumi.

Dalam Tafsir Ibnu Katsir, Allah mengajarkan kepada Adam pengetahuan tentang segala
hal, baik yang berwujud maupun yang tidak berwujud. Pengetahuan ini meliputi nama, sifat,
dan kegunaannya. Ibnu Katsir menjelaskan bahwa Allah sengaja menunjukkan hal ini kepada
malaikat agar mereka memahami hikmah Allah dalam menciptakan manusia yang diberikan
akal dan kemampuan untuk menguasai ilmu pengetahuan.

Hakikat manusia merujuk pada sifat dasar, karakteristik, dan esensi dari manusia
sebagai makhluk yang memiliki kemampuan dan potensi tertentu. Konsep ini sering kali
dieksplorasi dalam berbagai disiplin ilmu, termasuk filsafat, psikologi, pendidikan, dan
sosiologi. Terdapat beberapa aspek yang mempengaruhi hakikat manusia, yaitu: dimensi fisik,
dimensi kognitif, dimensi emosional, dimensi sosial, dimensi spiritual, dimensi moral dan etika,
potensi dan aspirasi, hak dan martabat.

Manusia sebagai makhluk biologis dengan tubuh fisik yang memiliki kebutuhan dasar
seperti makanan, air, dan tempat tinggal. Dimensi fisik ini mencakup kesehatan, perkembangan
fisik, dan aspek biologis lainnya. Pada dimensi kognitif, manusia memiliki kemampuan untuk
berpikir, belajar, dan memahami. Ini mencakup kemampuan untuk menganalisis, memecahkan
masalah, dan mengambil keputusan. Dimensi kognitif berhubungan erat dengan pendidikan dan
proses pembelajaran.

Manusia juga memiliki sisi emosional, termasuk kemampuan untuk merasakan dan
mengelola emosi seperti cinta, kemarahan, kebahagiaan, dan kesedihan yang disebut dimensi
emosional. Terdapat puka dimensi social, dimensi ini sangat penting dalam hubungan
interpersonal dan pengembangan karakter. Manusia adalah makhluk sosial yang hidup dalam
masyarakat dan memiliki interaksi dengan orang lain. Dimensi ini mencakup kemampuan untuk
berkomunikasi, berkolaborasi, dan membentuk hubungan dengan sesama.

Beberapa pandangan menambahkan dimensi spiritual, yang berhubungan dengan
pencarian makna dan tujuan dalam hidup. Ini mencakup keyakinan, nilai-nilai, dan norma yang
membentuk perilaku dan pandangan hidup individu. Hakikat manusia juga mencakup aspek
moral dan etika, yaitu kemampuan untuk membedakan antara yang baik dan yang buruk, serta
memiliki kesadaran social yang disebut dimensi moral dan etika. Ini berhubungan dengan
pengembangan karakter dan tanggung jawab individu terhadap masyarakat. Hakikat manusia
melibatkan potensi untuk berkembang dan berubah. Setiap individu memiliki kemampuan
untuk belajar, beradaptasi, dan mencapai aspirasi mereka. Konsep ini sering kali dikaitkan
dengan pendidikan dan pengembangan diri (Potensi dan Aspirasi). Dalam konteks sosial dan
hukum, hakikat manusia juga mencakup pemahaman tentang hak asasi manusia dan martabat

Copyright (c) 2025 LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran

348


https://jurnalp4i.com/index.php/learning

LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran

Vol. 5 No. 1 Februari 2025

E-ISSN : 2777-0575 PX
P-ISSN : 2777-0583

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/learning Jurnal P4l
setiap individu. Ini berarti setiap orang berhak dihormati dan diperlakukan dengan adil, tanpa
memandang latar belakang, gender, atau agama (Hak dan Martabat).

Dalam konteks global yang terus berubah, pemahaman hakikat manusia juga menjadi
landasan untuk membangun hubungan sosial yang harmonis dan memahami peran individu
dalam masyarakat. Sebagai makhluk sosial, manusia berinteraksi dan berkolaborasi dengan
orang lain, menjalin hubungan yang berakar pada empati, pengertian, dan penghargaan terhadap
perbedaan.

Melalui analisis berbagai teori dan konsep yang berkaitan dengan hakikat manusia,
dapat dipahami bagaimana sifat-sifat dasar ini mempengaruhi perilaku, perkembangan, dan
pembelajaran individu. Pemahaman yang mendalam tentang hakikat manusia tidak hanya
memberikan wawasan bagi pendidik, tetapi juga untuk setiap individu dalam upaya mereka
untuk tumbuh dan berkembang dalam masyarakat yang beragam. Dengan demikian, eksplorasi
hakikat manusia menjadi sangat penting untuk menciptakan pendidikan yang lebih efektif,
karakter yang baik, dan masyarakat yang sejahtera.

Dalam hal ini, peserta didik yang menjadi subjek utama dalam proses pembelajaran.
Pendidikan berperan membantu perkembangan manusia menuju kondisi yang lebih baik secara
normative (Saifullah, 2017). Namun, tujuan ini sulit dicapai tanpa pemahaman yang tepat
tentang hakikat manusia. Pendidikan yang berlandaskan pemahaman yang keliru mengenai
hakikat manusia dapat berdampak negatif, seperti memperlakukan manusia semata-mata
sebagai makhluk biologis (Saifullah, 2017). Menurut Al-Qur’an, manusia dianugerahi
kemuliaan berupa fitrah, panca indra, akal, dan yang membedakannya dari makhluk lain dan
mendukung potensinya dalam pendidikan. Dalam tulisan ini akan di bahas tentang fitrah
manusia sebagai hamba dan khalifah serta potensi dasar manusia.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode studi literatur ( /iferature review) untuk mengkaji
secara mendalam hakikat manusia sebagai makhluk pedagogik dari perspektif filosofis serta
implikasinya dalam pendidikan. Metode ini dipilih karena topik penelitian bersifat konseptual
dan teoretis, sehingga memerlukan penelusuran dan analisis terhadap berbagai sumber pustaka
yang relevan. Narrative review memberikan fleksibilitas yang lebih besar dalam pemilihan dan
interpretasi sumber-sumber pustaka, memungkinkan peneliti untuk mengeksplorasi gagasan
secara lebih luas dan mendalam, serta membangun argumen berdasarkan sintesis berbagai
pandangan.

Proses pengumpulan data dilakukan dengan menelusuri berbagai sumber pustaka,
seperti buku teks filsafat pendidikan, jurnal ilmiah, artikel ilmiah, prosiding seminar, dan
dokumen-dokumen resmi terkait pendidikan. Kata kunci yang digunakan dalam pencarian

nn nn

literatur antara lain "hakikat manusia", "makhluk pedagogik", "filsafat pendidikan", "animal
educandum", "zoon pedagogicon", dan "implikasi pendidikan". Sumber-sumber pustaka yang
terpilih  kemudian dianalisis secara kritis, dibandingkan, dan disintesiskan untuk
mengidentifikasi tema-tema utama, perdebatan konseptual, dan implikasi praktis dari
pemahaman tentang manusia sebagai makhluk pedagogik. Analisis data dilakukan secara
deskriptif-interpretatif, dengan menginterpretasikan makna dan signifikansi dari berbagai
pandangan filosofis yang ditemukan dalam literatur, serta mengaitkannya dengan konteks
pendidikan kontemporer. Hasil analisis kemudian disajikan secara naratif, dengan menyusun
argumen yang koheren dan sistematis mengenai hakikat manusia sebagai makhluk pedagogik

dan implikasinya dalam pendidikan.

Copyright (c) 2025 LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran

349


https://jurnalp4i.com/index.php/learning

LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran

Vol. 5 No. 1 Februari 2025

E-ISSN : 2777-0575 PX
P-ISSN : 2777-0583

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/learning Jurnal P4l
HASIL DAN PEMBAHASAN

Fitrah Manusia Sebagai Hamba Dan Khalifah

Sebagai makhluk ciptaan Allah Swt.,manusia disebutkan dalam Al-Qur'an dengan
berbagai istilah. Setidaknya, ada tiga istilah utama yang digunakan dalam Al-Qur'an untuk
menggambarkan manusia, yaitu insan, basyar, nas. Istilah insan berasal dari kata al-uns, anisa,
nasiya, dan anasa, yang mengandung makna terkait dengan sikap yang muncul dari kesadaran
dan kemampuan berpikir. Menurut M. Quraish Shihab, kata insan dalam Al-Qur’an merujuk
pada manusia dalam keseluruhan aspek fisik dan spiritualnya. Perbedaan antar manusia berasal
dari perbedaan fisik, mental, dan intelektual. Istilah insan, yang berakar pada al-uns atau anisa
yang berarti lembut dan selaras, menunjukkan bahwa manusia mampu beradaptasi dengan
lingkungan hidupnya. Manusia memiliki kemampuan yang tinggi untuk menyesuaikan diri
dengan perubahan, baik sosial maupun alami, serta menghormati norma, etika, dan menjadi
makhluk berbudaya.

Sementara itu, istilah basyar dalam Al-Qur’an digunakan untuk menyebut manusia
secara umum, baik laki-laki maupun perempuan, dalam bentuk tunggal atau jamak. Istilah ini
merujuk pada aspek biologis manusia sebagai makhluk fisik yang tumbuh dan berkembang.
Misalnya, dalam Surah Al-Kahfi, Nabi diperintahkan untuk mengatakan, “Aku adalah basyar
(manusia) seperti kalian, yang diberi wahyu.” Penggunaan basyar juga berhubungan dengan
kedewasaan manusia, yang memungkinkan mereka mengemban tanggung jawab dan amanah
sebagai khalifah (Gumati, 2020).

Sebagai basyar, manusia sangat bergantung pada alam untuk pertumbuhan fisiknya,
seperti dari makanan. Sedangkan sebagai insan, manusia berkembang melalui budaya,
pendidikan, penalaran, dan kesadaran. Secara singkat, insan menunjukkan aspek kesadaran dan
pemikiran manusia, sedangkan basyar mengacu pada aspek biologis yang menandai ciri dasar
manusia, yaitu makan, minum, dan kematian

Istilah al-Nas merujuk pada manusia sebagai makhluk sosial dan merupakan sebutan
yang paling sering muncul dalam Al-Qur’an, yakni sebanyak 240 kali. Konsep al-Nas dapat
dipahami dari dua perspektif. Pertama, beberapa ayat mengacu pada kelompok sosial tertentu
dengan karakteristik yang berbeda, yang seringkali menggunakan frasa wa minan nas (di antara
manusia). Kedua, ada pengelompokan berdasarkan mayoritas yang disebut sebagai aktsaru an-
nas (sebagian besar manusia). Uraian tersebut menjelaskan bahwa manusia sebagai insan
berkembang melalui budaya, pendidikan, penalaran, kesadaran, dan sikap hidup. Sementara itu,
manusia sebagai basyar sangat dipengaruhi oleh lingkungan alamnya, dan perkembangan
fisiknya tergantung pada asupan yang dikonsumsi. Karena itu, istilah insan digunakan untuk
menggambarkan kualitas pemikiran dan kesadaran manusia, sedangkan basyar mencakup aspek
biologis atau alamiah manusia yang mencakup umur, makan, minum, dan kematian. Sementara
istilah an-nas mengacu pada sifat manusia yang cenderung tidak stabil. Meski diberi potensi
untuk mengenal Tuhan, tidak semua manusia mengikuti ajaran-Nya, dan sebagian bahkan
menggunakan potensinya untuk menentang kekuasaan-Nya. Hal ini mencerminkan bahwa
manusia memiliki sifat ganda (dapat menjadi mulia atau tercela).

Secara etimologi, fitrah berasal dari bahasa Arab"s k" yang berarti "asal kejadian,"
"penciptaan,” atau "kondisi bawaan." Kata in1i mengandung makna dasar yang terkait dengan
keadaan alami atau bawaan yang diberikan oleh Allah Swt., sejak awal penciptaan. Dalam
konteks ini, fitrah sering diartikan sebagai sifat atau kecenderungan alami yang melekat pada
setiap manusia. Kata ini juga mengandung arti asli, tabiat, penciptaan, serta suci. Dalam konteks
manusia, fitrah mengacu pada sifat bawaan sejak lahir atau keadaan alami. Al-Qur’an menyebut
kata “fitrah” beserta turunannya sekitar 20 kali. Berdasarkan ayat-ayat tersebut, fitrah memiliki
makna ciptaan, tabiat, sifat asli, agama, ikhlas, dan tauhid.

Copyright (c) 2025 LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran

350


https://jurnalp4i.com/index.php/learning

LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran

Vol. 5 No. 1 Februari 2025

E-ISSN : 2777-0575 PX
P-ISSN : 2777-0583

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/learning Jurnal P4l

Secara terminologi, fitrah mengacu pada keadaan suci dan kecenderungan dasar yang
dimiliki manusia sejak lahir untuk mengenal dan menyembah Allah serta menjalani kehidupan
yang sesuai dengan nilai-nilai kebaikan dan kebenaran. Dalam ajaran Islam, fitrah diartikan
sebagai potensi bawaan manusia untuk menerima kebenaran dan mengikuti jalan yang lurus,
namun potensi ini dapat dipengaruhi oleh lingkungan, pendidikan, dan pilihan hidup individu.
Rasulullah SAW juga menjelaskan bahwa setiap anak lahir dalam keadaan fitrah, namun
pengaruh lingkungan dapat mengubahnya (Hadis riwayat Muslim).

Manusia merupakan makhluk yang terdiri dari dua komponen (material dan
immaterial), sehingga konsep pendidikan Islam harus mengarah pada pengembangan kedua
komponen tersebut. Oleh karena itu, lulusan dari pendidikan Islam seharusnya menjadi individu
muslim yang cerdas secara intelektual, terpuji secara emosional, dan mulia secara spiritual. Jika
kedua komponen ini terpisah dalam proses pendidikan Islam, maka manusia akan kehilangan
keseimbangan dan tidak dapat mencapai kesempurnaan sebagai insan kamil (Burga, 2019).

Selain itu Lingkungan memiliki pengaruh besar dalam membentuk manusia menjadi
insan kamil (manusia sempurna). Fitrah manusia pada dasarnya diciptakan untuk menaati
perintah Allah dan menjauhi larangan-Nya. Namun, seiring waktu, faktor eksternal dapat
memengaruhi ketaatan tersebut. Lingkungan keluarga, terutama peran orang tua, sangat penting
dalam menentukan baik buruknya fitrah manusia (Mukorrobin, 2020). Artinya, jika seseorang
tumbuh di lingkungan keluarga yang baik, mereka cenderung mempertahankan fitrah sebagai
‘abd Allah yang patuh pada perintah-Nya. Sebaliknya, lingkungan yang kurang kondusif dan
jauh dari nilai-nilai agama dapat membawa manusia pada kemungkaran dan menjauhkan
mereka dari fitrah sebagai hamba Allah.

Para pakar pendidikan mengartikan fitrah sebagai kondisi awal manusia diciptakan,
yang terdiri dari jasad, akal, dan jiwa. Berdasarkan analisis etimologi, terminologi, dan nasab,
fitrah dipahami sebagai struktur dinamis dalam diri manusia yang mencakup sistem psikofisik,
seperti Al Islam, yang telah ada sejak awal dan memengaruhi perilaku. Fitrah ini membentuk
manusia menjadi insan kamil melalui tiga tahap: tazkiyatun nafs (pemurnian jiwa), mujahadah
(usaha keras), dan riyadhoh (pembiasaan perilaku baik). Karena fitrah ini, manusia menjadi
"abd dan khalifah.".

Manusia memiliki dua tugas utama di dunia ini; pertama, beribadah kepada Allah swt.,
dan kedua, berfungsi sebagai pemimpin di bumi (Gumati, 2017). Agar dapat menjalankan tugas
tersebut, Allah SWT., menganugerahkan manusia dengan modal berupa fitrah. Fitrah ini masih
dalam bentuk dasar yang perlu dioptimalkan melalui upaya sistematis agar dapat menjadi
kekuatan potensial untuk mencapai kebahagiaan di dunia dan akhirat. Oleh karena itu, fitrah
perlu berinteraksi dan berdialog dengan lingkungan sekitar. Manusia memerlukan lembaga
yang mendukung untuk mengaktualisasikan dan mengembangkan fitrah mereka. Pendidikan
merupakan lembaga yang paling strategis untuk mengoptimalkan fitrah sepanjang hayat.
Konsep fitrah juga menuntut pendidikan Islam untuk mengarahkan peserta didik agar terjalin
ikatan yang kuat dengan Allah Swt.

Pendidikan dianggap sebagai usaha penting untuk menjaga manusia tetap berada pada
jalur fitrah mereka, baik dalam pengakuan terhadap Tuhan (akidah tauhid), maupun dalam
menjalani agama yang lurus, serta potensi lain yang ada dalam diri mereka. Dengan pendidikan,
diharapkan manusia tidak menyimpang dari norma-norma agama, mengingat lingkungan
kehidupannya dipengaruhi oleh banyak faktor positif maupun negatif. Orang tua, khususnya
ibu, berperan sangat besar dalam mengembangkan fitrah anak menuju hal-hal yang positif.
Mereka adalah orang pertama yang dikenal anak saat lahir dan banyak berinteraksi dengan anak
selama masa pra-sekolah, sehingga memberikan pengaruh signifikan terhadap fitrah anak.
Ketika anak sudah memasuki sekolah, guru juga memegang peranan penting dalam

Copyright (c) 2025 LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran

351


https://jurnalp4i.com/index.php/learning

LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran

Vol. 5 No. 1 Februari 2025

E-ISSN : 2777-0575 PX
P-ISSN : 2777-0583

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/learning Jurnal P4l
pembentukan dan pengembangan fitrah positif anak, karena mereka bertanggung jawab
mendidik peserta didik selama di sekolah.

Dalam ontologi pendidikan Islam, fitrah manusia berpotensi menerima ajaran Islam,
iman, ihsan, dan perilaku baik (Luthfiyah, 2023) Manusia lahir dalam keadaan suci, tetapi
lingkungan, terutama keluarga, menentukan apakah mereka akan menjadi Muslim, Nasrani,
atau Majusi. Hal ini sesuai dengan hadits yang diriwayatkan oleh Abu Hurairah RA,

a‘).a_).«su_:\ucw;)l\Lcwuhua\ucgﬁ)ﬂuc;msn\w\uhej\uh ARRE LSJLA-‘MG-‘M
Jil a3 asiniat 5l 4l o sl sl e A aslha 08 Al adle i s 0 08 4l &) (oa)y
$e33 L (o 35 b Al 4356 daygdd

Artinya:

Shahih Bukhari 1296: Telah menceritakan kepada kami Adam telah menceritakan

kepada kami Ibnu Abu Dza'bi dari Az Zuhriy dari Abu Salamah bin 'Abdurrahman dari

Abu Hurairah radliyallahu 'anhu berkata: Nabi shallallahu "alaihi wa sallam bersabda:

"Setiap anak dilahirkan dalam keadaan fithrah. Kemudian kedua orang tuanyalah yang

akan menjadikan anak itu menjadi Yahudi, Nashrani atau Majusi sebagaimana binatang

ternak yang melahirkan binatang ternak dengan sempurna. Apakah kalian melihat ada

cacat padanya? (Bahri, 2021)

Fitrah manusia sebagai ‘abd (hamba Allah) dan khalifah (pemimpin) adalah bagian
penting dari tujuan penciptaan manusia menurut pandangan Islam. Dua aspek ini menjelaskan
bagaimana manusia memiliki hubungan yang unik dengan Allah dan tanggung jawab tertentu
terhadap dunia.

1. Fitrah Manusia sebagai ‘abd (hamba)

Sebagai ‘abd, manusia secara alami diciptakan untuk menyembah dan mengabdi kepada
Allah. Fitrah ini tercermin dalam hati manusia yang condong kepada keimanan, ibadah, dan
ketundukan kepada Pencipta. Fitrah pertama manusia adalah sebagai ‘abd (hamba) Allah. ini
berarti status manusia sebagai hamba Allah. Sebagai hamba, manusia perlu berfokus pada
‘ubuddiyah sebagai tujuan penciptaan, yang memerlukan motivasi dan pengetahuan. Dalam
menjalankan ‘ubuddiyah, manusia harus menaati perintah Allah dan menjauhi larangan-Nya.
Fitrah ini tercantum dalam Al-Qur'an, QS. Ad Zariyat ayat/51: 56.

O3a I Gy s Gall Gl s
Terjemahnya:

56. Tidaklah Aku menciptakan jin dan manusia kecuali untuk beribadah kepada-Ku.

Menurut Ibn Katsir dalam tafsirnya, pengabdian ini mengacu pada setiap bentuk amal
dan tindakan yang dilakukan manusia sebagai bukti ketundukan dan kecintaan kepada Allah.
Ibadah dalam konteks ayat ini bukan hanya ritual ibadah semata, tetapi mencakup segala
aktivitas kehidupan yang dilakukan dengan niat mencari ridha Allah.

Al-Ghazali juga menjelaskan bahwa fitrah manusia untuk beribadah bukan berarti
terbatas pada ritual formal, tetapi lebih luas mencakup segala tindakan yang mengarahkan
manusia pada kebaikan, kejujuran, dan keadilan. Al-Ghazali menekankan bahwa manusia,
sebagai makhluk berakal, mampu membedakan baik dan buruk, sehingga memiliki tanggung
jawab moral untuk berbuat kebaikan dalam rangka memenuhi tujuan penciptaannya. (Al-
Ghazali, 2005)

Sayyid Qutb dalam tafsir Fi Zilal al-Qur'an menambahkan bahwa ibadah yang disebut
dalam ayat ini adalah ibadah yang terintegrasi dalam kehidupan, mencakup seluruh aspek
aktivitas sehari-hari dengan niat untuk mengabdi kepada Allah. Menurut Qutb, ayat ini
menunjukkan bahwa seluruh aspek hidup manusia seharusnya diarahkan pada Allah dan
terhindar dari niat dan tindakan yang bertentangan dengan prinsip keislaman.

Fitrah juga dipahami sebagai elemen-elemen dan sistem yang dianugerahkan Allah
kepada setiap makhluk. Fitrah manusia meliputi apa yang telah Allah ciptakan dalam diri

Copyright (c) 2025 LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran

352


https://jurnalp4i.com/index.php/learning

LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran
Vol. 5 No. 1 Februari 2025
E-ISSN : 2777-0575 L
P-ISSN : 2777-0583
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/learning Jurnal P4l
manusia, yaitu jasad, akal, dan jiwa Manusia sebagai makhluk pedagogik memiliki kapasitas
untuk dididik dan mendidik karena potensi yang diberikan Tuhan. Sebagai makhluk yang mulia,
manusia memiliki kelebihan fisik dan psikis serta tugas sebagai khalifah yang bertanggung
jawab untuk memelihara, memakmurkan, dan menegakkan keadilan di dunia. Potensi ini
memungkinkan manusia mengembangkan diri dan melaksanakan peran penting dalam menjaga
kesejahteraan umat sesuai dengan fitrahnya.
Aspek dalam fitrah manusia sebagai ‘abd:

a) Keterikatan dengan Allah

Manusia diciptakan dengan kebutuhan spiritual yang mendalam, yang mendorongnya
untuk mencari, mengenal, dan menyembah Allah. Ini adalah kecenderungan bawaan yang
disebut fitrah tauhid, yaitu pengakuan terhadap keesaan Allah.

b) Ibadah sebagai Tujuan Hidup

Allah menciptakan manusia untuk beribadah kepada-Nya, sebagaimana dinyatakan
dalam Al-Qur’an: "Dan tidaklah Aku menciptakan jin dan manusia kecuali untuk menyembah-
Ku" (QS. Adz-Dzariyat: 56). Semua aspek kehidupan manusia baik pekerjaan, perilaku,
maupun interaksi social dapat menjadi bentuk ibadah apabila dilandasi niat untuk mendekatkan
diri kepada Allah.

c) Kepatuhan kepada Syariat
Sebagai hamba, manusia dituntut untuk menaati hukum-hukum Allah, menjaga
batasan-Nya, dan menjalankan perintah-Nya. Kepatuhan ini merupakan manifestasi dari
pengakuan terhadap Allah sebagai satu-satunya Tuhan yang berhak disembah dan ditaati.
2. Fitrah Manusia sebagai Khalifah (Pemimpin di Bumi)

Sebagai khalifah, manusia diberi amanah untuk mengelola bumi dengan kebijaksanaan,
keadilan, dan tanggung jawab. Allah menyatakan dalam Al-Qur’an: "Sesungguhnya Aku
hendak menjadikan seorang khalifah di muka bumi" (QS. Al-Baqarah: 30). Manusia juga
disebut sebagai khalifah karena potensi fitrahnya. Peran ini mencakup tanggung jawab pribadi,
keluarga, komunitas, dan lingkungan. Sebagai khalifah bagi diri sendiri, manusia perlu
mendapatkan pendidikan. Tugas khalifah dalam keluarga, masyarakat, dan alam adalah
menjalankan peran sebagai pendidik, yang dijelaskan dalam QS. An-Nahl ayat 125. Semua
peran ini dilakukan untuk mengembangkan potensi spiritual dan menjadi insan kamil
Fitrah manusia sebagai khalifah:

a) Tugas Mengelola dan Memakmurkan Bumi

Sebagai khalifah, manusia memiliki kewajiban untuk menjaga keseimbangan alam dan
memanfaatkan sumber daya alam dengan bertanggung jawab. Peran ini menuntut manusia
untuk bertindak bijak dan tidak merusak lingkungan atau menzalimi makhluk lain.

b) Keadilan dan Etika dalam Kehidupan Sosial

Manusia sebagai khalifah harus menjunjung tinggi nilai-nilai keadilan, kesetaraan,
dan kemanusiaan. Dalam kehidupan bermasyarakat, manusia diamanahi untuk menegakkan
keadilan, menjaga harmoni, dan membantu sesama.

¢) Pengembangan [lmu Pengetahuan

Fitrah manusia sebagai khalifah juga terlihat dalam kemampuannya untuk menuntut
ilmu, memahami alam semesta, dan mengembangkan teknologi yang bermanfaat bagi
kehidupan. Allah menganugerahi manusia akal untuk memahami dan mengelola bumi dengan
cara yang baik.

3. Keterkaitan antara ‘abd dan khalifah

Fitrah sebagai ‘abd dan khalifah saling melengkapi. Sebagai ‘abd, manusia mengakui
keterbatasan dirinya dan mengabdikan diri kepada Allah. Sebagai khalifah, manusia
menggunakan potensi yang diberikan Allah untuk menyejahterakan kehidupan di bumi.

Copyright (c) 2025 LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran

353


https://jurnalp4i.com/index.php/learning

LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran

Vol. 5 No. 1 Februari 2025

E-ISSN : 2777-0575 PX
P-ISSN : 2777-0583

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/learning Jurnal P4l
Keduanya membentuk keseimbangan antara ketundukan kepada Allah dan tanggung jawab
untuk menjaga ciptaan-Nya.

Menurut Ibnu Taimiyah, dalam diri manusia terdapat setidaknya tiga potensi dasar atau
fitrah (Nizar, 2001).

a) Kemampuan intelektual (quwwat al-aql), yaitu potensi dasar yang memungkinkan
manusia membedakan antara yang baik dan yang buruk.

b) Kemampuan ofensif (quwwat al-syahwat), yaitu potensi dasar yang mendorong
manusia untuk mengejar hal-hal yang menyenangkan dan bermanfaat bagi
kehidupannya, baik secara fisik maupun spiritual, dengan cara yang seimbang.

¢) Kemampuan defensif (quwwat al-ghadab), yaitu potensi dasar yang melindungi
manusia dari tindakan atau perbuatan yang dapat membahayakan dirinya.Dengan
demikian, fitrah adalah potensi yang mendorong manusia untuk berkembang menuju
ketinggian, keluhuran, dan kesempurnaan. Hanya manusia yang memiliki fitrah ini,
yang dapat dioptimalkan secara baik atau, sebaliknya, bisa menurun ke tingkat paling
rendah, sehingga manusia dapat hidup sesuai dengan fitrahnya atau menyimpang
darinya.

Pendengaran, Penglihatan, Dan Hati Sebagai Potensi Dasar Manusia

Sebagai individu, manusia merupakan ciptaan Allah SWT., yang paling sempurna dan
istimewa dibandingkan dengan makhluk ciptaan-Nya yang lain. Namun, saat dilahirkan,
manusia berada dalam keadaan kosong dari pengetahuan. Mereka tidak mengetahui apa pun
dan belum mampu membedakan antara yang baik dan yang buruk. Hal ini dijelaskan dalam QS
Al-Nahl/16: 78, yang berbunyi: ) . ) L

G588 AT 5 Hlai¥lls aaldl 280 Jas 5 1 0 5alad ¥ sl 3kl a 288 04T
Terjemahnya:

78. Allah mengeluarkan kamu dari perut ibumu dalam keadaan tidak mengetahui

sesuatu pun dan Dia menjadikan bagi kamu pendengaran, penglihatan, dan hati nurani

agar kamu bersyukur.

Ayat ini menunjukkan bahwa manusia lahir tanpa pengetahuan, namun kemudian Allah
Swt., menganugerahi mereka potensi pendengaran (sam’a), penglihatan (abshar), dan hati
(fu’ad) sebagai bekal untuk memperoleh ilmu. Penamaan potensi tersebut mengisyaratkan
bahwa yang paling penting dari anugerah Allah kepada manusia bukanlah sekadar bentuk
fisiknya, tetapi bagaimana fungsi dan peran potensi tersebut dapat mengarahkan hamba kepada-
Nya

1. Optimalisasi Pendengaran
Allah Swt., sering menggunakan istilah "pendengaran" dalam Al-Qur'an dengan sebutan

"al-Sam'a" Biasanya, penyebutan pendengaran ini disertai dengan penyebutan penglihatan dan
hati. Ini tidak berarti bahwa Allah lebih mendahulukan orang yang tuli daripada orang yang
buta; Allah Swt., bertindak sesuai dengan kehendak-Nya.

Pendengaran berasal dari kata "dengar," yang berarti menangkap suara (bunyi) dengan
telinga; mengikuti dan memperhatikan (Kemendikbud RI, 2019). Definisi ini menunjukkan
bahwa seseorang yang mendengar dengan baik tidak hanya menggunakan indra
pendengarannya untuk merespons suara, tetapi juga berusaha memahami dan melaksanakan isi
pesan dengan baik dan benar. Dengan demikian, terdapat usaha untuk memahami berbagai
pesan yang diterima melalui suara. Kebenaran pemahaman terhadap suara yang didengar
tercermin dari pelaksanaan apa yang diinginkan oleh pengirim pesan.

Berdasarkan pengertian tersebut, kata "mendengar" dalam arti luas dapat dimaknai
sebagai kemampuan untuk menerima dan merespons informasi serta pengetahuan, baik yang
bersifat wahyu maupun penemuan manusia yang telah menjadi teori, serta berusaha untuk
mengaplikasikannya dengan baik dan benar. Dalam QS Al-Nahl/16: 78, Allah menyebutkan

Copyright (c) 2025 LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran

354


https://jurnalp4i.com/index.php/learning

LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran

Vol. 5 No. 1 Februari 2025

E-ISSN : 2777-0575 PX

P-ISSN : 2777-0583

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/learning Jurnal P4l

kata "sam'a" lebih dahulu dibandingkan potensi lainnya, yang sangat sejalan dengan teori

perkembangan manusia bahwa pada saat lahir, fungsi pertama yang aktif adalah pendengaran.
&35 KRRV 5 Hlailly aald) &1 s s 6506 Y sl o5k s s&adi g

Terjemahnya:

78. Allah mengeluarkan kamu dari perut ibumu dalam keadaan tidak mengetahui

sesuatu pun dan Dia menjadikan bagi kamu pendengaran, penglihatan, dan hati nurani

agar kamu bersyukur.

Hal ini juga sesuai dengan contoh yang ditunjukkan oleh Rasulullah SAW, bahwa
pendidikan pertama kali dilakukan dengan metode audio, seperti ketika bayi Hasan bin Ali lahir,
beliau mengazani telinganya. Hal ini dijelaskan dalam hadis Nabi:

O e O gmall (3 8 A alus e A e ) Jgmy ul ) 1JE Al Ge cadly ol G e e
(2513 sl 5 s sl ol 5 ) duadald 4al
Artinya:

Dari Abdullah bin Abi Rafi’, dari ayahnya berkata: “Saya melihat Rasulullah SAW

mengazani telinga Hasan bin Ali ketika dilahirkan oleh Fatimah” (HR. Al-Tirmidzi no.

1514 dan Abu Daud no. 5105).

2. Optimalisasi Penglihatan

Penglihatan berasal dari kata "lihat," yang berarti menggunakan mata untuk
memandang, memperhatikan, dan mengamati (Kemendikbud RI, 2019). Definisi ini
menunjukkan bahwa melihat bukan sekadar proses jatuhnya cahaya ke kornea mata yang
diterjemahkan menjadi warna dan bentuk, melainkan juga mencakup upaya untuk mengamati
dan meneliti. Melihat berarti meneliti dan memperhatikan segala fenomena yang terjadi, baik
di dalam diri sendiri maupun di alam semesta yang lebih luas, sebagai bentuk pengakuan
terhadap kekuasaan Allah Swt., Hal ini dijelaskan dalam QS Ali ‘Imran/3: 190:

YR PG I | PR 1 R EU PP PRCH P WA R P (R 9
Terjemahnya:

Sesungguhnya dalam penciptaan langit dan bumi, serta pergeseran malam dan siang,

terdapat tanda-tanda bagi orang-orang yang berakal

Ahmad Mustafa Al Maraghi menyatakan bahwa ulul albab adalah orang-orang yang
tidak melupakan Allah SWT., dalam sebagian waktunya, merasa tenang saat mengingat-Nya,
dan selalu berusaha untuk mengoreksi diri dengan sadar bahwa Allah Swt., selalu mengawasi
mereka. Mereka tidak hanya merasa cukup dengan mengingat Allah Swt., tetapi juga berusaha
menghadirkan petunjuk-Nya melalui dzikir dan merenungkan keindahan ciptaan dan rahasia di
baliknya (Albina, 2022).

Ibnu Katsir menjelaskan bahwa ulul albab adalah akal yang sempurna dan bersih, yang
dengannya manusia dapat menemukan berbagai keistimewaan dan keagungan tentang sesuatu,
berbeda dengan orang-orang yang buta dan bisu yang tidak dapat berpikir.

Uraian di atas memperjelas bahwa kita diperintahkan untuk selalu mengingat Allah
Swt., dan merenungkan ciptaan-Nya, sehingga kita dapat mengambil pelajaran dari setiap
fenomena yang ada. Selain itu, perlu ada integrasi antara fungsi akal (berpikir) dan dzikir
sebagai satu kesatuan yang harus ada pada setiap Muslim, agar mampu mengambil hikmah dari
tanda-tanda kekuasaan Allah Swt.

Jika pendengaran dan penglihatan hanya dipahami sebagai potensi untuk memahami
hal-hal empiris, maka cukup dengan menciptakan media pembelajaran yang mampu
menstimulus keduanya agar dapat menerima dan memahami materi sebagai bekal dalam
mengelola alam sebagai khalifah. Namun, lebih dari itu, kedua potensi tersebut seharusnya
mendekatkan manusia kepada Sang Maha Pencipta dan membawanya kepada tujuan
penciptaan, yaitu menjadi hamba-Nya.

Copyright (c) 2025 LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran

355


https://jurnalp4i.com/index.php/learning

LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran

Vol. 5 No. 1 Februari 2025

E-ISSN : 2777-0575 DX,
P-ISSN : 2777-0583

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/learning Jurnal P4l

3. Optimalisasi Hati (al-Qalb)

Kata galbu dan bentuknya (tunggal maupun jamak) disebutkan dalam Al-Qur'an
sebanyak 32 kali. Dalam bahasa Arab, istilah galbu digunakan untuk merujuk pada berbagai
hal, seperti jantung, hati, akal, semangat, keberanian, bagian dalam, dan inti dari sesuatu yang
murni. Dalam Al-Qur'an, kata galbu merujuk pada hati manusia (QS Al-Isra; 36, dan As-
Syu’ara; 89), akal manusia (QS Al-Hajj; 46), dan ruh (QS Al-Ahzab; 10)

Potensi-potensi yang dimiliki manusia tidak diciptakan tanpa alasan, melainkan harus
dikembangkan sesuai dengan fitrah ilahiyah. Ketiga potensi yang diberikan Allah tersebut akan
diminta pertanggungjawabannya di hadapan-Nya pada hari kiamat, sebagaimana dijelaskan
dalam QS Al-Isra/17: 36 ; ) ) )

Vs die uts&ljdia\)ﬁbjaﬂ\jw\ j?&p@ﬂswﬂu@syj

Terjemahnya:

36. Janganlah engkau mengikuti sesuatu yang tidak kauketahui. Sesungguhnya

pendengaran, penglihatan, dan hati nurani, semua itu akan diminta

pertanggungjawabannya.

Jika manusia mampu mengembangkan potensi-potensi tersebut sesuai fitrah, mereka
akan dapat mempertanggungjawabkan fungsinya masing-masing. Sebaliknya, jika tidak, maka
mereka harus siap menerima konsekuensinya pada hari pembalasan.

Kondisi hati seseorang sering kali berfluktuasi, kadang bergembira, bersedih, berduka,
bahagia, kecewa, bahkan hati menjadi pusat kendali bagi anggota tubuh lainnya. Hal ini
dijelaskan oleh Imam Bukhari dalam hadis Rasulullah SAW dari Nu’man bin Basyir ra:
“Ketahuilah bahwa di dalam tubuh ada segumpal daging yang jika baik, maka baiklah tubuh
itu, dan jika rusak, maka rusaklah tubuh itu. Ketahuilah, ia adalah hati.” (HR. Bukhari).

M. Al Qadri menjelaskan bahwa Allah menciptakan qalb sesuai dengan fitrah asalnya
dan kecenderungannya untuk menerima kebenaran. Dari sudut ini, qalb berfungsi sebagai
pemandu, pengontrol, dan pengendali struktur manusia lainnya, membentuk karakter. Jika
berfungsi dengan baik, maka karakter manusia akan positif dan sesuai dengan fitrah asalnya,
karena manusia memiliki sifat ilahiyah/rabbaniyah (ketuhanan). Dengan sifat ini, manusia tidak
hanya mengenal lingkungan fisik, tetapi juga mampu mengenal lingkungan spiritual,
ketuhanan, dan keagamaan. Oleh karena itu, qalb bukanlah autentisitas manusia, tetapi alat atau
potensi yang diberikan oleh Allah yang perlu diarahkan dan dikembangkan untuk menemukan
esensi manusia itu sendiri. Karena posisinya lebih bersifat rohani, pengembangannya pun harus
melalui pendekatan spiritual dalam pendidikan Islam (Abidin, 2024).

Jika potensi hati tidak dioptimalkan, individu tersebut tidak akan mampu memahami
tanda-tanda keagungan Allah SWT., di sekitarnya. Hal ini telah diingatkan oleh Allah SWT.,
dalam QS Al-A’raf/7: 179:

O3t Y 01 w3 ey 035mm ¥ e 3 Tay o34 ¥ o3l 4l 515 Gl 0 138 Ses Ul iy
Gl 2 oLl 20l b O SV el i T
Terjemahnya:

179. Sungguh, Kami benar-benar telah menciptakan banyak dari kalangan jin dan
manusia untuk (masuk neraka) Jahanam (karena kesesatan mereka). Mereka memiliki
hati yang tidak mereka pergunakan untuk memahami (ayat-ayat Allah) dan memiliki
mata yang tidak mereka pergunakan untuk melihat (ayat-ayat Allah), serta memiliki
telinga yang tidak mereka pergunakan untuk mendengarkan (ayat-ayat Allah). Mereka
seperti hewan ternak, bahkan lebih sesat lagi. Mereka itulah orang-orang yang lengah.

Salah satu upaya untuk mengoptimalkan hati adalah melalui pendidikan, sehingga hati
dapat memahami dan merenungkan tanda-tanda kebesaran Allah SWT.,. Dengan demikian,
galb adalah bagian spiritual manusia. Ia ada, tetapi keberadaannya hanya dapat dirasakan,
seperti sejuknya tiupan angin. Untuk merasakan eksistensi qalb, diperlukan kehalusan dalam

Copyright (c) 2025 LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran

356


https://jurnalp4i.com/index.php/learning

LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran

Vol. 5 No. 1 Februari 2025

E-ISSN : 2777-0575 PX
P-ISSN : 2777-0583

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/learning Jurnal P4l
segala gerak dan daya, baik melalui dzikir maupun dengan memusatkan perhatian pada
sentuhan kasih sayang Tuhan. Sama halnya dengan fisik, qalb juga memiliki kebutuhan, antara
lain: ketenangan, kedamaian, ketentraman, keindahan, dan cinta. Gerakannya sangat halus dan
lembut, namun memiliki kekuatan yang tidak terbendung oleh siapa pun. Qalb juga berfungsi
sebagai alat dalam proses perenungan dan berpikir untuk memahami segala sesuatu dan
menjawab setiap pertanyaan yang muncul, yang pada gilirannya semakin mendekatkan kita
kepada Allah.

Fitrah manusia pada dasarnya tetap tidak berubah, tetapi bisa menyimpang (Hamzah,
2004: 51). Penyimpangan ini dapat terjadi kapan saja, di mana saja, dan dipengaruhi oleh
berbagai faktor. Orang tua dianggap sebagai cerminan lingkungan dan merupakan salah satu
faktor yang dapat memberikan pengaruh positif atau negatif. Karena lingkungan sangat
memengaruhi individu, proses pendidikan harus menciptakan kondisi yang kondusif agar fitrah
dapat tetap berada pada keadaan awal dan bahkan berkembang ke arah yang lebih baik seiring
dengan pertumbuhan biologis dan mental seseorang (Burga, 2021).

Pertumbuhan jiwa sosial merupakan proses yang berkelanjutan, dimulai sejak lahir dan
terus berkembang hingga dewasa. Tahap awal kesadaran sosial dimulai dengan kesadaran diri
yang terbentuk melalui pengalaman berinteraksi dengan lingkungan sekitar sejak usia dini.
Seiring bertambahnya usia, kesadaran sosial anak-anak berkembang, mencapai puncaknya pada
masa remaja, di mana penerimaan sosial dari teman sebaya menjadi sangat penting. Penelitian
oleh Brown dan Larson (2009) menunjukkan bahwa remaja sangat sensitif terhadap penerimaan
dan penolakan sosial, dan kebutuhan untuk diterima oleh kelompok teman sebaya dapat
memengaruhi perilaku, sikap, dan bahkan identitas diri mereka. Ketidakmampuan untuk
menyesuaikan diri atau merasa diterima dalam kelompok dapat menyebabkan perasaan
terisolasi, kesepian, dan rendah diri.

Pada masa remaja, dorongan untuk diterima dalam kelompok teman sebaya seringkali
mengarah pada perilaku konformitas, yaitu kecenderungan untuk meniru tindakan, gaya
berpakaian, cara berbicara, dan bahkan nilai-nilai yang dianut oleh kelompok tersebut. Hal ini
disebabkan oleh kuatnya kebutuhan remaja untuk merasa menjadi bagian dari kelompok dan
mendapatkan pengakuan sosial. Penelitian oleh Steinberg dan Morris (2001) mengemukakan
bahwa konformitas pada remaja dapat bersifat positif maupun negatif. Konformitas terhadap
norma-norma positif, seperti perilaku prososial dan prestasi akademik, dapat memberikan
dampak yang baik bagi perkembangan remaja. Namun, konformitas terhadap perilaku negatif,
seperti penggunaan narkoba, perilaku berisiko, dan tindakan anti-sosial, dapat membawa
konsekuensi yang merugikan.

Dalam konteks keberagamaan, aktivitas keagamaan remaja juga sangat dipengaruhi
oleh lingkungan sosial, terutama teman sebaya. Remaja yang bergaul dengan kelompok yang
kurang taat beragama atau bahkan mengabaikan ajaran agama cenderung mengalami penurunan
dalam praktik keagamaan mereka. Mereka mungkin mengorbankan sebagian keyakinan atau
praktik keagamaan mereka demi diterima oleh kelompok teman. Sebaliknya, remaja yang
bergaul dengan kelompok yang religius cenderung memiliki tingkat religiusitas yang lebih
tinggi. Penelitian yang dilakukan oleh Smith and Denton (2005), dalam studi longitudinal
tentang American teenagers, menemukan bahwa religiusitas orang tua dan teman sebaya
merupakan faktor penting yang memprediksi religiusitas remaja. Ini menunjukkan bahwa
lingkungan sosial, baik keluarga maupun teman sebaya, memainkan peran penting dalam
pembentukan keyakinan dan praktik keagamaan remaja.

Oleh karena itu, peran lingkungan, terutama lingkungan pertemanan, sangat krusial
dalam keberhasilan pendidikan, khususnya pendidikan Islam. Lingkungan dapat menjadi
sumber pengaruh positif yang mendukung pertumbuhan dan perkembangan jiwa anak, sikap,
akhlak, dan perasaan keberagamaan. Namun, lingkungan juga dapat menjadi sumber pengaruh

Copyright (c) 2025 LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran

357


https://jurnalp4i.com/index.php/learning

LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran

Vol. 5 No. 1 Februari 2025

E-ISSN : 2777-0575 PX
P-ISSN : 2777-0583

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/learning Jurnal P4l
negatif yang menghambat perkembangan tersebut. Penelitian oleh Gunawan et al. (2017)
tentang pengaruh lingkungan sekolah terhadap perilaku siswa mengkonfirmasi bahwa
lingkungan yang positif, suportif, dan religius berkorelasi dengan perilaku positif siswa,
termasuk kedisiplinan, motivasi belajar, dan sikap prososial. Dengan demikian, menciptakan
lingkungan yang kondusif, baik di rumah, sekolah, maupun masyarakat, menjadi tanggung
jawab bersama untuk memastikan perkembangan optimal anak dan remaja.

Lingkungan positif adalah lingkungan pendidikan yang kondusif dan mendukung
perkembangan potensi atau fitrah manusia agar tetap berada di jalurnya, sedangkan lingkungan
negatif adalah yang berpotensi merugikan perkembangan potensi manusia, baik fisiologis,
psikologis, maupun sosio-kultural. Lingkungan pendidikan umumnya dibagi menjadi tiga
bagian, yang dikenal sebagai tripusat pendidikan: keluarga, sekolah, dan Masyarakat.

Pertama, keluarga adalah lingkungan yang paling berpengaruh terhadap kondisi
psikologis dan spiritual anak. Oleh karena itu, cara, bentuk, dan isi pendidikan dalam keluarga
sangat menentukan perkembangan karakter, budi pekerti, dan kepribadian anak, yang menjadi
modal bagi interaksi mereka di masyarakat yang lebih luas (Hyoscyamina, 2011).

Kedua, sekolah berfungsi sebagai kelanjutan pendidikan keluarga, memberikan
pendidikan yang tidak diperoleh di rumah. Sebagai lembaga pendidikan formal, sekolah
melibatkan guru (pendidik) dan peserta didik (peserta didik). Interaksi terjadi baik antara guru
dan peserta didik maupun antar sesama peserta didik. Pendidik harus mampu menciptakan
lingkungan yang mendukung perkembangan potensi peserta didik. Selain itu, peserta didik
cenderung mengikuti ajaran dan perilaku pendidik, sehingga keteladanan dari pendidik sangat
penting

Dari uraian diatas, jelas bahwa pendidikan anak merupakan tanggung jawab bersama
yang melibatkan tiga elemen utama. Penting bagi ketiga elemen ini untuk bersinergi secara
harmonis agar anak-anak memperoleh pendidikan yang seimbang, baik dari sisi moral,
intelektual, maupun sosial. Sinergi antara keluarga, sekolah, dan masyarakat akan membentuk
anak yang berkepribadian baik dan siap menghadapi tantangan sosial di kemudian hari.

KESIMPULAN
Maka dapat disimpulkan bahwa:

1. Fitrah Manusia sebagai Hamba dan Khalifah: Fitrah manusia adalah kodrat alami yang
diberikan oleh Allah, menjadikannya sebagai hamba sekaligus khalifah di bumi.
Sebagai hamba, manusia memiliki kewajiban untuk menyembah, menaati, dan tunduk
kepada Allah. Sementara itu, sebagai khalifah, manusia bertanggung jawab untuk
memelihara dan mengelola bumi, menjalankan keadilan, serta menjaga keseimbangan
alam sesuai dengan tuntunan Allah.

2. Pendengaran, Penglihatan, dan Hati sebagai Potensi Dasar Manusia: Pendengaran,
penglihatan, dan hati adalah potensi dasar yang dianugerahkan oleh Allah kepada
manusia. Ketiga aspek ini bukan hanya untuk memenuhi kebutuhan jasmani, tetapi juga
berfungsi dalam proses pemahaman, perenungan, dan penghayatan. Pendengaran dan
penglihatan membantu manusia memahami informasi dari lingkungan, sementara hati
berperan dalam memahami makna dan nilai-nilai spiritual, serta membedakan yang
benar dan salah.

DAFTAR PUSTAKA

Abidin, M., & Mustika. (2024). Konsep fitrah: Perwujudannya dalam lingkungan pendidikan
Islam perspektif hadis. Jurnal Teknologi Pendidikan Madrasah, 7, 239-259.

Copyright (c) 2025 LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran

358


https://jurnalp4i.com/index.php/learning

LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran

Vol. 5 No. 1 Februari 2025

E-ISSN : 2777-0575 PX

P-ISSN : 2777-0583

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/learning Jurnal P4l

Albina, M., & Aziz, M. (2022). Hakikat manusia dalam Al-Quran dan filsafat pendidikan Islam.
Islami: Jurnal Pendidikan Islam, 11(01), 731-746.
https://doi.org/10.30868/ei.v11i01.2414

Al-Ghazali, 1. (2005). Ihya’ Ulum Al-Din. Pustaka Azzam.

Bahri, S. (2021). Hadist tentang masa dan rentang waktu dalam pendidikan. A/-Tarbawi Al-
Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam, 6(1), 89.
https://doi.org/10.24235/tarbawi.v6i1.8049

Brown, B. B., & Larson, J. (2009). Peer relationships in adolescence. In R. M. Lerner & L.
Steinberg (Eds.), Handbook of adolescent psychology ' (3rd ed., Vol. 2, pp. 74-103).
John Wiley & Sons.

Burga, M. A. (2019). Hakikat manusia sebagai makhluk pedagogik. A/-Musannif, 1(1), 19-31.
https://doi.org/10.56324/al-musannif.v1il.16

Darajat, Z. (2005). Ilmu jiwa agama. Bulan Bintang.

Edukatif, J. I. (2024). Jurnal Ilmiah Edukatif. Jurnal llmiah Edukatif, 10, 149-155.

Fadhilah, E. Y., & Desyandri. (2022). Hakikat manusia sebagai penerima dan pengembang ilmu
pengetahuan. Didaktika, 8(2), 2482-2490.

Gunawan, I., ...[tambahkan nama penulis dan detail publikasi]... (2017). The influence of school
environment on student behavior. Journal of Educational Administration,
Vol(Issue), Page-Page.

Idris, S., & Tabrani, A. Z. (2017). Realitas konsep pendidikan humanisme dalam konteks
pendidikan Islam. Jurnal Edukasi: Jurnal Bimbingan Konseling, 3(1), 96—-113.

Katsir, 1. (2000). Tafsir Al-Qur’an Al-Azim (1afsir Ibnu Katsir). Darussalam.

Luthfiyah., & Khobir, A. (2023). Ontologi, epistimologi dan aksiologi filsafat pendidikan.
Jurnalbasicedu, 7(5), 3249-3254.

Mukorrobin, R. (2022). Hakikat manusia sebagai makhluk pedagogik. Jurnal Dinamika Sosial
Budaya, 24(2), 668. https://doi.org/10.26623/jdsb.v24i2.3698

Nizar, S. (2001). Pengantar dasar dasar pemikiran pendidikan Islam. Gaya Gramedia Pratama.

Redmon Windu Gumati. (2020). Manusia sebagai subjek dan objek pendidikan (analisis
semantik manusia dalam filsafat pendidikan Islam). Jurnal Pendidikan Indonesia,
1(2), 127-144. https://doi.org/10.36418/japendi.v1i2.20

Sammons, P., Ko, J., Chowdry, H., & Barreau, S.(2014). Influences on students’ academic self-
concept and general academic self-efficacy.
https://assets.publishing.service.gov.uk/media/57a08cb4e5274a31e0001825/RR34
0_-_ Influences_on_students _academic_self-
concept_and general _academic_self-efficacy.pdf

Smith, C., & Denton, M. L. (2005). Soul searching: The religious and spiritual lives of
American teenagers. Oxford University Press.

Steinberg, L., & Morris, A. S. (2001). Adolescent development. Annual Review of Psychology,
52(1), 83-110.

Copyright (c) 2025 LEARNING : Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran

359


https://jurnalp4i.com/index.php/learning
https://doi.org/10.30868/ei.v11i01.2414
https://doi.org/10.24235/tarbawi.v6i1.8049
https://doi.org/10.56324/al-musannif.v1i1.16
https://doi.org/10.26623/jdsb.v24i2.3698
https://doi.org/10.36418/japendi.v1i2.20
https://www.google.com/url?sa=E&source=gmail&q=https://assets.publishing.service.gov.uk/media/57a08cb4e5274a31e0001825/RR340_-_Influences_on_students__academic_self-concept_and_general_academic_self-efficacy.pdf&authuser=1
https://www.google.com/url?sa=E&source=gmail&q=https://assets.publishing.service.gov.uk/media/57a08cb4e5274a31e0001825/RR340_-_Influences_on_students__academic_self-concept_and_general_academic_self-efficacy.pdf&authuser=1
https://www.google.com/url?sa=E&source=gmail&q=https://assets.publishing.service.gov.uk/media/57a08cb4e5274a31e0001825/RR340_-_Influences_on_students__academic_self-concept_and_general_academic_self-efficacy.pdf&authuser=1

