
LANGUAGE : Jurnal Inovasi Pendidikan Bahasa dan Sastra 

Vol 4. No 3. Agustus 2024  

E-ISSN : 2807-1670 

P-ISSN : 2807-2316 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/language  

Copyright (c) 2024 LANGUAGE : Jurnal Inovasi Pendidikan Bahasa dan Sastra 
121  

TOXIC MASCULINITY TOKOH RAMA DALAM FILM PENYALIN CAHAYA; 

PERSPEKTIF TERRY A KUPERS  

 

M. Faisol1, Anas Ahmadi2 

Universitas Negeri Surabaya1,2  

e-mail : 24020835006@mhs.unesa.ac.id1 

 

ABSTRAK 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji representasi toxic masculinity pada tokoh Rama dalam 

film Penyalin Cahaya (2021) karya Wregas Bhanuteja, dengan menggunakan pendekatan 

psikologi sastra melalui teori Terry A. Kupers. Film ini menampilkan berbagai isu sosial, 

termasuk kekerasan seksual, manipulasi kekuasaan, dan represi emosional dalam lingkungan 

kampus. Penelitian ini menggunakan metode deskriptif kualitatif dengan teknik analisis isi dan 

studi pustaka, yang difokuskan pada adegan, dialog, dan relasi sosial tokoh Rama sebagai objek 

utama. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Rama merepresentasikan berbagai aspek 

maskulinitas toksik seperti emotional armoring, harga diri rapuh, budaya kompetisi, 

objektifikasi perempuan, pengalihan kekerasan, ketakutan akan intimasi, serta kegagalan dalam 

melakukan redefinisi kekuasaan. Melalui teori Kupers, ditemukan bahwa perilaku Rama 

bukanlah sekadar tindakan individual, melainkan cerminan dari struktur patriarkal yang 

menuntut laki-laki untuk menekan emosi dan mempertahankan dominasi. Kesimpulan dari 

penelitian ini menegaskan bahwa Penyalin Cahaya tidak hanya menyajikan kritik atas 

kekerasan seksual, tetapi juga membuka ruang refleksi tentang bagaimana budaya patriarkal 

membentuk laki-laki menjadi pelaku dominasi sekaligus korban dari konstruksi maskulinitas 

yang toksik. 

Kata kunci: Toxic Masculinity, Penyalin Cahaya, Psikologi Sastra, Terry A. Kupers 

 

ABSTRACT  

This study aims to examine the representation of toxic masculinity in the character Rama in the 

film Penyalin Cahaya (Photocopier, 2021) directed by Wregas Bhanuteja, using a literary 

psychology approach through the theory of Terry A. Kupers. The film presents various social 

issues, including sexual violence, power manipulation, and emotional repression within a 

university setting. This research employs a descriptive qualitative method with content analysis 

and literature study techniques, focusing on scenes, dialogues, and social relations involving 

the character Rama as the main object. The findings reveal that Rama embodies multiple aspects 

of toxic masculinity, such as emotional armoring, fragile self-esteem, competitive masculine 

culture, objectification of women, displaced aggression, fear of intimacy, and failure to redefine 

power. Through Kupers’ framework, it is evident that Rama’s behavior is not merely individual, 

but a reflection of patriarchal structures that demand men suppress emotions and assert 

dominance. This study concludes that Penyalin Cahaya not only critiques sexual violence but 

also invites critical reflection on how patriarchal culture shapes men into both agents of 

domination and victims of toxic constructions of masculinity. 

Keywords: Toxic Masculinity, Penyalin Cahaya, Literary Psychology, Terry A. Kupers 

 

PENDAHULUAN 

Sastra dan film dalam dasawarsa terakhir menjadi hal yang tidak terpisahkan. Pesan 

yang disampaikan sebagai media pengapresian karya sastra saat ini dapat melalui beragam 

media, tidak terkecuali film. Film merupakan gambar yang hidup dengan cerita didalamnya. 

Menurut Wulandari dkk., (2025) menyatakan bahwa film merupakan media untuk komunikasi 

https://jurnalp4i.com/index.php/language
mailto:24020835006@mhs.unesa.ac.id


LANGUAGE : Jurnal Inovasi Pendidikan Bahasa dan Sastra 

Vol 4. No 3. Agustus 2024  

E-ISSN : 2807-1670 

P-ISSN : 2807-2316 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/language  

Copyright (c) 2024 LANGUAGE : Jurnal Inovasi Pendidikan Bahasa dan Sastra 
122  

yang bersifat audio visual. Film Penyalin Cahaya (2021) yang disutradarai oleh Wregas 

Bhanuteja menampilkan berbagai isu sosial, termasuk kekerasan seksual dan relasi kuasa dalam 

lingkungan mahasiswa. Salah satu aspek menarik dalam film ini adalah karakter Rama yang 

merepresentasikan toxic masculinity, dimana maskulinitas digunakan sebagai alat dominasi dan 

kontrol. Penelitian ini akan menganalisis bagaimana perilaku Rama dalam film ini dapat 

dipahami melalui teori psikologi sastra Terry A Kupers serta bagaimana toxic masculinity 

terbentuk dalam lingkungan sosial. 

Film Penyalin Cahaya besutan wregas bhanuteja ini, ditayangkan di Netflix tahun 2021 

dan mendapatkan penghargaan 12 piala citra dalam berbagai kategori di festival film Indonesia. 

Selain itu, film Penyalin Cahaya juga tayang perdana di Busan International Film Festival. Hal 

ini menjadi alasan kenapa film Penyalin Cahaya layak diteliti. Selain dari aspek cinema, juga 

dari aspek karakter Rama yang memiliki toxic masculinity, disamping itu dari aspek akademis 

film Penyalin Cahaya dapat digunakan sebagai penelitian terkait psikologi sastra dari sudut 

pengkarakteran dalam tokoh Rama. Rama yang dalam alur cerita terlihat tokoh yang baik 

membuat pemirsa atau penonton film susah menebak, bahkan terkecoh. Rama pada akhir cerita 

ternyata merupakan karakter yang jahat.  

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis representasi toxic masculinity dalam 

karakter Rama pada film Penyalin Cahaya (2021) karya Wregas Bhanuteja dengan 

menggunakan pendekatan psikologi sastra, khususnya teori maskulinitas toksik dari Terry A. 

Kupers. Tujuan utama dari penelitian ini adalah untuk mengungkap bagaimana karakter Rama 

memanifestasikan bentuk-bentuk dominasi patriarkal, manipulasi relasi sosial, dan 

penyangkalan emosi sebagai bagian dari konstruksi maskulinitas yang merugikan baik dirinya 

maupun orang lain. Selain itu, penelitian ini juga berupaya menelaah bagaimana lingkungan 

sosial kampus sebagai ruang naratif turut membentuk dan mempertahankan struktur 

maskulinitas toksik yang dihidupi oleh tokoh tersebut. Berdasarkan tujuan tersebut, rumusan 

masalah dalam penelitian ini adalah: (1) Bagaimana representasi toxic masculinity dalam 

karakter Rama dalam film Penyalin Cahaya? dan (2) Bagaimana teori Terry A. Kupers tentang 

toxic masculinity dapat digunakan untuk memahami perilaku dan dinamika psikologis tokoh 

Rama dalam konteks sosial film tersebut. 

Sementara itu, terdapat dua penelitian yang dilakukan sebelumnya. Penelitian yang 

dilakukan oleh Azzahra dan Solihati (2024) berjudul Representasi Psikologi Sastra pada Film 

Penyalin Cahaya mengkaji karakter Suryani dengan pendekatan psikoanalisis Sigmund Freud, 

berfokus pada aspek id, ego, dan superego. Penelitian ini menyoroti dinamika kepribadian 

Suryani dalam menghadapi trauma akibat kekerasan seksual dan menggambarkan bagaimana 

tokoh utama mengolah tekanan psikologis melalui dorongan bawah sadar dan kontrol logis. 

Relevansi penelitian ini terhadap penelitian yang sedang dilakukan terletak pada kesamaan 

objek, yaitu film Penyalin Cahaya, serta pada upaya untuk menelaah karakter dalam konteks 

krisis psikologis. Namun, penelitian Azzahra berfokus pada tokoh perempuan korban dan 

menggunakan pendekatan psikoanalitik, sementara penelitian ini menyoroti tokoh laki-laki 

pelaku dominasi (Rama) dengan menggunakan perspektif maskulinitas toksik menurut Terry 

A. Kupers, sehingga membuka ruang kajian baru dari sisi pelaku dominasi dalam struktur 

patriarkal yang belum tersentuh oleh penelitian tersebut. 

Selain itu, penelitian oleh Salshadilla dan Ismandianto (2024) yang berjudul 

Representasi Toxic Masculinity pada Tokoh Pria dalam Film Seperti Dendam, Rindu Harus 

Dibayar Tuntas menggunakan teori semiotika Roland Barthes untuk mengungkap makna 

denotatif, konotatif, dan mitos terkait perilaku maskulin toksik dalam film. Penelitian ini 

mengidentifikasi bahwa bentuk maskulinitas dalam film muncul melalui dominasi, represi 

emosi, dan kekerasan sebagai respons atas ketidakmampuan memenuhi norma maskulin. 

https://jurnalp4i.com/index.php/language


LANGUAGE : Jurnal Inovasi Pendidikan Bahasa dan Sastra 

Vol 4. No 3. Agustus 2024  

E-ISSN : 2807-1670 

P-ISSN : 2807-2316 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/language  

Copyright (c) 2024 LANGUAGE : Jurnal Inovasi Pendidikan Bahasa dan Sastra 
123  

Keterkaitannya dengan penelitian ini adalah pada kesamaan fokus masalah, yaitu toxic 

masculinity, tetapi objek kajian dan pendekatan teorinya berbeda. Jika Salshadilla 

menggunakan teori semiotika dan melihat konstruksi simbolik, maka penelitian ini justru 

menggali struktur psikososial maskulinitas melalui lensa kritik budaya Kupers, dengan fokus 

lebih mendalam pada mekanisme pertahanan emosi, dominasi simbolik, dan kegagalan laki-

laki dalam mengelola kerentanan. Dengan demikian, celah yang dimasuki oleh penelitian ini 

adalah mengkaji karakter laki-laki pelaku dominasi dalam film Indonesia kontemporer dengan 

pendekatan psikososial berbasis kritik maskulinitas, yang belum dieksplorasi secara spesifik 

dalam dua studi terdahulu. 

Toxic Masculinity memiliki 2 kosa kata yang berbeda yaitu, toxic dan masculinity 

dimana toxic memiliki arti “racun”, sedangkan masculinity adalah sisi maskulin yang ada pada 

diri seseorang dan jika diartikan Toxic Masculinity adalah kondisi dimana sisi masculinity 

seseorang itu beracun. Toxic masculinity adalah konsetelasi sifat laki-laki regresif sosial yang 

dapat mendorong dominasi, devaluasi, homophobia, dan kekerasan. Toxic masculinity 

dibangun dari aspek maskulinitas hegemonic yang mendorong dominasi orang lain hingga 

dapat merusak secara sosial (Kupers 2005).  

Penelitian ini menggunakan teori toxic masculinity dari Terry A. Kupers (1993; 2005) 

sebagai pisau analisis utama untuk menafsirkan perilaku dominatif, manipulatif, dan patriarkal 

yang ditampilkan oleh tokoh Rama dalam film Penyalin Cahaya. Kupers mendefinisikan toxic 

masculinity sebagai seperangkat norma budaya patriarkal yang mendorong laki-laki untuk 

menolak kerentanan, menutupi emosi, dan mempertahankan kekuasaan melalui dominasi atas 

orang lain, terutama perempuan. Salah satu konsep kunci yang diperkenalkan Kupers adalah 

“emotional armoring” atau zirah emosional laki-laki. (Kupers, 2005)Sejak kecil, laki-laki 

diajarkan untuk tidak menangis, tidak menunjukkan rasa takut, dan tidak bergantung pada orang 

lain secara emosional. Kupers menulis, “We create our armor, the toughening and posturing, 

and the capacity to hide wounds...” Konsep ini menjadi fondasi dalam memahami mengapa 

tokoh Rama tampil tenang dan rasional, namun di balik itu menyembunyikan rasa takut, rasa 

bersalah, dan ketidakberdayaan. 

Aspek lain dari maskulinitas toksik menurut Kupers adalah kerapuhan harga diri. Laki-

laki yang tidak memiliki rasa aman terhadap identitasnya cenderung mempertahankan 

kekuasaan simbolik melalui kontrol terhadap orang lain. Kupers menyatakan bahwa “men 

sustain their sense of power and virility at the expense of women”, menandakan bahwa 

dominasi terhadap perempuan sering dijadikan kompensasi atas rasa lemah yang tidak diakui. 

Hal ini tampak dalam tokoh Rama yang lebih peduli menjaga reputasi dan statusnya sebagai 

ketua organisasi dibandingkan menunjukkan empati terhadap korban kekerasan seksual. Selain 

itu, Kupers menyoroti bahwa laki-laki berada dalam struktur kompetitif hierarkis, di mana nilai 

seorang pria ditentukan oleh sejauh mana ia bisa mendominasi pria lain. Kupers menulis, “men 

battle for dominance in hierarchies”, dan ini sangat relevan dalam konteks Rama yang terus 

berusaha mempertahankan posisinya di atas melalui pengaruh sosial dan teknis di lingkungan 

kampus. 

Lebih lanjut, Kupers menjelaskan bahwa dalam budaya patriarkal, perempuan 

seringkali menjadi objek kompetisi dan devaluasi. Mereka diperlakukan bukan sebagai subjek, 

melainkan alat validasi atau pelengkap status maskulin. “Competition among men, humiliation 

of the loser, objectification and devaluation of women”, tulis Kupers. Dalam film, Rama tidak 

memperlakukan korban sebagai manusia utuh, tetapi sebagai pengganggu sistem yang harus 

diredam. Selain itu, Kupers menggarisbawahi bahwa ketika pria gagal memenuhi ekspektasi 

maskulinitas, mereka cenderung melampiaskan frustrasi melalui kekerasan. “The man who is 

beaten down by the boss at work gets drunk... or beats his wife”. Rama, dalam hal ini, 

https://jurnalp4i.com/index.php/language


LANGUAGE : Jurnal Inovasi Pendidikan Bahasa dan Sastra 

Vol 4. No 3. Agustus 2024  

E-ISSN : 2807-1670 

P-ISSN : 2807-2316 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/language  

Copyright (c) 2024 LANGUAGE : Jurnal Inovasi Pendidikan Bahasa dan Sastra 
124  

melampiaskan tekanan psikologis dan ancaman terhadap citranya dengan tindakan manipulatif 

dan penghapusan bukti, bukan dengan introspeksi atau tanggung jawab moral. 

Kupers juga mengulas tentang ketakutan laki-laki terhadap intimasi dan 

ketergantungan. Mereka merasa bahwa menunjukkan kedekatan emosional adalah kelemahan, 

sehingga memilih relasi kuasa ketimbang relasi kasih. Rama pun menunjukkan 

ketidakmampuan membentuk hubungan yang sejajar, cenderung menjaga jarak dan menekan 

orang lain secara halus. Sebagai penutup, Kupers menawarkan solusi berupa redefinisi 

maskulinitas, yaitu dengan mengembangkan relasi yang berbasis empati, kerentanan, dan 

kesetaraan gender. Maskulinitas, menurutnya, tidak harus dilepaskan, tetapi direkonstruksi 

menjadi lebih inklusif dan humanistik. Inilah yang menjadi pijakan penting dalam penelitian 

ini, yaitu membaca Penyalin Cahaya sebagai teks yang tidak hanya menggambarkan 

maskulinitas toksik, tetapi juga menggugatnya secara naratif dan simbolik melalui karakter-

karakternya. 

Konsep toxic masculinity merujuk pada bentuk perilaku maskulin yang merusak, baik 

bagi diri laki-laki itu sendiri maupun bagi orang lain di sekitarnya. Istilah ini menggabungkan 

kata toxic yang berarti racun, dan masculinity yang merujuk pada karakteristik atau sifat 

maskulin. Dalam kombinasi maknanya, toxic masculinity adalah konstruksi maskulinitas yang 

mengandung unsur-unsur dominasi, kekerasan, represi emosi, dan superioritas atas kelompok 

lain, termasuk perempuan dan laki-laki yang dianggap “tidak cukup maskulin.” Kupers (2005) 

menjelaskan bahwa toxic masculinity merupakan kumpulan sifat regresif laki-laki dalam 

konteks sosial yang ditandai dengan kecenderungan untuk mendominasi, merendahkan, 

bersikap homofobik, dan melakukan kekerasan. Dalam kerangka ini, perilaku maskulin tidak 

hanya dianggap sebagai ciri personal, tetapi juga sebagai produk dari sistem nilai patriarkal 

yang melembaga dalam berbagai relasi sosial dan budaya. 

Lebih lanjut, Kupers menekankan bahwa toxic masculinity dibangun dari fondasi 

maskulinitas hegemonik, yaitu bentuk maskulinitas yang dianggap ideal dan dominan dalam 

masyarakat patriarkal. Maskulinitas hegemonik mendorong laki-laki untuk tampil kuat, tegas, 

rasional, tidak emosional, dan berorientasi pada penguasaan, sehingga segala bentuk 

kelembutan, kerentanan, dan empati dianggap sebagai kelemahan. Ketika maskulinitas 

hegemonik ini gagal dipenuhi, maka muncullah ekspresi kompensatif berupa kontrol, 

kekerasan, atau penindasan. Dalam konteks ini, toxic masculinity beroperasi sebagai bentuk 

pertahanan psikologis dan sosial yang digunakan oleh laki-laki untuk tetap relevan dan berkuasa 

dalam sistem sosial yang kompetitif dan hierarkis. Oleh karena itu, pemahaman terhadap toxic 

masculinity tidak bisa dilepaskan dari kritik terhadap struktur sosial yang membentuk dan 

mempertahankannya, sebagaimana dianalisis dalam berbagai kajian psikologi, gender, dan 

budaya (Ahmadi, 2017). 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan deskriptif kualitatif untuk menganalisis 

representasi toxic masculinity dalam tokoh Rama pada film Penyalin Cahaya. Metode ini 

dipilih karena memungkinkan peneliti mengkaji makna dan pola perilaku sosial yang 

dimunculkan melalui karakter dan alur cerita secara mendalam. Creswell (2014:186) 

menyatakan bahwa “penelitian kualitatif menekankan pada proses penafsiran terhadap makna 

yang muncul dari data yang tidak terstruktur, seperti teks atau media visual.” Pendekatan ini 

memungkinkan eksplorasi terhadap dinamika kekuasaan, tekanan sosial, dan bentuk dominasi 

maskulin dalam narasi film. Sebagaimana dikatakan oleh Ahmadi (2019:3), “penelitian 

deskriptif kualitatif bertujuan menyusun gambaran sistematis mengenai fakta atau karakteristik 

objek tertentu secara faktual dan cermat.” Dalam hal ini, penelitian memfokuskan pada 

https://jurnalp4i.com/index.php/language


LANGUAGE : Jurnal Inovasi Pendidikan Bahasa dan Sastra 

Vol 4. No 3. Agustus 2024  

E-ISSN : 2807-1670 

P-ISSN : 2807-2316 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/language  

Copyright (c) 2024 LANGUAGE : Jurnal Inovasi Pendidikan Bahasa dan Sastra 
125  

bagaimana perilaku Rama mencerminkan konstruksi maskulinitas toksik dalam konteks budaya 

patriarkal. 

Sumber data utama dalam penelitian ini adalah film Penyalin Cahaya (2021) karya 

Wregas Bhanuteja, dengan fokus analisis pada adegan-adegan yang menampilkan karakter 

Rama, termasuk dialog, gestur, relasi kuasa, serta dampaknya terhadap tokoh lain. Data 

dikumpulkan melalui dua teknik, yakni analisis isi dan studi pustaka. Analisis isi digunakan 

untuk mengkaji secara mendalam elemen-elemen naratif dan visual yang mengandung 

representasi maskulinitas toksik. Menurut Krippendorff (2004:18), “analisis isi adalah teknik 

penelitian untuk membuat inferensi yang dapat direplikasi dan valid dari data dalam 

konteksnya.” Sementara itu, studi pustaka digunakan untuk memperoleh kerangka teoritis dan 

wacana ilmiah dari literatur yang relevan, khususnya terkait teori toxic masculinity oleh Terry 

A. Kupers dan kajian gender oleh tokoh-tokoh seperti Connell dan hooks. Literatur ini menjadi 

dasar interpretatif dalam membaca perilaku Rama sebagai simbol dominasi maskulin yang 

direproduksi melalui institusi dan relasi sosial. 

Proses analisis data dilakukan melalui tiga tahap utama. Tahap pertama adalah reduksi 

data, yakni proses memilah dan memilih data berupa kutipan dialog atau adegan yang paling 

representatif terhadap isu maskulinitas toksik. Kedua, penyajian data dilakukan dalam bentuk 

narasi analitis, disusun secara sistematis berdasarkan kategori tindakan, ekspresi, atau relasi 

kuasa. Ketiga, penarikan kesimpulan dilakukan melalui proses interpretasi dan penafsiran 

mendalam terhadap data menggunakan teori Kupers. Sejalan dengan itu, Miles dan Huberman 

(1994:10) menyebut bahwa “proses analisis data kualitatif mencakup tiga alur kegiatan utama 

yang berlangsung secara bersamaan, yaitu reduksi data, penyajian data, dan penarikan 

kesimpulan/verifikasi.” Analisis ini bertujuan untuk menggambarkan bagaimana karakter 

Rama mempersonifikasikan bentuk-bentuk kekuasaan yang dibentuk dan dijalankan dalam 

struktur patriarki, serta bagaimana hal tersebut dimaknai oleh konteks sosial yang lebih luas. 

Untuk menjamin validitas dan keabsahan data, penelitian ini menerapkan teknik 

triangulasi sumber dengan membandingkan hasil analisis isi film dengan temuan dalam kajian 

pustaka. Menurut Patton (1999:1192), “triangulasi meningkatkan kredibilitas hasil temuan 

dengan memadukan berbagai sumber informasi, perspektif, atau pendekatan dalam satu 

kerangka analisis.” Selain itu, dilakukan juga peninjauan ulang terhadap adegan film secara 

menyeluruh agar interpretasi yang dibuat tetap konsisten dan tidak melenceng dari fokus 

penelitian. Dengan pendekatan ini, penelitian diharapkan mampu memberikan kontribusi 

terhadap kajian sastra dan budaya dengan menunjukkan bagaimana Penyalin Cahaya tidak 

hanya mengangkat isu kekerasan seksual, tetapi juga membongkar akar strukturalnya dalam 

bentuk toxic masculinity yang melekat kuat pada sistem sosial. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Dalam kerangka teori emotional armoring yang dikemukakan oleh Terry A. Kupers, 

maskulinitas tradisional menuntut laki-laki untuk membangun semacam “zirah emosional” 

guna menutupi rasa takut, kerentanan, atau kelemahan mereka. Sejak kecil, laki-laki 

disosialisasikan untuk tidak menangis, tidak menunjukkan kelembutan, serta menghindari 

segala bentuk ekspresi emosional yang diasosiasikan dengan feminitas. Pola ini terlihat jelas 

dalam karakter Rama, ketua organisasi teater kampus dalam film Penyalin Cahaya. Rama 

menampilkan diri sebagai sosok tenang, rasional, dan solutif, tetapi di balik citra tersebut ia 

sebenarnya sedang mempertahankan posisi dan kuasanya dengan cara yang: manipulatif dan 

menekan. Berikut kutipan Rama yang menjadi landasan untuk pembahasa ini 

 “Pas lo di sofa lo inget ga?” (Rama) 

https://jurnalp4i.com/index.php/language


LANGUAGE : Jurnal Inovasi Pendidikan Bahasa dan Sastra 

Vol 4. No 3. Agustus 2024  

E-ISSN : 2807-1670 

P-ISSN : 2807-2316 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/language  

Copyright (c) 2024 LANGUAGE : Jurnal Inovasi Pendidikan Bahasa dan Sastra 
126  

Kutipan tersebut dituturkan oleh Rama yang menjadi sebuah pertanyaan halus untuk 

meragukan ingatan Sur, korban kekerasan seksual, tanpa menunjukkan empati atau dukungan 

moral. Dalam adegan ini, Rama tampak tidak peduli pada penderitaan korban, melainkan lebih 

berfokus untuk mengendalikan narasi dan melindungi reputasi dirinya dan organisasinya. Hal 

ini mencerminkan fungsi utama dari armor maskulin menurut Kupers (2005), yakni untuk 

mencegah orang lain menyentuh luka atau kerentanan yang tersembunyi di balik postur kuat. 

Kupers menjelaskan bahwa laki-laki dalam budaya patriarkal sejak kecil diajarkan untuk 

menolak kelemahan, menyembunyikan emosi, dan mengganti rasa takut dengan dominasi 

sebagai bentuk kompensasi. Dalam konteks ini, Rama tidak membiarkan dirinya terlihat rapuh, 

karena dalam logika maskulinitas toksik, kerentanan dianggap sebagai bentuk kekalahan dan 

kegagalan menjadi “laki-laki sejati.” Hal ini juga selaras dengan gagasan hegemonic 

masculinity dari Raewyn Connell (1995), yang menyatakan bahwa maskulinitas ideal dalam 

sistem patriarki selalu ditampilkan melalui kekuasaan, kontrol, dan represi emosi. Bahkan, 

seperti ditulis Michael Kimmel (2008), laki-laki yang menunjukkan kelembutan sering kali 

dianggap lemah, sehingga mereka justru membentuk citra diri yang tegar, logis, dan dominan 

sebagai bentuk pertahanan. Maka, pertahanan diri Rama terhadap rasa bersalah dan tanggung 

jawab menjadi ciri utama dari lapisan toksik dalam maskulinitas yang ia representasikan—

yakni sistem nilai yang menolak empati demi menjaga tampilan kuasa. 

Perilaku Rama yang menolak menunjukkan empati dan lebih memilih mempertahankan 

citra kuat juga mencerminkan bagaimana toxic masculinity membatasi ruang ekspresi 

emosional laki-laki. Seperti yang diungkapkan oleh Mahalik et al. (2020), tekanan sosial untuk 

selalu tampil tangguh dan mengendalikan situasi sering kali menghambat laki-laki dalam 

mengakui dan menghadapi trauma atau kesulitan psikologis mereka sendiri. Dalam konteks 

film Penyalin Cahaya, sikap Rama yang keras kepala dan dominan bukan hanya mencederai 

korban, tetapi juga menjerat dirinya dalam lingkaran destruktif di mana kerentanan dianggap 

sebagai kelemahan yang memalukan. Sikap ini memperkuat gambaran bahwa toxic masculinity 

tidak hanya merugikan korban langsung, tetapi juga membatasi perkembangan emosional dan 

kesejahteraan psikologis laki-laki itu sendiri (Mahalik et al., 2020). Oleh karena itu, karakter 

Rama menjadi refleksi nyata dari bagaimana sistem nilai maskulinitas beracun terus 

dipertahankan dan menjadi penghalang bagi perubahan sosial yang lebih manusiawi dan 

inklusif. 

Setelah membentuk armor atau lapisan emosional untuk menyembunyikan kerentanan, 

bentuk maskulinitas toksik yang ditunjukkan Rama berkembang lebih jauh menjadi 

ketergantungan terhadap validasi eksternal dan kekuasaan simbolik. Dalam kerangka yang 

dijelaskan oleh Terry A. Kupers, banyak laki-laki membangun harga dirinya bukan dari 

keutuhan identitas personal, tetapi dari citra, posisi sosial, dan kemampuan mengontrol orang 

lain. Ketika ancaman terhadap citra ini muncul, mereka mengalami krisis harga diri yang sering 

kali dilampiaskan dalam bentuk kontrol, manipulasi, atau bahkan kekerasan. Tokoh Rama 

menunjukkan pola ini dalam beberapa adegan yang secara tersirat menampilkan rasa takut akan 

kehilangan kendali dan citra dominannya. Tokoh Rama dalam film Penyalin Cahaya 

menampilkan bentuk maskulinitas ini dengan sangat jelas. Di tengah kekacauan pasca-kasus 

kekerasan seksual, ia terus menampilkan diri sebagai figur yang menguasai situasi dan tahu 

segala hal yang terjadi di sekelilingnya, bahkan ketika posisinya sebagai ketua organisasi mulai 

diguncang. Berikut adalah kutipan dialog yang memperlihatkan mekanisme tersebut: 

“Pak Burhan, ini sudah selesai. Ini orang bengkel sudah jalan kesini.” (Rama) 

Pernyataan ini, secara permukaan hanya berupa laporan teknis, namun dalam konteks 

sosial menunjukkan upaya Rama untuk mempertahankan kendali dan memastikan dirinya tetap 

terlihat kompeten di hadapan figur otoritas. Di balik nada tenangnya, tersimpan ketakutan akan 

https://jurnalp4i.com/index.php/language


LANGUAGE : Jurnal Inovasi Pendidikan Bahasa dan Sastra 

Vol 4. No 3. Agustus 2024  

E-ISSN : 2807-1670 

P-ISSN : 2807-2316 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/language  

Copyright (c) 2024 LANGUAGE : Jurnal Inovasi Pendidikan Bahasa dan Sastra 
127  

kehilangan citra sebagai pemimpin yang mampu menyelesaikan masalah. Ini selaras dengan 

gagasan Kupers (2005), yang menyatakan bahwa laki-laki dalam budaya patriarkal sangat 

menggantungkan harga dirinya pada pengakuan eksternal—jabatan, status sosial, atau citra 

sebagai pengontrol situasi. Ketika posisi ini terancam, muncul disorientasi identitas yang sering 

tidak diakui secara terbuka, melainkan dimanipulasi melalui kontrol simbolik atau bahasa. Hal 

ini juga dapat dijelaskan melalui konsep performativity dari Butler (1990), yang menyatakan 

bahwa identitas gender dibentuk dan dipertahankan melalui tindakan berulang yang sesuai 

dengan ekspektasi sosial. Dalam hal ini, Rama terus menampilkan performa “laki-laki 

kompeten dan tenang” sebagai bentuk pertahanan, meskipun ia sedang tertekan secara 

emosional. Lebih lanjut, Scheff (1990) menyatakan bahwa rasa malu (shame) adalah emosi 

kunci dalam konstruksi harga diri maskulin—namun karena budaya patriarki menolak ekspresi 

malu, laki-laki sering menutupi emosi tersebut dengan dominasi atau penghindaran. Maka, 

kekhawatiran Rama terhadap ancaman status tidak pernah ditunjukkan secara langsung, 

melainkan disamarkan dalam bentuk perintah, laporan, atau penegasan kendali—sebuah tanda 

bahwa harga diri maskulin yang rapuh menuntut penyangkalan emosi dan penguatan citra palsu. 

Dalam konteks ini, Rama tidak hanya menjadi pelaku kekuasaan, tetapi juga korban dari sistem 

maskulinitas yang menuntut kesempurnaan dan menindas sisi manusiawinya. 

Ketegangan antara tekanan untuk mempertahankan citra maskulin dan konflik batin 

yang dialami Rama menggambarkan bagaimana sistem patriarki menempatkan laki-laki dalam 

posisi yang sulit, di mana kerentanan dipandang sebagai kelemahan yang harus disembunyikan. 

Sejalan dengan temuan Levant dan Richmond (2020), laki-laki yang terperangkap dalam norma 

maskulinitas tradisional cenderung menekan ekspresi emosionalnya demi menjaga reputasi dan 

kekuasaan sosial, yang pada akhirnya dapat memperparah stres psikologis dan isolasi sosial. 

Dalam kasus Rama, performa ketenangan dan kontrol bukan hanya upaya mempertahankan 

otoritas, tetapi juga mekanisme bertahan yang membatasi kemungkinan ia untuk mencari 

dukungan atau mengakui kelemahannya. Hal ini menegaskan bahwa toxic masculinity bukan 

sekadar perilaku dominan, melainkan sebuah jebakan budaya yang menyulitkan laki-laki untuk 

hidup autentik dan sehat secara emosional (Levant & Richmond, 2020). Dengan demikian, 

karakter Rama bukan hanya mencerminkan pelaku kekuasaan, melainkan juga korban yang 

terkungkung dalam konstruksi maskulinitas yang kaku dan menindas. 

Dalam struktur maskulinitas hegemonik yang dijelaskan oleh Terry A. Kupers, pria 

dibesarkan dalam lingkungan yang membudayakan kompetisi hierarkis di antara mereka. 

Pengakuan dan kekuasaan menjadi tolok ukur keberhargaan dalam struktur sosial maskulin, 

sehingga banyak pria merasa perlu menempatkan dirinya “di atas” pria lain untuk dianggap 

kuat atau layak dihormati. Tokoh Rama dalam film Penyalin Cahaya menggambarkan 

karakteristik ini secara subtil namun konsisten. Dalam beberapa momen interaksi kelompok, ia 

mengambil peran dominan dengan cara-cara yang tampak ringan, namun menunjukkan bahwa 

ia terbiasa mengatur dinamika sosial dalam kelompoknya. Berikut kutipan yang menunjukkan 

hal tersebut: 

“Matanya liat sini dikit.” (Rama) 

“Sekarang nyalain.” (Rama) 

“Yang mau minum ambil sendiri, ya.” (Rama) 

Ketiga pernyataan ini menggambarkan Rama sebagai sosok yang terbiasa memberi 

instruksi, memposisikan dirinya sebagai pusat kontrol, dan menetapkan ritme dalam interaksi 

kelompok. Ia tidak hanya ingin menjadi bagian dari kelompok, tetapi juga memastikan bahwa 

ia berada pada posisi tertinggi dalam relasi itu. Menurut Kupers (2005), dorongan untuk terus 

memimpin atau mendominasi seperti ini adalah bagian dari struktur hierarki maskulin, di mana 

pria merasa harus selalu menunjukkan siapa yang lebih unggul dalam tatanan sosial, bahkan 

https://jurnalp4i.com/index.php/language


LANGUAGE : Jurnal Inovasi Pendidikan Bahasa dan Sastra 

Vol 4. No 3. Agustus 2024  

E-ISSN : 2807-1670 

P-ISSN : 2807-2316 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/language  

Copyright (c) 2024 LANGUAGE : Jurnal Inovasi Pendidikan Bahasa dan Sastra 
128  

dalam ruang-ruang interpersonal yang seharusnya setara. Dalam konteks film, Rama bukan 

hanya ketua organisasi secara formal, tetapi juga mengatur narasi, ruang, bahkan arah perhatian 

secara informal—suatu bentuk dominasi halus yang merefleksikan budaya kompetisi antarpria 

yang telah mengakar sejak masa kecil. 

Konsep ini dapat dipertajam dengan menggunakan teori Bourdieu (1998), yang 

menyatakan bahwa dalam struktur sosial patriarkal, laki-laki terus berupaya mengukuhkan 

kapital simbolik mereka—baik dalam bentuk wibawa, bahasa tubuh, atau penguasaan ruang. 

Bourdieu menyebut ini sebagai bagian dari habitus maskulin, yakni disposisi yang ditanamkan 

secara sosial untuk mempertahankan dominasi dalam berbagai bentuk, bahkan dalam situasi 

yang tampak santai sekalipun. Dalam kerangka ini, pernyataan Rama bukan hanya soal instruksi 

teknis, tetapi bagian dari proses mempertahankan otoritas dalam lanskap maskulin. Selain itu, 

Cameron (2007) menunjukkan bahwa dalam pola komunikasi antarpria, sering kali terjadi 

kompetisi terselubung untuk menetapkan siapa yang paling “menguasai situasi”—terutama di 

ruang kolektif seperti organisasi atau forum diskusi. Maka, dalam skema seperti ini, relasi 

horizontal menjadi sulit tercipta, karena semua hubungan selalu dibaca sebagai ajang 

pertarungan status dan performa dominasi. 

Untuk memperkuat analisis tentang representasi toxic masculinity pada tokoh Rama 

dalam film Penyalin Cahaya, kita dapat merujuk pada penelitian terbaru yang mengembangkan 

konsep habitus gender dalam konteks sosial dan budaya patriarkal. Dalam studi yang 

diterbitkan pada tahun 2023, Silva dan Ferreira mengembangkan konsep "gender habitus" untuk 

menjelaskan bagaimana disposisi sosial terkait gender membentuk praktik dan relasi kekuasaan 

dalam pendidikan dan masyarakat. Mereka menekankan bahwa habitus gender ini tidak hanya 

ditanamkan melalui institusi formal, tetapi juga melalui interaksi sosial sehari-hari yang 

memperkuat norma-norma maskulinitas hegemonik. Dalam konteks film Penyalin Cahaya, 

pernyataan Rama yang meragukan ingatan Sur tanpa menunjukkan empati dapat dipahami 

sebagai manifestasi dari habitus maskulin yang menekankan kontrol, dominasi, dan penolakan 

terhadap kerentanan. Hal ini sejalan dengan pandangan Bourdieu bahwa individu berusaha 

mempertahankan kapital simbolik mereka melalui praktik sosial yang memperkuat posisi 

dominan mereka dalam struktur sosial. Dengan demikian, representasi Rama dalam film ini 

mencerminkan bagaimana habitus maskulin berfungsi untuk mempertahankan status dan 

kekuasaan dalam sistem patriarkal. 

Setelah membahas dominasi Rama dalam relasi maskulin, penting untuk menyoroti 

bagaimana bentuk maskulinitas toksik juga beroperasi melalui objektifikasi dan devaluasi 

perempuan. Terry A. Kupers menjelaskan bahwa dalam budaya patriarkal, perempuan 

seringkali dijadikan sebagai alat validasi maskulinitas pria—baik sebagai simbol status, objek 

seksual, maupun sebagai pihak yang bisa dikorbankan untuk menjaga citra diri pria. Dalam film 

Penyalin Cahaya, sikap Rama terhadap korban kekerasan seksual menunjukkan bentuk 

objektifikasi semacam ini. Ia tidak melihat korban sebagai subjek yang mengalami trauma, 

melainkan sebagai ancaman terhadap reputasi organisasi dan posisinya sendiri. Hal ini tampak 

dalam kutipan berikut: 

“Ya udah, tadi file-nya udah gue download…” (Rama) 

“Kok bisa ke-delete sih?” (Rama) 

Sesuai dengan dua data dari ucapan Rama di atas, alih-alih fokus pada isi rekaman dan 

kondisi korban, Rama lebih peduli pada kontrol atas file rekaman, seolah-olah data digital lebih 

penting daripada trauma manusia. Ia mengarahkan pembicaraan ke hal teknis, dan dengan 

tenang menyebut bahwa ia sudah “mengunduh” file tersebut—tanpa mempertimbangkan 

bahwa rekaman itu adalah bentuk pelanggaran terhadap tubuh dan martabat seseorang. Analisis 

ini sejalan dengan gagasan Sandra Bartky (1990) yang menjelaskan bahwa objektifikasi 

https://jurnalp4i.com/index.php/language


LANGUAGE : Jurnal Inovasi Pendidikan Bahasa dan Sastra 

Vol 4. No 3. Agustus 2024  

E-ISSN : 2807-1670 

P-ISSN : 2807-2316 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/language  

Copyright (c) 2024 LANGUAGE : Jurnal Inovasi Pendidikan Bahasa dan Sastra 
129  

perempuan dalam sistem patriarkal kerap terjadi melalui reduksi perempuan menjadi tubuh atau 

bagian-bagian tertentu, yang dipantau, diatur, dan dikelola untuk kepentingan pria. Dalam kasus 

Rama, rekaman tubuh korban tidak dilihat sebagai pengalaman personal, melainkan sebagai file 

yang bisa dikontrol, diakses, bahkan dimanipulasi. Hal ini juga sejalan dengan Catharine 

Kinnon (1989) yang menyatakan bahwa seksualisasi dalam masyarakat patriarkal bukan 

sekadar pengalaman biologis, tetapi merupakan alat kekuasaan—di mana perempuan 

kehilangan otonomi atas tubuhnya karena definisi seksualitas ditentukan oleh logika pria. 

Menurut Kupers, dalam struktur maskulinitas toksik, praktik semacam ini mencerminkan 

hilangnya empati, serta penggantian relasi manusia dengan relasi kuasa. Bahkan dalam lingkup 

institusional seperti kampus, seperti ditunjukkan oleh Walby (1990), sistem patriarkal bekerja 

melalui mekanisme kontrol atas narasi, citra, dan tubuh perempuan untuk menjaga kekuasaan 

pria di posisi puncak. Maka, pernyataan Rama yang tampak teknis ini sebenarnya mengandung 

dimensi kekerasan simbolik yang memperkuat dominasi patriarkal dalam ruang sosial kampus. 

Setelah membahas bagaimana Rama memperlakukan korban sebagai objek demi 

menjaga citranya, penting untuk menelaah pula bagaimana ia memperlihatkan bentuk 

pengalihan kekerasan sebagai respons atas tekanan dan frustrasi emosional. Dalam kerangka 

pemikiran Terry A. Kupers, pria yang merasa gagal memenuhi ekspektasi maskulinitas 

tradisional—seperti menjadi pemimpin yang dihormati, kuat secara sosial, dan dominan secara 

moral—akan mengalami krisis harga diri yang kemudian dilampiaskan dalam bentuk kekerasan 

terhadap orang lain. Bentuk kekerasan ini tidak selalu fisik; ia bisa muncul sebagai sarkasme, 

sindiran tajam, atau tekanan verbal yang merendahkan orang lain. Dalam film Penyalin 

Cahaya, salah satu bentuk pelampiasan Rama muncul dalam adegan ketika ia berada di tengah 

diskusi internal kelompok teater. Saat suasana tegang dan muncul keraguan terhadap 

kepemimpinannya, Rama berkata dengan nada sinis: 

“Ga ada obat.” (Rama) 

Kalimat “Ga ada obat.” yang dilontarkan Rama dalam konteks tim yang tidak berjalan 

sesuai ekspektasinya merupakan bentuk kekerasan verbal yang menyiratkan penghinaan 

terhadap pihak lain. Ucapan ini merefleksikan kebutuhan Rama untuk mempertahankan 

otoritasnya di tengah tekanan, dan menunjukkan respons khas dari pria yang terjebak dalam 

struktur maskulinitas toksik. Menurut Kupers (2005), pria dalam budaya patriarkal sering 

melampiaskan rasa frustrasi atau ketakutan akan kegagalan dengan dominasi verbal terhadap 

orang yang dianggap lebih lemah. Hal ini diperkuat oleh James Gilligan (1996) yang 

menyatakan bahwa banyak tindakan kekerasan bersumber dari rasa malu dan kehilangan harga 

diri, yang kemudian ditutupi dengan sikap meremehkan. Katz (2006) juga mencatat bahwa 

agresi verbal menjadi alat simbolik dalam mempertahankan “kejantanan” dalam ruang sosial 

kompetitif. Dengan demikian, ucapan Rama bukanlah bentuk ekspresi netral, tetapi bagian dari 

mekanisme pertahanan diri yang menyamarkan kerapuhan dengan dominasi. Dalam adegan 

lain, Rama mengatakan: 

“Ayo dong, Min…” (Rama) 

Kalimat ini dilontarkan kepada tokoh perempuan bernama Minarti, dengan nada 

memaksa atau menekan. Dalam konteks film, ini menggambarkan upaya Rama untuk 

memaksakan kehendak secara halus namun dominan, bahkan ketika hubungan yang terjalin 

berada di ranah emosional. Kupers (2005) menjelaskan bahwa pria yang tidak diajarkan cara 

sehat untuk mengekspresikan frustrasi sering kali akan melampiaskannya dalam bentuk kontrol 

terhadap orang lain, terutama terhadap pihak yang lebih lemah secara relasi. Pola ini juga 

diperkuat oleh Dutton (1995), yang menemukan bahwa banyak pelaku kekerasan dalam 

hubungan intim mengalami kegagalan dalam regulasi emosi dan kemudian beralih pada strategi 

dominatif untuk mempertahankan rasa kuasa. Hal ini sejalan dengan pandangan bell hooks 

https://jurnalp4i.com/index.php/language


LANGUAGE : Jurnal Inovasi Pendidikan Bahasa dan Sastra 

Vol 4. No 3. Agustus 2024  

E-ISSN : 2807-1670 

P-ISSN : 2807-2316 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/language  

Copyright (c) 2024 LANGUAGE : Jurnal Inovasi Pendidikan Bahasa dan Sastra 
130  

(2004), yang menyatakan bahwa dalam masyarakat patriarkal, laki-laki sering kali dilatih untuk 

memahami cinta dan hubungan bukan sebagai ruang perawatan, tetapi sebagai ruang kuasa. 

Penelitian Azzahra dan Solihati (2024) juga menunjukkan bahwa karakter Rama dalam 

Penyalin Cahaya merepresentasikan konflik batin dan ketegangan psikologis yang 

diekspresikan melalui tindakan manipulatif terhadap orang lain, terutama perempuan, yang 

mencerminkan dinamika relasi kuasa dalam maskulinitas toksik. Maka, tindakan Rama 

terhadap Minarti bukanlah sekadar ekspresi pribadi, melainkan bagian dari mekanisme 

pertahanan maskulinitas toksik—di mana kekerasan halus digunakan untuk menutupi 

ketidakmampuan membentuk relasi yang setara dan suportif. 

Setelah sebelumnya diperlihatkan bagaimana Rama melampiaskan frustrasi 

maskulinnya melalui kekerasan simbolik dan tekanan verbal, bentuk lain dari toxic masculinity 

yang melekat pada dirinya adalah ketidakmampuannya membangun hubungan yang intim dan 

setara dengan orang lain. Menurut Terry A. Kupers, pria yang dibesarkan dalam sistem 

patriarkal umumnya mengalami kesulitan untuk menjalin relasi emosional karena kedekatan 

sering diasosiasikan dengan ketergantungan, dan ketergantungan dianggap sebagai kelemahan. 

Dalam budaya maskulin toksik, seorang pria harus mandiri, tidak bergantung pada siapa pun, 

dan menjaga jarak dari emosi—baik emosi sendiri maupun emosi orang lain. Rama 

menunjukkan pola ini dengan jelas dalam adegan santai bersama kelompok teater, di mana ia 

menyatakan: 

“Yang mau minum ambil sendiri, ya.” (Rama) 

Kalimat ini terdengar sederhana, bahkan tampak sebagai ucapan biasa dalam konteks 

pergaulan. Namun, jika diletakkan dalam struktur hubungan sosial yang lebih luas, pernyataan 

ini menunjukkan penolakan Rama untuk terlibat dalam peran suportif atau relasi sosial yang 

bersifat saling memperhatikan. Kupers (2005) menyatakan bahwa dalam struktur maskulinitas 

toksik, pria sering kali menghindari situasi yang berpotensi membuka kerentanan emosional 

karena mereka dibentuk untuk menjaga otonomi dan dominasi. Dalam hal ini, Rama menolak 

menjadi pemimpin yang hadir secara empatik, dan justru memilih menjaga jarak demi 

mempertahankan kendali atas citra dan posisinya. Hal ini diperkuat oleh Chodorow (1978), 

yang menjelaskan bahwa laki-laki dalam budaya patriarkal sering dikondisikan untuk 

memisahkan diri dari pengalaman relasional dan afektif sejak masa kanak-kanak, sehingga 

mereka cenderung membangun identitas berdasarkan pemisahan, bukan koneksi. Selain itu, 

penelitian dari Levant (1995) menunjukkan bahwa banyak laki-laki mengembangkan apa yang 

disebut sebagai normative male alexithymia—ketidakmampuan mengenali dan 

mengekspresikan emosi—yang membuat mereka lebih nyaman dalam hubungan berbasis 

fungsi, bukan afeksi. Dalam konteks ini, sikap Rama mencerminkan bagaimana maskulinitas 

toksik tidak hanya menindas orang lain, tetapi juga membatasi kapasitas laki-laki sendiri untuk 

hadir secara utuh dalam hubungan sosial yang sehat. Menurut Kupers, bentuk jarak emosional 

ini bukanlah ciri independensi yang sehat, melainkan mekanisme pertahanan diri untuk 

menghindari rasa rentan. Ketika pria merasa bahwa membangun kedekatan akan membuat 

mereka kehilangan kontrol atau membuka luka batin, mereka cenderung menghindarinya. 

Dalam konteks Rama, relasi sosial dibangun bukan atas dasar kedekatan emosional, tetapi 

berbasis dominasi, instruksi, dan jarak aman. Maka, ketakutan akan intimasi dalam diri Rama 

adalah bagian penting dari konstruksi maskulinitas toksik yang menghalanginya menjadi 

manusia yang utuh secara emosional—dan justru membuatnya semakin terasing dari realitas 

empatik di sekitarnya. 

Ketika pembahasan sebelumnya menunjukkan bahwa Rama menghindari intimasi dan 

tetap menempatkan dirinya sebagai subjek dominan dalam relasi sosial, maka pada akhirnya 

semakin jelas bahwa Rama tidak pernah benar-benar merefleksikan ulang makna kekuasaan 

https://jurnalp4i.com/index.php/language


LANGUAGE : Jurnal Inovasi Pendidikan Bahasa dan Sastra 

Vol 4. No 3. Agustus 2024  

E-ISSN : 2807-1670 

P-ISSN : 2807-2316 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/language  

Copyright (c) 2024 LANGUAGE : Jurnal Inovasi Pendidikan Bahasa dan Sastra 
131  

dan maskulinitas yang ia jalani. Menurut Kupers, maskulinitas toksik hanya bisa diputus ketika 

seorang pria bersedia untuk meninggalkan struktur kekuasaan berbasis dominasi dan mulai 

membangun relasi berdasarkan kesetaraan, empati, dan refleksi diri. Kupers menyebut bahwa 

redefinisi kekuasaan mencakup kesediaan untuk mengakui keterbatasan dan membuka ruang 

bersama, alih-alih terus mempertahankan kendali atas semua aspek. Tokoh Rama dalam 

Penyalin Cahaya justru menunjukkan sikap sebaliknya—ia tetap mempertahankan siklus 

dominasi melalui penguasaan informasi dan simbolik terhadap sistem sosial di sekitarnya. Hal 

ini tampak dalam kutipan berikut: 

“Kan lu tahu kalo misalnya gue pake cupang laci bawah.” (Rama) 

Kalimat ini muncul dalam konteks teknis, namun menyiratkan bahwa Rama merasa 

sistem dan pola kerja kelompok telah dikondisikan untuk mengikuti caranya, dan bahwa orang 

lain seharusnya tahu serta tunduk pada kebiasaan yang telah ia tetapkan. Ia tidak membuka 

ruang diskusi atau refleksi, karena bagi Rama, kepemimpinan identik dengan kontrol tunggal. 

Dalam pandangan Kupers (2005), sikap ini mencerminkan bentuk maskulinitas toksik yang 

berakar pada pemahaman sempit tentang kekuasaan sebagai dominasi atas orang lain, bukan 

sebagai relasi yang bisa dinegosiasikan. Rama menunjukkan bagaimana dalam sistem patriarki, 

laki-laki sering menjadikan posisi dan kebiasaan mereka sebagai standar mutlak, sehingga 

segala penyimpangan dianggap ancaman. Pandangan ini juga selaras dengan Connell (1987) 

yang memperkenalkan konsep hegemonic masculinity, yakni bentuk maskulinitas yang 

dilembagakan dalam institusi sosial dan menuntut laki-laki untuk tampil sebagai pemegang 

otoritas, pengambil keputusan, dan simbol keteraturan. Lebih jauh lagi, Acker (1990) 

menekankan bahwa dominasi maskulin dalam organisasi sering kali berjalan melalui rutinitas 

dan kebiasaan yang dianggap netral, padahal sebenarnya mengukuhkan kontrol sepihak. Maka, 

Rama bukan hanya gagal menjadi pemimpin yang reflektif, tetapi juga gagal keluar dari 

kerangka kekuasaan patriarkal yang menghambat transformasi kolektif dan membatasi dirinya 

dalam struktur yang kaku dan menindas. 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan hasil analisis, dapat disimpulkan bahwa tokoh Rama dalam film Penyalin 

Cahaya merupakan representasi konkret dari toxic masculinity yang beroperasi dalam struktur 

sosial patriarkal, terutama di lingkungan kampus. Perilakunya memperlihatkan pola-pola 

maskulinitas toksik seperti dominasi simbolik, kontrol terhadap narasi, represi emosi, serta 

manipulasi terhadap relasi sosial demi mempertahankan citra sebagai pemimpin. Hal ini 

menjawab rumusan pertama, yakni bahwa representasi toxic masculinity dalam diri Rama 

tampak melalui cara ia menyembunyikan kerentanan, memaksakan kehendak, dan 

mengabaikan korban demi menjaga stabilitas kekuasaan yang ia nikmati. Lebih lanjut, 

pemahaman terhadap perilaku Rama diperkuat melalui teori Terry A. Kupers, yang menyatakan 

bahwa toxic masculinity merupakan hasil dari konstruksi sosial yang menuntut laki-laki untuk 

selalu kuat, tidak emosional, dan mendominasi, sehingga ketika ekspektasi tersebut terancam, 

pria cenderung melampiaskan frustrasi melalui kekerasan simbolik atau psikologis. Kupers 

menjelaskan bahwa maskulinitas yang sehat seharusnya dibangun melalui empati, kerentanan, 

dan relasi yang setara, bukan melalui kontrol dan represi. Dalam hal ini, analisis terhadap Rama 

tidak hanya menjawab rumusan kedua terkait penerapan teori Kupers, tetapi juga membuka 

refleksi lebih luas bahwa Penyalin Cahaya menyuguhkan kritik tajam terhadap budaya patriarki 

yang melanggengkan kerusakan relasi sosial dan emosional, baik terhadap perempuan maupun 

terhadap laki-laki itu sendiri. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

https://jurnalp4i.com/index.php/language


LANGUAGE : Jurnal Inovasi Pendidikan Bahasa dan Sastra 

Vol 4. No 3. Agustus 2024  

E-ISSN : 2807-1670 

P-ISSN : 2807-2316 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/language  

Copyright (c) 2024 LANGUAGE : Jurnal Inovasi Pendidikan Bahasa dan Sastra 
132  

Acker, J. (1990). Hierarchies, jobs, bodies: A theory of gendered organizations. Gender & 

Society. 

Ahmadi, A. (2017). Maskulinitas dalam sastra dan agama di Tiongkok. Masyarakat, 

Kebudayaan dan Politik, 30(2), 103. https://doi.org/10.20473/mkp.V30I22017.103-113 

Ahmadi, A. (2019). Metode penelitian sastra: Perspektif monodisipliner dan interdisipliner. 

Graniti. 

Azzahra, R., & Solihati, N. (2024). Representasi psikologi sastra pada film Penyalin Cahaya 

karya Wregas Bhanuteja. Stilistika: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra, 17(2), 183–

196. https://doi.org/10.30651/st.v17i2.22765 

Bartky, S. L. (1990). Femininity and domination: Studies in the phenomenology of oppression. 

Routledge. 

Bourdieu, P. (1998). La domination masculine. Paris: Éditions du Seuil. 

Butler, J. (1990). Gender trouble: Feminism and the subversion of identity. Routledge. 

Cameron, D. (2007). The myth of Mars and Venus: Do men and women really speak different 

languages? Oxford University Press. 

Chodorow, N. (1978). The reproduction of mothering: Psychoanalysis and the sociology of 

gender. University of California Press. 

Connell, R. W. (1987). Gender and power: Society, the person, and sexual politics. Polity Press. 

Connell, R. W. (1995). Masculinities. University of California Press. 

Creswell, J. W. (2014). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed methods 

approaches (4th ed.). Thousand Oaks, CA: Sage Publications. 

Dutton, M. A. (1995). The batterer: A psychological profile. Basic Books. 

Gilligan, J. (1996). Violence: Our deadly epidemic and its causes. New York: G.P. Putnam’s 

Sons. 

Hooks, bell. (2004). The will to change: Men, masculinity, and love. Atria Books. 

Katz, J. (2006). The macho paradox: Why some men hurt women and how all men can help. 

Sourcebooks. 

Kimmel, M. (2008). Guyland: The perilous world where boys become men. HarperCollins. 

Krippendorff, K. (2004). Content analysis: An introduction to its methodology (2nd ed.). SAGE 

Publications. 

Kupers, T. A. (2005). Revisioning men’s lives. 

https://www.researchgate.net/publication/346435131 

Kupers, T. A. (2005). Toxic masculinity as a barrier to mental health treatment in prison. 

Journal of Clinical Psychology, 61(6), 713–724. 

Levant, R. F., & Richmond, K. (2020). A review of research on masculinity ideologies using 

the Male Role Norms Inventory. The Journal of Men’s Studies, 28(2), 119–145. 

https://doi.org/10.1177/1060826519888701 

MacKinnon, C. (1989). Toward a feminist theory of the state. Harvard University Press. 

Mahalik, J. R., Burns, S. M., & Syzdek, M. (2020). Masculinity and help-seeking: Implications 

for prevention and intervention. American Journal of Men's Health, 14(2), 

1557988319897586. https://doi.org/10.1177/1557988319897586 

Miles, M. B., & Huberman, A. M. (1994). Qualitative data analysis: An expanded sourcebook 

(2nd ed.). SAGE Publications. 

Patton, M. Q. (1999). Enhancing the quality and credibility of qualitative analysis. Health 

Services Research, 34(5 Pt 2), 1189–1208. 

Salshadilla, I., & Ismandianto, I. (2024). Representasi toxic masculinity pada tokoh pria dalam 

film Seperti Dendam, Rindu Harus Dibayar Tuntas. Kritik: Jurnal Ilmu Sosial dan 

Humaniora, 6(2), 133. https://doi.org/10.24014/kjcs.v6i2.29675 

https://jurnalp4i.com/index.php/language
https://doi.org/10.20473/mkp.V30I22017.103-113
https://doi.org/10.30651/st.v17i2.22765
https://www.researchgate.net/publication/346435131
https://doi.org/10.1177/1060826519888701
https://doi.org/10.1177/1557988319897586
https://doi.org/10.24014/kjcs.v6i2.29675


LANGUAGE : Jurnal Inovasi Pendidikan Bahasa dan Sastra 

Vol 4. No 3. Agustus 2024  

E-ISSN : 2807-1670 

P-ISSN : 2807-2316 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/language  

Copyright (c) 2024 LANGUAGE : Jurnal Inovasi Pendidikan Bahasa dan Sastra 
133  

Scheff, T. J. (1990). Microsociology: Discourse, emotion, and social structure. University of 

Chicago Press. 

Silva, M., & Ferreira, P. D. (2023). Women's voice, agency and resistance in Nigerian blogs: 

A critical discourse analysis. Journal of Gender Studies, 33(4), 431–445. 

https://doi.org/10.1080/09589236.2023.2256789 

Walby, S. (1990). Theorizing patriarchy. Basil Blackwell. 

Wulandari, W., Wahidah, N., & Nurlela, N. (2025). Analisis Unsur Intrinsik Pada Film “Bila 

Esok Ibu Tiada” Karya Nuy Nagiga. Jurnal Metamorfosa, 13(1), 31-46. 

https://jurnalp4i.com/index.php/language
https://doi.org/10.1080/09589236.2023.2256789

