LANGUAGE : Jurnal Inovasi Pendidikan Bahasa dan Sastra
Vol 4. No 3. Agustus 2024
E-ISSN : 2807-1670 -
P-ISSN : 2807-2316
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/language Jurnal P4l
TOXIC MASCULINITY TOKOH RAMA DALAM FILM PENYALIN CAHAYA,;
PERSPEKTIF TERRY A KUPERS

M. Faisol!, Anas Ahmadi?
Universitas Negeri Surabaya'-
e-mail : 24020835006@mbhs.unesa.ac.id*

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji representasi toxic masculinity pada tokoh Rama dalam
film Penyalin Cahaya (2021) karya Wregas Bhanuteja, dengan menggunakan pendekatan
psikologi sastra melalui teori Terry A. Kupers. Film ini menampilkan berbagai isu sosial,
termasuk kekerasan seksual, manipulasi kekuasaan, dan represi emosional dalam lingkungan
kampus. Penelitian ini menggunakan metode deskriptif kualitatif dengan teknik analisis isi dan
studi pustaka, yang difokuskan pada adegan, dialog, dan relasi sosial tokoh Rama sebagai objek
utama. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Rama merepresentasikan berbagai aspek
maskulinitas toksik seperti emotional armoring, harga diri rapuh, budaya kompetisi,
objektifikasi perempuan, pengalihan kekerasan, ketakutan akan intimasi, serta kegagalan dalam
melakukan redefinisi kekuasaan. Melalui teori Kupers, ditemukan bahwa perilaku Rama
bukanlah sekadar tindakan individual, melainkan cerminan dari struktur patriarkal yang
menuntut laki-laki untuk menekan emosi dan mempertahankan dominasi. Kesimpulan dari
penelitian ini menegaskan bahwa Penyalin Cahaya tidak hanya menyajikan kritik atas
kekerasan seksual, tetapi juga membuka ruang refleksi tentang bagaimana budaya patriarkal
membentuk laki-laki menjadi pelaku dominasi sekaligus korban dari konstruksi maskulinitas
yang toksik.

Kata kunci: Toxic Masculinity, Penyalin Cahaya, Psikologi Sastra, Terry A. Kupers

ABSTRACT

This study aims to examine the representation of toxic masculinity in the character Rama in the
film Penyalin Cahaya (Photocopier, 2021) directed by Wregas Bhanuteja, using a literary
psychology approach through the theory of Terry A. Kupers. The film presents various social
issues, including sexual violence, power manipulation, and emotional repression within a
university setting. This research employs a descriptive qualitative method with content analysis
and literature study techniques, focusing on scenes, dialogues, and social relations involving
the character Rama as the main object. The findings reveal that Rama embodies multiple aspects
of toxic masculinity, such as emotional armoring, fragile self-esteem, competitive masculine
culture, objectification of women, displaced aggression, fear of intimacy, and failure to redefine
power. Through Kupers’ framework, it is evident that Rama’s behavior is not merely individual,
but a reflection of patriarchal structures that demand men suppress emotions and assert
dominance. This study concludes that Penyalin Cahaya not only critiques sexual violence but
also invites critical reflection on how patriarchal culture shapes men into both agents of
domination and victims of toxic constructions of masculinity.

Keywords: Toxic Masculinity, Penyalin Cahaya, Literary Psychology, Terry A. Kupers

PENDAHULUAN

Sastra dan film dalam dasawarsa terakhir menjadi hal yang tidak terpisahkan. Pesan
yang disampaikan sebagai media pengapresian karya sastra saat ini dapat melalui beragam
media, tidak terkecuali film. Film merupakan gambar yang hidup dengan cerita didalamnya.
Menurut Wulandari dkk., (2025) menyatakan bahwa film merupakan media untuk komunikasi

Copyright (c) 2024 LANGUAGE : Jurnal Inovasi Pendidikan Bahasa dan Sastra

121


https://jurnalp4i.com/index.php/language
mailto:24020835006@mhs.unesa.ac.id

LANGUAGE : Jurnal Inovasi Pendidikan Bahasa dan Sastra

Vol 4. No 3. Agustus 2024

E-ISSN : 2807-1670 -~
P-ISSN : 2807-2316

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/language Jurnal P4l
yang bersifat audio visual. Film Penyalin Cahaya (2021) yang disutradarai oleh Wregas
Bhanuteja menampilkan berbagai isu sosial, termasuk kekerasan seksual dan relasi kuasa dalam
lingkungan mahasiswa. Salah satu aspek menarik dalam film ini adalah karakter Rama yang
merepresentasikan toxic masculinity, dimana maskulinitas digunakan sebagai alat dominasi dan
kontrol. Penelitian ini akan menganalisis bagaimana perilaku Rama dalam film ini dapat
dipahami melalui teori psikologi sastra Terry A Kupers serta bagaimana toxic masculinity
terbentuk dalam lingkungan sosial.

Film Penyalin Cahaya besutan wregas bhanuteja ini, ditayangkan di Netflix tahun 2021
dan mendapatkan penghargaan 12 piala citra dalam berbagai kategori di festival film Indonesia.
Selain itu, film Penyalin Cahaya juga tayang perdana di Busan International Film Festival. Hal
ini menjadi alasan kenapa film Penyalin Cahaya layak diteliti. Selain dari aspek cinema, juga
dari aspek karakter Rama yang memiliki toxic masculinity, disamping itu dari aspek akademis
film Penyalin Cahaya dapat digunakan sebagai penelitian terkait psikologi sastra dari sudut
pengkarakteran dalam tokoh Rama. Rama yang dalam alur cerita terlihat tokoh yang baik
membuat pemirsa atau penonton film susah menebak, bahkan terkecoh. Rama pada akhir cerita
ternyata merupakan karakter yang jahat.

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis representasi toxic masculinity dalam
karakter Rama pada film Penyalin Cahaya (2021) karya Wregas Bhanuteja dengan
menggunakan pendekatan psikologi sastra, khususnya teori maskulinitas toksik dari Terry A.
Kupers. Tujuan utama dari penelitian ini adalah untuk mengungkap bagaimana karakter Rama
memanifestasikan bentuk-bentuk dominasi patriarkal, manipulasi relasi sosial, dan
penyangkalan emosi sebagai bagian dari konstruksi maskulinitas yang merugikan baik dirinya
maupun orang lain. Selain itu, penelitian ini juga berupaya menelaah bagaimana lingkungan
sosial kampus sebagai ruang naratif turut membentuk dan mempertahankan struktur
maskulinitas toksik yang dihidupi oleh tokoh tersebut. Berdasarkan tujuan tersebut, rumusan
masalah dalam penelitian ini adalah: (1) Bagaimana representasi toxic masculinity dalam
karakter Rama dalam film Penyalin Cahaya? dan (2) Bagaimana teori Terry A. Kupers tentang
toxic masculinity dapat digunakan untuk memahami perilaku dan dinamika psikologis tokoh
Rama dalam konteks sosial film tersebut.

Sementara itu, terdapat dua penelitian yang dilakukan sebelumnya. Penelitian yang
dilakukan oleh Azzahra dan Solihati (2024) berjudul Representasi Psikologi Sastra pada Film
Penyalin Cahaya mengkaji karakter Suryani dengan pendekatan psikoanalisis Sigmund Freud,
berfokus pada aspek id, ego, dan superego. Penelitian ini menyoroti dinamika kepribadian
Suryani dalam menghadapi trauma akibat kekerasan seksual dan menggambarkan bagaimana
tokoh utama mengolah tekanan psikologis melalui dorongan bawah sadar dan kontrol logis.
Relevansi penelitian ini terhadap penelitian yang sedang dilakukan terletak pada kesamaan
objek, yaitu film Penyalin Cahaya, serta pada upaya untuk menelaah karakter dalam konteks
krisis psikologis. Namun, penelitian Azzahra berfokus pada tokoh perempuan korban dan
menggunakan pendekatan psikoanalitik, sementara penelitian ini menyoroti tokoh laki-laki
pelaku dominasi (Rama) dengan menggunakan perspektif maskulinitas toksik menurut Terry
A. Kupers, sehingga membuka ruang kajian baru dari sisi pelaku dominasi dalam struktur
patriarkal yang belum tersentuh oleh penelitian tersebut.

Selain itu, penelitian oleh Salshadilla dan Ismandianto (2024) yang berjudul
Representasi Toxic Masculinity pada Tokoh Pria dalam Film Seperti Dendam, Rindu Harus
Dibayar Tuntas menggunakan teori semiotika Roland Barthes untuk mengungkap makna
denotatif, konotatif, dan mitos terkait perilaku maskulin toksik dalam film. Penelitian ini
mengidentifikasi bahwa bentuk maskulinitas dalam film muncul melalui dominasi, represi
emosi, dan kekerasan sebagai respons atas ketidakmampuan memenuhi norma maskulin.

Copyright (c) 2024 LANGUAGE : Jurnal Inovasi Pendidikan Bahasa dan Sastra

122


https://jurnalp4i.com/index.php/language

LANGUAGE : Jurnal Inovasi Pendidikan Bahasa dan Sastra

Vol 4. No 3. Agustus 2024

E-ISSN : 2807-1670 -~
P-ISSN : 2807-2316

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/language Jurnal P4l
Keterkaitannya dengan penelitian ini adalah pada kesamaan fokus masalah, yaitu toxic
masculinity, tetapi objek kajian dan pendekatan teorinya berbeda. Jika Salshadilla
menggunakan teori semiotika dan melihat konstruksi simbolik, maka penelitian ini justru
menggali struktur psikososial maskulinitas melalui lensa kritik budaya Kupers, dengan fokus
lebih mendalam pada mekanisme pertahanan emosi, dominasi simbolik, dan kegagalan laki-
laki dalam mengelola kerentanan. Dengan demikian, celah yang dimasuki oleh penelitian ini
adalah mengkaji karakter laki-laki pelaku dominasi dalam film Indonesia kontemporer dengan
pendekatan psikososial berbasis kritik maskulinitas, yang belum dieksplorasi secara spesifik
dalam dua studi terdahulu.

Toxic Masculinity memiliki 2 kosa kata yang berbeda yaitu, toxic dan masculinity
dimana toxic memiliki arti “racun”, sedangkan masculinity adalah sisi maskulin yang ada pada
diri seseorang dan jika diartikan Toxic Masculinity adalah kondisi dimana sisi masculinity
seseorang itu beracun. Toxic masculinity adalah konsetelasi sifat laki-laki regresif sosial yang
dapat mendorong dominasi, devaluasi, homophobia, dan kekerasan. Toxic masculinity
dibangun dari aspek maskulinitas hegemonic yang mendorong dominasi orang lain hingga
dapat merusak secara sosial (Kupers 2005).

Penelitian ini menggunakan teori toxic masculinity dari Terry A. Kupers (1993; 2005)
sebagai pisau analisis utama untuk menafsirkan perilaku dominatif, manipulatif, dan patriarkal
yang ditampilkan oleh tokoh Rama dalam film Penyalin Cahaya. Kupers mendefinisikan toxic
masculinity sebagai seperangkat norma budaya patriarkal yang mendorong laki-laki untuk
menolak kerentanan, menutupi emosi, dan mempertahankan kekuasaan melalui dominasi atas
orang lain, terutama perempuan. Salah satu konsep kunci yang diperkenalkan Kupers adalah
“emotional armoring” atau zirah emosional laki-laki. (Kupers, 2005)Sejak kecil, laki-laki
diajarkan untuk tidak menangis, tidak menunjukkan rasa takut, dan tidak bergantung pada orang
lain secara emosional. Kupers menulis, “We create our armor, the toughening and posturing,
and the capacity to hide wounds... ” Konsep ini menjadi fondasi dalam memahami mengapa
tokoh Rama tampil tenang dan rasional, namun di balik itu menyembunyikan rasa takut, rasa
bersalah, dan ketidakberdayaan.

Aspek lain dari maskulinitas toksik menurut Kupers adalah kerapuhan harga diri. Laki-
laki yang tidak memiliki rasa aman terhadap identitasnya cenderung mempertahankan
kekuasaan simbolik melalui kontrol terhadap orang lain. Kupers menyatakan bahwa “men
sustain their sense of power and virility at the expense of women”, menandakan bahwa
dominasi terhadap perempuan sering dijadikan kompensasi atas rasa lemah yang tidak diakui.
Hal ini tampak dalam tokoh Rama yang lebih peduli menjaga reputasi dan statusnya sebagai
ketua organisasi dibandingkan menunjukkan empati terhadap korban kekerasan seksual. Selain
itu, Kupers menyoroti bahwa laki-laki berada dalam struktur kompetitif hierarkis, di mana nilai
seorang pria ditentukan oleh sejauh mana ia bisa mendominasi pria lain. Kupers menulis, “men
battle for dominance in hierarchies ”, dan ini sangat relevan dalam konteks Rama yang terus
berusaha mempertahankan posisinya di atas melalui pengaruh sosial dan teknis di lingkungan
kampus.

Lebih lanjut, Kupers menjelaskan bahwa dalam budaya patriarkal, perempuan
seringkali menjadi objek kompetisi dan devaluasi. Mereka diperlakukan bukan sebagai subjek,
melainkan alat validasi atau pelengkap status maskulin. “Competition among men, humiliation
of the loser, objectification and devaluation of women”, tulis Kupers. Dalam film, Rama tidak
memperlakukan korban sebagai manusia utuh, tetapi sebagai pengganggu sistem yang harus
diredam. Selain itu, Kupers menggarisbawahi bahwa ketika pria gagal memenuhi ekspektasi
maskulinitas, mereka cenderung melampiaskan frustrasi melalui kekerasan. “The man who is
beaten down by the boss at work gets drunk... or beats his wife”. Rama, dalam hal ini,

Copyright (c) 2024 LANGUAGE : Jurnal Inovasi Pendidikan Bahasa dan Sastra

123


https://jurnalp4i.com/index.php/language

LANGUAGE : Jurnal Inovasi Pendidikan Bahasa dan Sastra

Vol 4. No 3. Agustus 2024

E-ISSN : 2807-1670 -~
P-ISSN : 2807-2316

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/language Jurnal P4l
melampiaskan tekanan psikologis dan ancaman terhadap citranya dengan tindakan manipulatif
dan penghapusan bukti, bukan dengan introspeksi atau tanggung jawab moral.

Kupers juga mengulas tentang ketakutan laki-laki terhadap intimasi dan
ketergantungan. Mereka merasa bahwa menunjukkan kedekatan emosional adalah kelemahan,
sehingga memilih relasi kuasa ketimbang relasi kasih. Rama pun menunjukkan
ketidakmampuan membentuk hubungan yang sejajar, cenderung menjaga jarak dan menekan
orang lain secara halus. Sebagai penutup, Kupers menawarkan solusi berupa redefinisi
maskulinitas, yaitu dengan mengembangkan relasi yang berbasis empati, kerentanan, dan
kesetaraan gender. Maskulinitas, menurutnya, tidak harus dilepaskan, tetapi direkonstruksi
menjadi lebih inklusif dan humanistik. Inilah yang menjadi pijakan penting dalam penelitian
ini, yaitu membaca Penyalin Cahaya sebagai teks yang tidak hanya menggambarkan
maskulinitas toksik, tetapi juga menggugatnya secara naratif dan simbolik melalui karakter-
karakternya.

Konsep toxic masculinity merujuk pada bentuk perilaku maskulin yang merusak, baik
bagi diri laki-laki itu sendiri maupun bagi orang lain di sekitarnya. Istilah ini menggabungkan
kata toxic yang berarti racun, dan masculinity yang merujuk pada karakteristik atau sifat
maskulin. Dalam kombinasi maknanya, toxic masculinity adalah konstruksi maskulinitas yang
mengandung unsur-unsur dominasi, kekerasan, represi emosi, dan superioritas atas kelompok
lain, termasuk perempuan dan laki-laki yang dianggap “tidak cukup maskulin.” Kupers (2005)
menjelaskan bahwa toxic masculinity merupakan kumpulan sifat regresif laki-laki dalam
konteks sosial yang ditandai dengan kecenderungan untuk mendominasi, merendahkan,
bersikap homofobik, dan melakukan kekerasan. Dalam kerangka ini, perilaku maskulin tidak
hanya dianggap sebagai ciri personal, tetapi juga sebagai produk dari sistem nilai patriarkal
yang melembaga dalam berbagai relasi sosial dan budaya.

Lebih lanjut, Kupers menekankan bahwa toxic masculinity dibangun dari fondasi
maskulinitas hegemonik, yaitu bentuk maskulinitas yang dianggap ideal dan dominan dalam
masyarakat patriarkal. Maskulinitas hegemonik mendorong laki-laki untuk tampil kuat, tegas,
rasional, tidak emosional, dan berorientasi pada penguasaan, sehingga segala bentuk
kelembutan, kerentanan, dan empati dianggap sebagai kelemahan. Ketika maskulinitas
hegemonik ini gagal dipenuhi, maka muncullah ekspresi kompensatif berupa kontrol,
kekerasan, atau penindasan. Dalam konteks ini, toxic masculinity beroperasi sebagai bentuk
pertahanan psikologis dan sosial yang digunakan oleh laki-laki untuk tetap relevan dan berkuasa
dalam sistem sosial yang kompetitif dan hierarkis. Oleh karena itu, pemahaman terhadap toxic
masculinity tidak bisa dilepaskan dari kritik terhadap struktur sosial yang membentuk dan
mempertahankannya, sebagaimana dianalisis dalam berbagai kajian psikologi, gender, dan
budaya (Ahmadi, 2017).

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan deskriptif kualitatif untuk menganalisis
representasi toxic masculinity dalam tokoh Rama pada film Penyalin Cahaya. Metode ini
dipilih karena memungkinkan peneliti mengkaji makna dan pola perilaku sosial yang
dimunculkan melalui karakter dan alur cerita secara mendalam. Creswell (2014:186)
menyatakan bahwa “penelitian kualitatif menekankan pada proses penafsiran terhadap makna
yang muncul dari data yang tidak terstruktur, seperti teks atau media visual.” Pendekatan ini
memungkinkan eksplorasi terhadap dinamika kekuasaan, tekanan sosial, dan bentuk dominasi
maskulin dalam narasi film. Sebagaimana dikatakan oleh Ahmadi (2019:3), “penelitian
deskriptif kualitatif bertujuan menyusun gambaran sistematis mengenai fakta atau karakteristik
objek tertentu secara faktual dan cermat.” Dalam hal ini, penelitian memfokuskan pada

Copyright (c) 2024 LANGUAGE : Jurnal Inovasi Pendidikan Bahasa dan Sastra

124


https://jurnalp4i.com/index.php/language

LANGUAGE : Jurnal Inovasi Pendidikan Bahasa dan Sastra

Vol 4. No 3. Agustus 2024

E-ISSN : 2807-1670 -~
P-ISSN : 2807-2316

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/language Jurnal P4l
bagaimana perilaku Rama mencerminkan konstruksi maskulinitas toksik dalam konteks budaya
patriarkal.

Sumber data utama dalam penelitian ini adalah film Penyalin Cahaya (2021) karya
Wregas Bhanuteja, dengan fokus analisis pada adegan-adegan yang menampilkan karakter
Rama, termasuk dialog, gestur, relasi kuasa, serta dampaknya terhadap tokoh lain. Data
dikumpulkan melalui dua teknik, yakni analisis isi dan studi pustaka. Analisis isi digunakan
untuk mengkaji secara mendalam elemen-elemen naratif dan visual yang mengandung
representasi maskulinitas toksik. Menurut Krippendorff (2004:18), “analisis isi adalah teknik
penelitian untuk membuat inferensi yang dapat direplikasi dan valid dari data dalam
konteksnya.” Sementara itu, studi pustaka digunakan untuk memperoleh kerangka teoritis dan
wacana ilmiah dari literatur yang relevan, khususnya terkait teori toxic masculinity oleh Terry
A. Kupers dan kajian gender oleh tokoh-tokoh seperti Connell dan hooks. Literatur ini menjadi
dasar interpretatif dalam membaca perilaku Rama sebagai simbol dominasi maskulin yang
direproduksi melalui institusi dan relasi sosial.

Proses analisis data dilakukan melalui tiga tahap utama. Tahap pertama adalah reduksi
data, yakni proses memilah dan memilih data berupa kutipan dialog atau adegan yang paling
representatif terhadap isu maskulinitas toksik. Kedua, penyajian data dilakukan dalam bentuk
narasi analitis, disusun secara sistematis berdasarkan kategori tindakan, ekspresi, atau relasi
kuasa. Ketiga, penarikan kesimpulan dilakukan melalui proses interpretasi dan penafsiran
mendalam terhadap data menggunakan teori Kupers. Sejalan dengan itu, Miles dan Huberman
(1994:10) menyebut bahwa “proses analisis data kualitatif mencakup tiga alur kegiatan utama
yang berlangsung secara bersamaan, yaitu reduksi data, penyajian data, dan penarikan
kesimpulan/verifikasi.” Analisis ini bertujuan untuk menggambarkan bagaimana karakter
Rama mempersonifikasikan bentuk-bentuk kekuasaan yang dibentuk dan dijalankan dalam
struktur patriarki, serta bagaimana hal tersebut dimaknai oleh konteks sosial yang lebih luas.

Untuk menjamin validitas dan keabsahan data, penelitian ini menerapkan teknik
triangulasi sumber dengan membandingkan hasil analisis isi film dengan temuan dalam kajian
pustaka. Menurut Patton (1999:1192), “triangulasi meningkatkan kredibilitas hasil temuan
dengan memadukan berbagai sumber informasi, perspektif, atau pendekatan dalam satu
kerangka analisis.” Selain itu, dilakukan juga peninjauan ulang terhadap adegan film secara
menyeluruh agar interpretasi yang dibuat tetap konsisten dan tidak melenceng dari fokus
penelitian. Dengan pendekatan ini, penelitian diharapkan mampu memberikan kontribusi
terhadap kajian sastra dan budaya dengan menunjukkan bagaimana Penyalin Cahaya tidak
hanya mengangkat isu kekerasan seksual, tetapi juga membongkar akar strukturalnya dalam
bentuk toxic masculinity yang melekat kuat pada sistem sosial.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Dalam kerangka teori emotional armoring yang dikemukakan oleh Terry A. Kupers,
maskulinitas tradisional menuntut laki-laki untuk membangun semacam ‘“zirah emosional”
guna menutupi rasa takut, kerentanan, atau kelemahan mereka. Sejak kecil, laki-laki
disosialisasikan untuk tidak menangis, tidak menunjukkan kelembutan, serta menghindari
segala bentuk ekspresi emosional yang diasosiasikan dengan feminitas. Pola ini terlihat jelas
dalam karakter Rama, ketua organisasi teater kampus dalam film Penyalin Cahaya. Rama
menampilkan diri sebagai sosok tenang, rasional, dan solutif, tetapi di balik citra tersebut ia
sebenarnya sedang mempertahankan posisi dan kuasanya dengan cara yang: manipulatif dan
menekan. Berikut kutipan Rama yang menjadi landasan untuk pembahasa ini

“Pas lo di sofa lo inget ga?” (Rama)

Copyright (c) 2024 LANGUAGE : Jurnal Inovasi Pendidikan Bahasa dan Sastra

125


https://jurnalp4i.com/index.php/language

LANGUAGE : Jurnal Inovasi Pendidikan Bahasa dan Sastra

Vol 4. No 3. Agustus 2024

E-ISSN : 2807-1670 -~
P-ISSN : 2807-2316

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/language Jurnal P4l

Kutipan tersebut dituturkan oleh Rama yang menjadi sebuah pertanyaan halus untuk
meragukan ingatan Sur, korban kekerasan seksual, tanpa menunjukkan empati atau dukungan
moral. Dalam adegan ini, Rama tampak tidak peduli pada penderitaan korban, melainkan lebih
berfokus untuk mengendalikan narasi dan melindungi reputasi dirinya dan organisasinya. Hal
ini mencerminkan fungsi utama dari armor maskulin menurut Kupers (2005), yakni untuk
mencegah orang lain menyentuh luka atau kerentanan yang tersembunyi di balik postur kuat.
Kupers menjelaskan bahwa laki-laki dalam budaya patriarkal sejak kecil diajarkan untuk
menolak kelemahan, menyembunyikan emosi, dan mengganti rasa takut dengan dominasi
sebagai bentuk kompensasi. Dalam konteks ini, Rama tidak membiarkan dirinya terlihat rapuh,
karena dalam logika maskulinitas toksik, kerentanan dianggap sebagai bentuk kekalahan dan
kegagalan menjadi “laki-laki sejati.” Hal ini juga selaras dengan gagasan hegemonic
masculinity dari Raewyn Connell (1995), yang menyatakan bahwa maskulinitas ideal dalam
sistem patriarki selalu ditampilkan melalui kekuasaan, kontrol, dan represi emosi. Bahkan,
seperti ditulis Michael Kimmel (2008), laki-laki yang menunjukkan kelembutan sering kali
dianggap lemah, sehingga mereka justru membentuk citra diri yang tegar, logis, dan dominan
sebagai bentuk pertahanan. Maka, pertahanan diri Rama terhadap rasa bersalah dan tanggung
jawab menjadi ciri utama dari lapisan toksik dalam maskulinitas yang ia representasikan—
yakni sistem nilai yang menolak empati demi menjaga tampilan kuasa.

Perilaku Rama yang menolak menunjukkan empati dan lebih memilih mempertahankan
citra kuat juga mencerminkan bagaimana toxic masculinity membatasi ruang ekspresi
emosional laki-laki. Seperti yang diungkapkan oleh Mahalik et al. (2020), tekanan sosial untuk
selalu tampil tangguh dan mengendalikan situasi sering kali menghambat laki-laki dalam
mengakui dan menghadapi trauma atau kesulitan psikologis mereka sendiri. Dalam konteks
film Penyalin Cahaya, sikap Rama yang keras kepala dan dominan bukan hanya mencederai
korban, tetapi juga menjerat dirinya dalam lingkaran destruktif di mana kerentanan dianggap
sebagai kelemahan yang memalukan. Sikap ini memperkuat gambaran bahwa toxic masculinity
tidak hanya merugikan korban langsung, tetapi juga membatasi perkembangan emosional dan
kesejahteraan psikologis laki-laki itu sendiri (Mahalik et al., 2020). Oleh karena itu, karakter
Rama menjadi refleksi nyata dari bagaimana sistem nilai maskulinitas beracun terus
dipertahankan dan menjadi penghalang bagi perubahan sosial yang lebih manusiawi dan
inklusif.

Setelah membentuk armor atau lapisan emosional untuk menyembunyikan kerentanan,
bentuk maskulinitas toksik yang ditunjukkan Rama berkembang lebih jauh menjadi
ketergantungan terhadap validasi eksternal dan kekuasaan simbolik. Dalam kerangka yang
dijelaskan oleh Terry A. Kupers, banyak laki-laki membangun harga dirinya bukan dari
keutuhan identitas personal, tetapi dari citra, posisi sosial, dan kemampuan mengontrol orang
lain. Ketika ancaman terhadap citra ini muncul, mereka mengalami krisis harga diri yang sering
kali dilampiaskan dalam bentuk kontrol, manipulasi, atau bahkan kekerasan. Tokoh Rama
menunjukkan pola ini dalam beberapa adegan yang secara tersirat menampilkan rasa takut akan
kehilangan kendali dan citra dominannya. Tokoh Rama dalam film Penyalin Cahaya
menampilkan bentuk maskulinitas ini dengan sangat jelas. Di tengah kekacauan pasca-kasus
kekerasan seksual, ia terus menampilkan diri sebagai figur yang menguasai situasi dan tahu
segala hal yang terjadi di sekelilingnya, bahkan ketika posisinya sebagai ketua organisasi mulai
diguncang. Berikut adalah kutipan dialog yang memperlihatkan mekanisme tersebut:

“Pak Burhan, ini sudah selesai. Ini orang bengkel sudah jalan kesini.” (Rama)

Pernyataan ini, secara permukaan hanya berupa laporan teknis, namun dalam konteks
sosial menunjukkan upaya Rama untuk mempertahankan kendali dan memastikan dirinya tetap
terlihat kompeten di hadapan figur otoritas. Di balik nada tenangnya, tersimpan ketakutan akan

Copyright (c) 2024 LANGUAGE : Jurnal Inovasi Pendidikan Bahasa dan Sastra

126


https://jurnalp4i.com/index.php/language

LANGUAGE : Jurnal Inovasi Pendidikan Bahasa dan Sastra

Vol 4. No 3. Agustus 2024

E-ISSN : 2807-1670 -~
P-ISSN : 2807-2316

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/language Jurnal P4l
kehilangan citra sebagai pemimpin yang mampu menyelesaikan masalah. Ini selaras dengan
gagasan Kupers (2005), yang menyatakan bahwa laki-laki dalam budaya patriarkal sangat
menggantungkan harga dirinya pada pengakuan eksternal—jabatan, status sosial, atau citra
sebagai pengontrol situasi. Ketika posisi ini terancam, muncul disorientasi identitas yang sering
tidak diakui secara terbuka, melainkan dimanipulasi melalui kontrol simbolik atau bahasa. Hal
ini juga dapat dijelaskan melalui konsep performativity dari Butler (1990), yang menyatakan
bahwa identitas gender dibentuk dan dipertahankan melalui tindakan berulang yang sesuai
dengan ekspektasi sosial. Dalam hal ini, Rama terus menampilkan performa “laki-laki
kompeten dan tenang” sebagai bentuk pertahanan, meskipun ia sedang tertekan secara
emosional. Lebih lanjut, Scheff (1990) menyatakan bahwa rasa malu (shame) adalah emosi
kunci dalam konstruksi harga diri maskulin—namun karena budaya patriarki menolak ekspresi
malu, laki-laki sering menutupi emosi tersebut dengan dominasi atau penghindaran. Maka,
kekhawatiran Rama terhadap ancaman status tidak pernah ditunjukkan secara langsung,
melainkan disamarkan dalam bentuk perintah, laporan, atau penegasan kendali—sebuah tanda
bahwa harga diri maskulin yang rapuh menuntut penyangkalan emosi dan penguatan citra palsu.
Dalam konteks ini, Rama tidak hanya menjadi pelaku kekuasaan, tetapi juga korban dari sistem
maskulinitas yang menuntut kesempurnaan dan menindas sisi manusiawinya.

Ketegangan antara tekanan untuk mempertahankan citra maskulin dan konflik batin
yang dialami Rama menggambarkan bagaimana sistem patriarki menempatkan laki-laki dalam
posisi yang sulit, di mana kerentanan dipandang sebagai kelemahan yang harus disembunyikan.
Sejalan dengan temuan Levant dan Richmond (2020), laki-laki yang terperangkap dalam norma
maskulinitas tradisional cenderung menekan ekspresi emosionalnya demi menjaga reputasi dan
kekuasaan sosial, yang pada akhirnya dapat memperparah stres psikologis dan isolasi sosial.
Dalam kasus Rama, performa ketenangan dan kontrol bukan hanya upaya mempertahankan
otoritas, tetapi juga mekanisme bertahan yang membatasi kemungkinan ia untuk mencari
dukungan atau mengakui kelemahannya. Hal ini menegaskan bahwa toxic masculinity bukan
sekadar perilaku dominan, melainkan sebuah jebakan budaya yang menyulitkan laki-laki untuk
hidup autentik dan sehat secara emosional (Levant & Richmond, 2020). Dengan demikian,
karakter Rama bukan hanya mencerminkan pelaku kekuasaan, melainkan juga korban yang
terkungkung dalam konstruksi maskulinitas yang kaku dan menindas.

Dalam struktur maskulinitas hegemonik yang dijelaskan oleh Terry A. Kupers, pria
dibesarkan dalam lingkungan yang membudayakan kompetisi hierarkis di antara mereka.
Pengakuan dan kekuasaan menjadi tolok ukur keberhargaan dalam struktur sosial maskulin,
sehingga banyak pria merasa perlu menempatkan dirinya “di atas” pria lain untuk dianggap
kuat atau layak dihormati. Tokoh Rama dalam film Penyalin Cahaya menggambarkan
karakteristik ini secara subtil namun konsisten. Dalam beberapa momen interaksi kelompok, ia
mengambil peran dominan dengan cara-cara yang tampak ringan, namun menunjukkan bahwa
ia terbiasa mengatur dinamika sosial dalam kelompoknya. Berikut kutipan yang menunjukkan
hal tersebut:

“Matanya liat sini dikit.” (Rama)

“Sekarang nyalain.” (Rama)

“Yang mau minum ambil sendiri, ya.” (Rama)

Ketiga pernyataan ini menggambarkan Rama sebagai sosok yang terbiasa memberi
instruksi, memposisikan dirinya sebagai pusat kontrol, dan menetapkan ritme dalam interaksi
kelompok. la tidak hanya ingin menjadi bagian dari kelompok, tetapi juga memastikan bahwa
ia berada pada posisi tertinggi dalam relasi itu. Menurut Kupers (2005), dorongan untuk terus
memimpin atau mendominasi seperti ini adalah bagian dari struktur hierarki maskulin, di mana
pria merasa harus selalu menunjukkan siapa yang lebih unggul dalam tatanan sosial, bahkan

Copyright (c) 2024 LANGUAGE : Jurnal Inovasi Pendidikan Bahasa dan Sastra

127


https://jurnalp4i.com/index.php/language

LANGUAGE : Jurnal Inovasi Pendidikan Bahasa dan Sastra

Vol 4. No 3. Agustus 2024

E-ISSN : 2807-1670 -~
P-ISSN : 2807-2316

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/language Jurnal P4l
dalam ruang-ruang interpersonal yang seharusnya setara. Dalam konteks film, Rama bukan
hanya ketua organisasi secara formal, tetapi juga mengatur narasi, ruang, bahkan arah perhatian
secara informal—suatu bentuk dominasi halus yang merefleksikan budaya kompetisi antarpria
yang telah mengakar sejak masa kecil.

Konsep ini dapat dipertajam dengan menggunakan teori Bourdieu (1998), yang
menyatakan bahwa dalam struktur sosial patriarkal, laki-laki terus berupaya mengukuhkan
kapital simbolik mereka—baik dalam bentuk wibawa, bahasa tubuh, atau penguasaan ruang.
Bourdieu menyebut ini sebagai bagian dari habitus maskulin, yakni disposisi yang ditanamkan
secara sosial untuk mempertahankan dominasi dalam berbagai bentuk, bahkan dalam situasi
yang tampak santai sekalipun. Dalam kerangka ini, pernyataan Rama bukan hanya soal instruksi
teknis, tetapi bagian dari proses mempertahankan otoritas dalam lanskap maskulin. Selain itu,
Cameron (2007) menunjukkan bahwa dalam pola komunikasi antarpria, sering kali terjadi
kompetisi terselubung untuk menetapkan siapa yang paling “menguasai situasi”—terutama di
ruang kolektif seperti organisasi atau forum diskusi. Maka, dalam skema seperti ini, relasi
horizontal menjadi sulit tercipta, karena semua hubungan selalu dibaca sebagai ajang
pertarungan status dan performa dominasi.

Untuk memperkuat analisis tentang representasi toxic masculinity pada tokoh Rama
dalam film Penyalin Cahaya, kita dapat merujuk pada penelitian terbaru yang mengembangkan
konsep habitus gender dalam konteks sosial dan budaya patriarkal. Dalam studi yang
diterbitkan pada tahun 2023, Silva dan Ferreira mengembangkan konsep "gender habitus” untuk
menjelaskan bagaimana disposisi sosial terkait gender membentuk praktik dan relasi kekuasaan
dalam pendidikan dan masyarakat. Mereka menekankan bahwa habitus gender ini tidak hanya
ditanamkan melalui institusi formal, tetapi juga melalui interaksi sosial sehari-hari yang
memperkuat norma-norma maskulinitas hegemonik. Dalam konteks film Penyalin Cahaya,
pernyataan Rama yang meragukan ingatan Sur tanpa menunjukkan empati dapat dipahami
sebagai manifestasi dari habitus maskulin yang menekankan kontrol, dominasi, dan penolakan
terhadap kerentanan. Hal ini sejalan dengan pandangan Bourdieu bahwa individu berusaha
mempertahankan kapital simbolik mereka melalui praktik sosial yang memperkuat posisi
dominan mereka dalam struktur sosial. Dengan demikian, representasi Rama dalam film ini
mencerminkan bagaimana habitus maskulin berfungsi untuk mempertahankan status dan
kekuasaan dalam sistem patriarkal.

Setelah membahas dominasi Rama dalam relasi maskulin, penting untuk menyoroti
bagaimana bentuk maskulinitas toksik juga beroperasi melalui objektifikasi dan devaluasi
perempuan. Terry A. Kupers menjelaskan bahwa dalam budaya patriarkal, perempuan
seringkali dijadikan sebagai alat validasi maskulinitas pria—baik sebagai simbol status, objek
seksual, maupun sebagai pihak yang bisa dikorbankan untuk menjaga citra diri pria. Dalam film
Penyalin Cahaya, sikap Rama terhadap korban kekerasan seksual menunjukkan bentuk
objektifikasi semacam ini. la tidak melihat korban sebagai subjek yang mengalami trauma,
melainkan sebagai ancaman terhadap reputasi organisasi dan posisinya sendiri. Hal ini tampak
dalam kutipan berikut:

“Ya udah, tadi file-nya udah gue download...” (Rama)

“Kok bisa ke-delete sih? ” (Rama)

Sesuai dengan dua data dari ucapan Rama di atas, alih-alih fokus pada isi rekaman dan
kondisi korban, Rama lebih peduli pada kontrol atas file rekaman, seolah-olah data digital lebih
penting daripada trauma manusia. la mengarahkan pembicaraan ke hal teknis, dan dengan
tenang menyebut bahwa ia sudah “mengunduh” file tersebut—tanpa mempertimbangkan
bahwa rekaman itu adalah bentuk pelanggaran terhadap tubuh dan martabat seseorang. Analisis
ini sejalan dengan gagasan Sandra Bartky (1990) yang menjelaskan bahwa objektifikasi

Copyright (c) 2024 LANGUAGE : Jurnal Inovasi Pendidikan Bahasa dan Sastra

128


https://jurnalp4i.com/index.php/language

LANGUAGE : Jurnal Inovasi Pendidikan Bahasa dan Sastra

Vol 4. No 3. Agustus 2024

E-ISSN : 2807-1670 -~
P-ISSN : 2807-2316

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/language Jurnal P4l
perempuan dalam sistem patriarkal kerap terjadi melalui reduksi perempuan menjadi tubuh atau
bagian-bagian tertentu, yang dipantau, diatur, dan dikelola untuk kepentingan pria. Dalam kasus
Rama, rekaman tubuh korban tidak dilihat sebagai pengalaman personal, melainkan sebagai file
yang bisa dikontrol, diakses, bahkan dimanipulasi. Hal ini juga sejalan dengan Catharine
Kinnon (1989) yang menyatakan bahwa seksualisasi dalam masyarakat patriarkal bukan
sekadar pengalaman biologis, tetapi merupakan alat kekuasaan—di mana perempuan
kehilangan otonomi atas tubuhnya karena definisi seksualitas ditentukan oleh logika pria.
Menurut Kupers, dalam struktur maskulinitas toksik, praktik semacam ini mencerminkan
hilangnya empati, serta penggantian relasi manusia dengan relasi kuasa. Bahkan dalam lingkup
institusional seperti kampus, seperti ditunjukkan oleh Walby (1990), sistem patriarkal bekerja
melalui mekanisme kontrol atas narasi, citra, dan tubuh perempuan untuk menjaga kekuasaan
pria di posisi puncak. Maka, pernyataan Rama yang tampak teknis ini sebenarnya mengandung
dimensi kekerasan simbolik yang memperkuat dominasi patriarkal dalam ruang sosial kampus.

Setelah membahas bagaimana Rama memperlakukan korban sebagai objek demi
menjaga citranya, penting untuk menelaah pula bagaimana ia memperlihatkan bentuk
pengalihan kekerasan sebagai respons atas tekanan dan frustrasi emosional. Dalam kerangka
pemikiran Terry A. Kupers, pria yang merasa gagal memenuhi ekspektasi maskulinitas
tradisional—seperti menjadi pemimpin yang dihormati, kuat secara sosial, dan dominan secara
moral—akan mengalami Krisis harga diri yang kemudian dilampiaskan dalam bentuk kekerasan
terhadap orang lain. Bentuk kekerasan ini tidak selalu fisik; ia bisa muncul sebagai sarkasme,
sindiran tajam, atau tekanan verbal yang merendahkan orang lain. Dalam film Penyalin
Cahaya, salah satu bentuk pelampiasan Rama muncul dalam adegan ketika ia berada di tengah
diskusi internal kelompok teater. Saat suasana tegang dan muncul keraguan terhadap
kepemimpinannya, Rama berkata dengan nada sinis:

“Ga ada obat.” (Rama)

Kalimat “Ga ada obat.” yang dilontarkan Rama dalam konteks tim yang tidak berjalan
sesuai ekspektasinya merupakan bentuk kekerasan verbal yang menyiratkan penghinaan
terhadap pihak lain. Ucapan ini merefleksikan kebutuhan Rama untuk mempertahankan
otoritasnya di tengah tekanan, dan menunjukkan respons khas dari pria yang terjebak dalam
struktur maskulinitas toksik. Menurut Kupers (2005), pria dalam budaya patriarkal sering
melampiaskan rasa frustrasi atau ketakutan akan kegagalan dengan dominasi verbal terhadap
orang yang dianggap lebih lemah. Hal ini diperkuat oleh James Gilligan (1996) yang
menyatakan bahwa banyak tindakan kekerasan bersumber dari rasa malu dan kehilangan harga
diri, yang kemudian ditutupi dengan sikap meremehkan. Katz (2006) juga mencatat bahwa
agresi verbal menjadi alat simbolik dalam mempertahankan “kejantanan” dalam ruang sosial
kompetitif. Dengan demikian, ucapan Rama bukanlah bentuk ekspresi netral, tetapi bagian dari
mekanisme pertahanan diri yang menyamarkan kerapuhan dengan dominasi. Dalam adegan
lain, Rama mengatakan:

“Ayo dong, Min...” (Rama)

Kalimat ini dilontarkan kepada tokoh perempuan bernama Minarti, dengan nada
memaksa atau menekan. Dalam konteks film, ini menggambarkan upaya Rama untuk
memaksakan kehendak secara halus namun dominan, bahkan ketika hubungan yang terjalin
berada di ranah emosional. Kupers (2005) menjelaskan bahwa pria yang tidak diajarkan cara
sehat untuk mengekspresikan frustrasi sering kali akan melampiaskannya dalam bentuk kontrol
terhadap orang lain, terutama terhadap pihak yang lebih lemah secara relasi. Pola ini juga
diperkuat oleh Dutton (1995), yang menemukan bahwa banyak pelaku kekerasan dalam
hubungan intim mengalami kegagalan dalam regulasi emosi dan kemudian beralih pada strategi
dominatif untuk mempertahankan rasa kuasa. Hal ini sejalan dengan pandangan bell hooks

Copyright (c) 2024 LANGUAGE : Jurnal Inovasi Pendidikan Bahasa dan Sastra

129


https://jurnalp4i.com/index.php/language

LANGUAGE : Jurnal Inovasi Pendidikan Bahasa dan Sastra

Vol 4. No 3. Agustus 2024

E-ISSN : 2807-1670 -~
P-ISSN : 2807-2316

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/language Jurnal P4l
(2004), yang menyatakan bahwa dalam masyarakat patriarkal, laki-laki sering kali dilatih untuk
memahami cinta dan hubungan bukan sebagai ruang perawatan, tetapi sebagai ruang kuasa.
Penelitian Azzahra dan Solihati (2024) juga menunjukkan bahwa karakter Rama dalam
Penyalin Cahaya merepresentasikan konflik batin dan ketegangan psikologis yang
diekspresikan melalui tindakan manipulatif terhadap orang lain, terutama perempuan, yang
mencerminkan dinamika relasi kuasa dalam maskulinitas toksik. Maka, tindakan Rama
terhadap Minarti bukanlah sekadar ekspresi pribadi, melainkan bagian dari mekanisme
pertahanan maskulinitas toksik—di mana kekerasan halus digunakan untuk menutupi
ketidakmampuan membentuk relasi yang setara dan suportif.

Setelah sebelumnya diperlihatkan bagaimana Rama melampiaskan frustrasi
maskulinnya melalui kekerasan simbolik dan tekanan verbal, bentuk lain dari toxic masculinity
yang melekat pada dirinya adalah ketidakmampuannya membangun hubungan yang intim dan
setara dengan orang lain. Menurut Terry A. Kupers, pria yang dibesarkan dalam sistem
patriarkal umumnya mengalami kesulitan untuk menjalin relasi emosional karena kedekatan
sering diasosiasikan dengan ketergantungan, dan ketergantungan dianggap sebagai kelemahan.
Dalam budaya maskulin toksik, seorang pria harus mandiri, tidak bergantung pada siapa pun,
dan menjaga jarak dari emosi—baik emosi sendiri maupun emosi orang lain. Rama
menunjukkan pola ini dengan jelas dalam adegan santai bersama kelompok teater, di mana ia
menyatakan:

“Yang mau minum ambil sendiri, ya.” (Rama)

Kalimat ini terdengar sederhana, bahkan tampak sebagai ucapan biasa dalam konteks
pergaulan. Namun, jika diletakkan dalam struktur hubungan sosial yang lebih luas, pernyataan
ini menunjukkan penolakan Rama untuk terlibat dalam peran suportif atau relasi sosial yang
bersifat saling memperhatikan. Kupers (2005) menyatakan bahwa dalam struktur maskulinitas
toksik, pria sering kali menghindari situasi yang berpotensi membuka kerentanan emosional
karena mereka dibentuk untuk menjaga otonomi dan dominasi. Dalam hal ini, Rama menolak
menjadi pemimpin yang hadir secara empatik, dan justru memilih menjaga jarak demi
mempertahankan kendali atas citra dan posisinya. Hal ini diperkuat oleh Chodorow (1978),
yang menjelaskan bahwa laki-laki dalam budaya patriarkal sering dikondisikan untuk
memisahkan diri dari pengalaman relasional dan afektif sejak masa kanak-kanak, sehingga
mereka cenderung membangun identitas berdasarkan pemisahan, bukan koneksi. Selain itu,
penelitian dari Levant (1995) menunjukkan bahwa banyak laki-laki mengembangkan apa yang
disebut sebagai normative male alexithymia—ketidakmampuan mengenali dan
mengekspresikan emosi—yang membuat mereka lebih nyaman dalam hubungan berbasis
fungsi, bukan afeksi. Dalam konteks ini, sikap Rama mencerminkan bagaimana maskulinitas
toksik tidak hanya menindas orang lain, tetapi juga membatasi kapasitas laki-laki sendiri untuk
hadir secara utuh dalam hubungan sosial yang sehat. Menurut Kupers, bentuk jarak emosional
ini bukanlah ciri independensi yang sehat, melainkan mekanisme pertahanan diri untuk
menghindari rasa rentan. Ketika pria merasa bahwa membangun kedekatan akan membuat
mereka kehilangan kontrol atau membuka luka batin, mereka cenderung menghindarinya.
Dalam konteks Rama, relasi sosial dibangun bukan atas dasar kedekatan emosional, tetapi
berbasis dominasi, instruksi, dan jarak aman. Maka, ketakutan akan intimasi dalam diri Rama
adalah bagian penting dari konstruksi maskulinitas toksik yang menghalanginya menjadi
manusia yang utuh secara emosional—dan justru membuatnya semakin terasing dari realitas
empatik di sekitarnya.

Ketika pembahasan sebelumnya menunjukkan bahwa Rama menghindari intimasi dan
tetap menempatkan dirinya sebagai subjek dominan dalam relasi sosial, maka pada akhirnya
semakin jelas bahwa Rama tidak pernah benar-benar merefleksikan ulang makna kekuasaan

Copyright (c) 2024 LANGUAGE : Jurnal Inovasi Pendidikan Bahasa dan Sastra

130


https://jurnalp4i.com/index.php/language

LANGUAGE : Jurnal Inovasi Pendidikan Bahasa dan Sastra

Vol 4. No 3. Agustus 2024

E-ISSN : 2807-1670 -~
P-ISSN : 2807-2316

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/language Jurnal P4l
dan maskulinitas yang ia jalani. Menurut Kupers, maskulinitas toksik hanya bisa diputus ketika
seorang pria bersedia untuk meninggalkan struktur kekuasaan berbasis dominasi dan mulai
membangun relasi berdasarkan kesetaraan, empati, dan refleksi diri. Kupers menyebut bahwa
redefinisi kekuasaan mencakup kesediaan untuk mengakui keterbatasan dan membuka ruang
bersama, alih-alih terus mempertahankan kendali atas semua aspek. Tokoh Rama dalam
Penyalin Cahaya justru menunjukkan sikap sebaliknya—ia tetap mempertahankan siklus
dominasi melalui penguasaan informasi dan simbolik terhadap sistem sosial di sekitarnya. Hal
ini tampak dalam kutipan berikut:

“Kan lu tahu kalo misalnya gue pake cupang laci bawah.” (Rama)

Kalimat ini muncul dalam konteks teknis, namun menyiratkan bahwa Rama merasa
sistem dan pola kerja kelompok telah dikondisikan untuk mengikuti caranya, dan bahwa orang
lain seharusnya tahu serta tunduk pada kebiasaan yang telah ia tetapkan. la tidak membuka
ruang diskusi atau refleksi, karena bagi Rama, kepemimpinan identik dengan kontrol tunggal.
Dalam pandangan Kupers (2005), sikap ini mencerminkan bentuk maskulinitas toksik yang
berakar pada pemahaman sempit tentang kekuasaan sebagai dominasi atas orang lain, bukan
sebagai relasi yang bisa dinegosiasikan. Rama menunjukkan bagaimana dalam sistem patriarki,
laki-laki sering menjadikan posisi dan kebiasaan mereka sebagai standar mutlak, sehingga
segala penyimpangan dianggap ancaman. Pandangan ini juga selaras dengan Connell (1987)
yang memperkenalkan konsep hegemonic masculinity, yakni bentuk maskulinitas yang
dilembagakan dalam institusi sosial dan menuntut laki-laki untuk tampil sebagai pemegang
otoritas, pengambil keputusan, dan simbol keteraturan. Lebih jauh lagi, Acker (1990)
menekankan bahwa dominasi maskulin dalam organisasi sering kali berjalan melalui rutinitas
dan kebiasaan yang dianggap netral, padahal sebenarnya mengukuhkan kontrol sepihak. Maka,
Rama bukan hanya gagal menjadi pemimpin yang reflektif, tetapi juga gagal keluar dari
kerangka kekuasaan patriarkal yang menghambat transformasi kolektif dan membatasi dirinya
dalam struktur yang kaku dan menindas.

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil analisis, dapat disimpulkan bahwa tokoh Rama dalam film Penyalin
Cahaya merupakan representasi konkret dari toxic masculinity yang beroperasi dalam struktur
sosial patriarkal, terutama di lingkungan kampus. Perilakunya memperlihatkan pola-pola
maskulinitas toksik seperti dominasi simbolik, kontrol terhadap narasi, represi emosi, serta
manipulasi terhadap relasi sosial demi mempertahankan citra sebagai pemimpin. Hal ini
menjawab rumusan pertama, yakni bahwa representasi toxic masculinity dalam diri Rama
tampak melalui cara ia menyembunyikan kerentanan, memaksakan kehendak, dan
mengabaikan korban demi menjaga stabilitas kekuasaan yang ia nikmati. Lebih lanjut,
pemahaman terhadap perilaku Rama diperkuat melalui teori Terry A. Kupers, yang menyatakan
bahwa toxic masculinity merupakan hasil dari konstruksi sosial yang menuntut laki-laki untuk
selalu kuat, tidak emosional, dan mendominasi, sehingga ketika ekspektasi tersebut terancam,
pria cenderung melampiaskan frustrasi melalui kekerasan simbolik atau psikologis. Kupers
menjelaskan bahwa maskulinitas yang sehat seharusnya dibangun melalui empati, kerentanan,
dan relasi yang setara, bukan melalui kontrol dan represi. Dalam hal ini, analisis terhadap Rama
tidak hanya menjawab rumusan kedua terkait penerapan teori Kupers, tetapi juga membuka
refleksi lebih luas bahwa Penyalin Cahaya menyuguhkan kritik tajam terhadap budaya patriarki
yang melanggengkan kerusakan relasi sosial dan emosional, baik terhadap perempuan maupun
terhadap laki-laki itu sendiri.

DAFTAR PUSTAKA

Copyright (c) 2024 LANGUAGE : Jurnal Inovasi Pendidikan Bahasa dan Sastra

131


https://jurnalp4i.com/index.php/language

LANGUAGE : Jurnal Inovasi Pendidikan Bahasa dan Sastra

Vol 4. No 3. Agustus 2024

E-ISSN : 2807-1670 -~

P-ISSN : 2807-2316

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/language Jurnal P4l

Acker, J. (1990). Hierarchies, jobs, bodies: A theory of gendered organizations. Gender &
Society.

Ahmadi, A. (2017). Maskulinitas dalam sastra dan agama di Tiongkok. Masyarakat,
Kebudayaan dan Politik, 30(2), 103. https://doi.org/10.20473/mkp.V30122017.103-113

Ahmadi, A. (2019). Metode penelitian sastra: Perspektif monodisipliner dan interdisipliner.
Graniti.

Azzahra, R., & Solihati, N. (2024). Representasi psikologi sastra pada film Penyalin Cahaya
karya Wregas Bhanuteja. Stilistika: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra, 17(2), 183—
196. https://doi.org/10.30651/st.v17i2.22765

Bartky, S. L. (1990). Femininity and domination: Studies in the phenomenology of oppression.
Routledge.

Bourdieu, P. (1998). La domination masculine. Paris: Editions du Seuil.

Butler, J. (1990). Gender trouble: Feminism and the subversion of identity. Routledge.

Cameron, D. (2007). The myth of Mars and Venus: Do men and women really speak different
languages? Oxford University Press.

Chodorow, N. (1978). The reproduction of mothering: Psychoanalysis and the sociology of
gender. University of California Press.

Connell, R. W. (1987). Gender and power: Society, the person, and sexual politics. Polity Press.

Connell, R. W. (1995). Masculinities. University of California Press.

Creswell, J. W. (2014). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed methods
approaches (4th ed.). Thousand Oaks, CA: Sage Publications.

Dutton, M. A. (1995). The batterer: A psychological profile. Basic Books.

Gilligan, J. (1996). Violence: Our deadly epidemic and its causes. New York: G.P. Putnam’s
Sons.

Hooks, bell. (2004). The will to change: Men, masculinity, and love. Atria Books.

Katz, J. (2006). The macho paradox: Why some men hurt women and how all men can help.
Sourcebooks.

Kimmel, M. (2008). Guyland: The perilous world where boys become men. HarperCollins.

Krippendorff, K. (2004). Content analysis: An introduction to its methodology (2nd ed.). SAGE
Publications.

Kupers, T. A. (2005). Revisioning men’s lives.
https://www.researchgate.net/publication/346435131

Kupers, T. A. (2005). Toxic masculinity as a barrier to mental health treatment in prison.
Journal of Clinical Psychology, 61(6), 713-724.

Levant, R. F., & Richmond, K. (2020). A review of research on masculinity ideologies using
the Male Role Norms Inventory. The Journal of Men’s Studies, 28(2), 119-145.
https://doi.org/10.1177/1060826519888701

MacKinnon, C. (1989). Toward a feminist theory of the state. Harvard University Press.

Mahalik, J. R., Burns, S. M., & Syzdek, M. (2020). Masculinity and help-seeking: Implications
for prevention and intervention. American Journal of Men's Health, 14(2),
1557988319897586. https://doi.org/10.1177/1557988319897586

Miles, M. B., & Huberman, A. M. (1994). Qualitative data analysis: An expanded sourcebook
(2nd ed.). SAGE Publications.

Patton, M. Q. (1999). Enhancing the quality and credibility of qualitative analysis. Health
Services Research, 34(5 Pt 2), 1189-1208.

Salshadilla, I., & Ismandianto, I. (2024). Representasi toxic masculinity pada tokoh pria dalam
film Seperti Dendam, Rindu Harus Dibayar Tuntas. Kritik: Jurnal llmu Sosial dan
Humaniora, 6(2), 133. https://doi.org/10.24014/kjcs.v6i2.29675

Copyright (c) 2024 LANGUAGE : Jurnal Inovasi Pendidikan Bahasa dan Sastra

132


https://jurnalp4i.com/index.php/language
https://doi.org/10.20473/mkp.V30I22017.103-113
https://doi.org/10.30651/st.v17i2.22765
https://www.researchgate.net/publication/346435131
https://doi.org/10.1177/1060826519888701
https://doi.org/10.1177/1557988319897586
https://doi.org/10.24014/kjcs.v6i2.29675

LANGUAGE : Jurnal Inovasi Pendidikan Bahasa dan Sastra

Vol 4. No 3. Agustus 2024

E-ISSN : 2807-1670 -~

P-ISSN : 2807-2316

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/language Jurnal P4l

Scheff, T. J. (1990). Microsociology: Discourse, emotion, and social structure. University of
Chicago Press.

Silva, M., & Ferreira, P. D. (2023). Women's voice, agency and resistance in Nigerian blogs:
A critical discourse analysis. Journal of Gender Studies, 33(4), 431-445.
https://doi.org/10.1080/09589236.2023.2256789

Walby, S. (1990). Theorizing patriarchy. Basil Blackwell.

Wulandari, W., Wahidah, N., & Nurlela, N. (2025). Analisis Unsur Intrinsik Pada Film “Bila
Esok Ibu Tiada” Karya Nuy Nagiga. Jurnal Metamorfosa, 13(1), 31-46.

Copyright (c) 2024 LANGUAGE : Jurnal Inovasi Pendidikan Bahasa dan Sastra

133


https://jurnalp4i.com/index.php/language
https://doi.org/10.1080/09589236.2023.2256789

