KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan

Vol. 5 No. 3 Tahun 2025

P-ISSN : 2809-4042

E-ISSN : 2809-4034 -~
Online Journal System: https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge Jurnal P4l

PENGGANTIAN BENDA WAKAF TATKALA RUSAK ATAU TIDAK BERMANFAAT:
ANALISIS KOMPARATIF FIKIH ISLAM DAN KOMPILASI HUKUM ISLAM (KHI)

Abdan Mukhlis Ali!, Isnaini La Harisi?
Sekolah Tinggi Dirasat Islamiyah Imam Syafi’i Jember!'-?
e-mail: abdanalibas@gmail.com

ABSTRAK

Istibdal wakaf adalah mekanisme penggantian harta wakaf yang rusak, tidak layak, atau
kehilangan relevansi terhadap tujuan awal. Berdasarkan data Badan Wakaf Indonesia (BWI),
lebih dari 4.000 bidang tanah wakaf di Indonesia masih tidak produktif, menunjukkan
kebutuhan mendesak akan solusi hukum yang tepat. Penelitian ini bertujuan menganalisis
secara komparatif pandangan empat mazhab fikih utama Hanafiyah, Malikiyah, Syafi’iyah, dan
Hanabilah dengan regulasi hukum positif, khususnya Kompilasi Hukum Islam (KHI) dan
Undang-Undang Nomor 41 Tahun 2004. Pendekatan yang digunakan adalah kualitatif normatif
dengan metode studi pustaka dan teknik analisis konten hukum melalui matriks analisis
normatif-komparatif. Kajian dilakukan terhadap delapan pasal dalam KHI dan UU Wakaf serta
sepuluh sumber fikih klasik. Hasil menunjukkan bahwa semua mazhab membolehkan istibdal
dalam kondisi tertentu: Hanafiyah cenderung permisif, Malikiyah selektif, Syafi’iyah sangat
restriktif, dan Hanabilah moderat. KHI dan UU Wakaf, meskipun tidak menyebut istilah
"istibdal", menyediakan prosedur hukum yang ketat melalui mekanisme persetujuan Pengadilan
Agama dan rekomendasi BWI. Studi ini menyatukan prinsip maslahat dan niat wakif dari
perspektif fikih dengan kepastian hukum dan akuntabilitas dalam hukum positif, membentuk
model pengelolaan wakaf yang adaptif dan terukur. Kontribusi utama berupa kerangka evaluasi
normatif-aplikatif sebagai panduan bagi nazhir, BWI, dan pengadilan agama dalam mengambil
keputusan istibdal wakaf yang sah, transparan, dan berorientasi kemaslahatan.

Kata Kunci: Istibdal Wakaf, Fikih Islam, Kompilasi Hukum Islam, Hukum Wakaf.

ABSTRACT
Istibdal wagf refers to the replacement of endowed property that is damaged, unfit, or has lost
its relevance to the original purpose. According to data from the Indonesian Waqf Board (BWI),
over 4,000 plots of wagf land in Indonesia remain unproductive, indicating an urgent need for
an appropriate legal solution. This study aims to comparatively analyze the perspectives of the
four major Islamic legal schools Hanafiyyah, Malikiyyah, Shafi‘iyyah, and Hanabilah with the
prevailing national legal frameworks, particularly the Compilation of Islamic Law (KHI) and
Law Number 41 of 2004 on Waqgf. The study adopts a normative qualitative approach using
library research and legal content analysis through a normative-comparative matrix. The
analysis includes eight relevant articles from KHI and the Waqf Law, as well as ten authoritative
classical figh sources. The findings reveal that all four schools permit istibdal under certain
conditions: Hanafiyyah tends to be permissive, Malikiyyah selective, Shafi‘iyyah highly
restrictive, and Hanabilah moderate. While KHI and the Waqgf Law do not explicitly mention
the term “istibdal,” they establish a strict legal mechanism requiring the approval of the
Religious Court and recommendations from BWI. This study integrates the principles of
maslahah (public benefit) and donor intent in figh with legal certainty and accountability in
positive law, forming an adaptive and accountable waqf management model. Its main
contribution is the formulation of a normative-applicative evaluation framework that can serve

Copyright (c) 2025 KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan

1167


https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge
mailto:abdanalibas@gmail.com

KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan

Vol. 5 No. 3 Tahun 2025

P-ISSN : 2809-4042

E-ISSN : 2809-4034 -~
Online Journal System: https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge Jurnal P4l

as a practical guide for nazhir (waqf managers), BWI, and the Religious Courts in making
lawful, transparent, and benefit-oriented istibdal decisions.
Keywords: Istibdal Waqf, Islamic Jurisprudence, Compilation Of Islamic Law, Wagqf Law.

Wakaf merupakan salah satu bagian dalam Islam yang memiliki peran penting dalam
penguatan ekonomi dan kesejahteraan umat. Wakaf memiliki tujuan sosial dan ibadah seperti
memberikan fasilitas umum dan sebagai jalan sedekah jariyah untuk mendekatkan diri kepada
Allah SWT. Studi kontemporer menunjukkan bahwa wakaf juga berperan sebagai instrumen
pemberdayaan ekonomi umat dan pembangunan berkelanjutan, khususnya melalui pengelolaan
aset yang produktif dan inovatif (Fikri & Munawar, 2017; Azhari, 2020). Wakaf juga memiliki
karakteristik yang unik karena sifatnya yang mengikat dan abadi (Wahbah al-Zuhaili, 2006).
Harta yang telah diwakatkan tidak boleh dijual, diwariskan, ataupun dihibahkan, sebagaimana
ditegaskan dalam sabda Rasulullah :

(L e Jans 5 Lebaal sl
"Tahan pokoknya dan sedekahkan hasilnya. "(Muslim ibn al-Hajjaj, 1993).

QS. Ali ‘Imran: 92 menegaskan pentingnya memberikan harta terbaik demi
kemaslahatan umat: “Kamu sekali-kali tidak akan memperoleh kebajikan yang sempurna
sebelum kamu menafkahkan sebagian harta yang kamu cintai...” (Kementerian Agama RI,
2019). Namun demikian, keberlanjutan manfaat wakaf sering terhambat oleh kerusakan fisik,
perubahan sosial, atau ketidakproduktifan aset. Menurut Badan Wakaf Indonesia, lebih dari
4.000 bidang tanah wakaf belum dimanfaatkan secara optimal. Fenomena ini mendorong
wacana istibdal wakaf, yakni penggantian harta wakaf dengan aset baru yang lebih relevan dan
bermanfaat (Imron et al., 2024; Yusuf, 2022.). Konsep ini dinilai strategis untuk mendorong
produktivitas wakaf, sebagaimana diulas dalam studi kontemporer tentang implementasi
istibdal dalam mendukung keuangan berkelanjutan dan SDGs (Mahsun et al. 2022; Abdullah,
2018).

Pandangan ulama dari empat mazhab utama terkait kebolehan istibdal menunjukkan
variasi pendekatan yang signifikan. Mazhab Hanafiyyah dan Hanabilah cenderung lebih
permisif sepanjang terdapat pertimbangan kemaslahatan, Malikiyyah lebih selektif, sedangkan
Syafi’iyyah mengambil posisi paling ketat dengan membatasi istibdal hanya pada kondisi
sangat darurat. Perbedaan ini berkisar pada sejumlah indikator normatif seperti otoritas pemberi
izin, syarat maslahat, nilai serta bentuk aset pengganti, dan mekanisme pelaksanaan seperti
ruislag atau perubahan peruntukan (Yahya ibn Sharaf al-Nawawi ibn Sharaf, 1997). Sejalan
dengan perkembangan zaman, kajian kontemporer menyoroti perlunya pembaruan pendekatan
istibdal dalam konteks pengelolaan wakaf modern, khususnya terkait transparansi, tata kelola,
serta integrasinya dengan pembangunan berkelanjutan dan prinsip maqasid al-shari‘ah (Che
Zuina et al., 2023; Johari, 2023; Fathullah et al., 2023). Dalam konteks hukum positif di
Indonesia, praktik istibdal tidak secara terminologis disebutkan, namun substansinya diatur
secara eksplisit dalam Undang-Undang Nomor 41 Tahun 2004 dan Kompilasi Hukum Islam
(KHI), yang menetapkan syarat formal berupa keputusan Pengadilan Agama dan rekomendasi
dari Badan Wakaf Indonesia sebagai bentuk pengawasan legal (Departemen Agama RI, 2001).

Secara etimologis, wakaf berasal dari bahasa Arab wagafa—yaqifu—wagqfan yang berarti
menahan, menghentikan, atau tetap di suatu tempat. Secara terminologis, wakaf dipahami
sebagai tindakan menahan kepemilikan suatu benda yang manfaatnya digunakan secara

Copyright (c) 2025 KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan

1168


https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge

KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan

Vol. 5 No. 3 Tahun 2025

P-ISSN : 2809-4042

E-ISSN : 2809-4034 -~
Online Journal System: https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge Jurnal P4l

berkelanjutan tanpa mengurangi substansi bendanya, untuk tujuan kemaslahatan umat. Ibn
‘Utsaimin dalam Syarh al-Mumti’ menegaskan bahwa wakaf merupakan bentuk pemanfaatan
harta untuk kebaikan secara terus-menerus tanpa menghilangkan zat aslinya (Ibn ‘Utsaimin,
2005; Rahman & Aziz, 2017). Ibn Qudamah dalam a/-Mughni menegaskan bahwa inti dari
wakaf adalah mempertahankan keberadaan pokok harta (a/- ‘ayn) dan menyalurkan manfaatnya
kepada pihak yang berhak, tanpa adanya peluang untuk membatalkan atau memindahkan
kepemilikan. Prinsip ini dimaksudkan untuk memastikan bahwa aset wakaf tetap lestari dan
manfaatnya berkelanjutan sesuai tujuan wakif (Ibn Qudamah, 1994; Fauzi, 2020).

Dalam konteks hukum positif Indonesia, Pasal 41 Undang-Undang Nomor 41 Tahun
2004 tentang Wakaf mengatur bahwa perubahan status atau peruntukan harta wakaf hanya dapat
dilakukan dengan izin tertulis Badan Wakaf Indonesia (BWI) dan persetujuan pengadilan
agama. Meskipun Kompilasi Hukum Islam (KHI) tidak menyebut istilah istibdal secara
eksplisit, prinsipnya tercermin dalam pasal-pasal yang mengatur pengelolaan wakaf demi
kemaslahatan umat, dengan menekankan prinsip kehati-hatian dan kesetaraan manfaat
(Departemen Agama RI, 2001).

Penelitian Ahmad Syaifuddin membahas perbedaan pandangan antara mazhab Syafi’i
dan Hanbali mengenai kebolehan istibdal, khususnya terkait objek wakaf masjid. Mazhab
Syafi’i umumnya melarang penggantian aset wakaf, bahkan dalam kondisi rusak, selama tujuan
awal wakaf masih dapat dicapai, sedangkan mazhab Hanbali membolehkan penggantian atau
penjualan apabila manfaatnya telah hilang sepenuhnya, dengan syarat hasilnya dialihkan untuk
tujuan serupa demi kemaslahatan umat. Pembaruan dari penelitian ini terletak pada
penggabungan analisis fikih klasik dengan kerangka hukum positif Indonesia, khususnya
Kompilasi Hukum Islam (KHI) dan Undang-Undang Nomor 41 Tahun 2004, sehingga kajian
lebih relevan dan aplikatif terhadap praktik penggantian benda wakaf yang rusak atau tidak
bermanfaat di lapangan (Syaifudin, 2021). Selaras dengan itu, sejumlah studi mutakhir
menekankan bahwa istibdal bukan hanya respons atas kerusakan fisik, tetapi juga strategi
adaptif terhadap dinamika sosial, kebijakan tata ruang, serta upaya keberlanjutan wakaf
produktif, terutama pasca-pandemi (Hariyanto & Zaki, 2019; Ismail et al. 2023; Hasbullah et
al., 2019; Yusuf, 2022). Temuan ini memperkuat urgensi menjadikan istibdal sebagai instrumen
operasional yang sah, transparan, dan akuntabel dalam sistem pengelolaan wakaf modern.

Riset yang dilakukan Tiswarni pada penelitian yang berjudul Istibdal Wakaf Sebagai
Solusi Pendayagunaan Benda Wakaf yang Sudah Tidak Relevan Lagi: Studi Kasus Wakaf
Sarana Kesehatan Pasca Pandemi Covid-19 oleh Dompet Dhuafa dan BWA (2023)
menunjukkan bahwa istibdal wakaf dapat menjadi solusi strategis dalam memastikan
keberlanjutan pemanfaatan aset wakaf yang kehilangan relevansi, sebagaimana terlihat pada
praktik pengelolaan wakaf sarana kesehatan pasca pandemi Covid-19 oleh Dompet Dhuafa dan
BWA. Dari perspektif fikih, kebolehan istibdal berlandaskan pada prinsip kemaslahatan dan
kesesuaian dengan niat wakif, sedangkan dalam kerangka hukum positif Indonesia,
pengaturannya tercermin dalam KHI dan UU No. 41 Tahun 2004 yang menetapkan prosedur
legal dan pengawasan terstruktur. Hal ini juga sejalan dengan temuan dalam studi kontemporer
lain yang menyoroti pentingnya fleksibilitas hukum wakaf agar tetap adaptif terhadap
perubahan kebutuhan sosial (Hasanah & Lubis, 2019; Zulfikar, 2021). Adapun keterbatasan
penelitian ini terletak pada ruang lingkup yang berfokus pada studi kasus lembaga tertentu tanpa
melakukan perbandingan komprehensif terhadap pandangan empat mazhab maupun integrasi
operasionalnya dengan regulasi nasional. Kebaruan penelitian ini dibandingkan kajian
terdahulu terletak pada penggabungan analisis empat mazhab besar dengan ketentuan hukum
positif serta perumusan model uji berlapis yang aplikatif, yang berpotensi menjadi pedoman

Copyright (c) 2025 KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan

1169


https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge

KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan

Vol. 5 No. 3 Tahun 2025

P-ISSN : 2809-4042

E-ISSN : 2809-4034 -~
Online Journal System: https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge Jurnal P4l

normatif sekaligus yuridis dalam pengambilan keputusan istibdal wakaf di Indonesia (Tiswarni,
2023).

Analisis yang dilakukan oleh Yoga Rizki Prihanto dan Faizah berjudul Peralihan Harta
Benda Wakaf yang Tidak Produktif Perspektif Hukum Islam dan Hukum Positif membahas
kebolehan penggantian harta benda wakaf yang sudah tidak produktif dengan tetap
mempertahankan tujuan wakaf demi kemaslahatan umat. Dalam perspektif hukum Islam, para
ulama berbeda pendapat: sebagian memperbolehkan penggantian dengan ketentuan ketat,
sementara sebagian lainnya melarang kecuali dalam keadaan darurat. Adapun dalam hukum
positif, Undang-Undang Nomor 41 Tahun 2004 tentang Wakaf dan Peraturan Pemerintah
Nomor 42 Tahun 2006 mengatur mekanisme penggantian benda wakaf yang tidak produktif
melalui prosedur tertentu. Pembaruan yang dapat diambil untuk penelitian ini adalah perluasan
kajian dari aspek “tidak produktif” menjadi “rusak atau tidak bermanfaat” dengan
menambahkan analisis komparatif antara fikih Islam dan Kompilasi Hukum Islam (KHI),
sehingga pembahasan lebih komprehensif dan relevan dalam penerapan di lapangan (Prihanto
& Faizah, 2020).

Studi yang diselenggarakan Yusuf pada penelitian berjudu/ Optimalisasi Wakaf Tanah
Perspektif Istibdal (Studi Pada Harta Wakaf Pimpinan Daerah Muhammadiyah Kota
Yogyakarta) menyimpulkan bahwa istibdal wakaf merupakan langkah strategis untuk
mengoptimalkan aset wakaf yang tidak produktif, dengan tetap mematuhi syarat syariah dan
peraturan hukum positif. Meskipun fikih Islam menampilkan variasi pandangan antar mazhab
Hanafiyah dan Hanabilah yang cenderung longgar, Malikiyah dan Syafi’iyah yang lebih
restriktif kerangka hukum positif melalui UU No. 41 Tahun 2004 dan PP No. 42 Tahun 2006
memberikan jalur prosedural yang tegas. Namun, penelitian tersebut belum mengintegrasikan
analisis empat mazhab secara utuh dengan KHI, maupun merumuskan model evaluasi yang
menyatukan prinsip maslahat fikih dengan uji administratif hukum positif (Yusuf, 2022).

Kajian-kajian sebelumnya umumnya memisahkan antara pendekatan fikih klasik dan
sistem hukum positif dalam pembahasan wakaf. Padahal, dalam praktik pengelolaan wakaf di
Indonesia, diperlukan integrasi teoritis dan aplikatif antara keduanya untuk memastikan
terpenuhinya legitimasi syar’i sekaligus kepatuhan administratif. Urgensi ini semakin nyata
ketika perbedaan pandangan ulama tentang kebolehan istibdal belum sepenuhnya diakomodasi
dalam kerangka hukum formal, sehingga membuka peluang keragaman interpretasi di lapangan
(Lestari & Huda, 2018; Karim & Fauzan, 2021).

Integrasi antara maqasid al-syari‘ah dan prinsip hukum modern seperti legal certainty,
due process, dan public accountability menjadi pendekatan yang mendesak untuk diwujudkan.
Penelitian ini mengisi kekosongan tersebut dengan menyusun sintesis normatif-komparatif
antara pandangan empat mazhab fikih besar (Hanafiyah, Malikiyah, Syafi’iyah, Hanabilah) dan
ketentuan hukum positif Indonesia (Kompilasi Hukum Islam dan UU No. 41 Tahun 2004
tentang Wakaf). Fokus analisis diarahkan pada empat indikator hukum utama: (1) syarat
perizinan/otorisasi, (2) ukuran maslahat, (3) bentuk dan nilai aset pengganti, dan (4) otoritas
pengambil keputusan.

Berdasarkan latar belakang tersebut, rumusan masalah yang ingin dijawab dalam
penelitian ini adalah sebagai berikut: (1) Bagaimana pandangan fikih Islam terhadap
penggantian benda wakaf yang rusak atau tidak lagi bermanfaat? (2) Bagaimana ketentuan
tentang istibdal dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI) dan UU Wakaf? (3) Di mana letak titik
temu dan perbedaan antara fikih Islam dan hukum positif dalam memandang praktik istibdal
wakaf?

Copyright (c) 2025 KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan

1170


https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge

KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan

Vol. 5 No. 3 Tahun 2025

P-ISSN : 2809-4042

E-ISSN : 2809-4034 -~
Online Journal System: https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge Jurnal P4l

Penelitian ini menggunakan metode dirasah maktabiyyah (library research), yaitu
pendekatan ilmiah berbasis telaah pustaka yang relevan dengan topik istibdal wakaf.
Pendekatan ini lazim digunakan dalam studi hukum Islam untuk menggali argumen normatif
dan konstruksi hukum dari sumber primer dan sekunder otoritatif (Zed, 2008). Untuk
memperkuat validitas logika perbandingan, penelitian ini dilengkapi dengan framework
metodologis berbasis konten normatif-komparatif. Penelitian ini menggunakan pendekatan
normatif-teologis dan komparatif-yuridis, dengan fokus pada analisis tekstual terhadap
pandangan empat mazhab fikih besar serta regulasi positif Indonesia. Pemilihan keempat
mazhab dilakukan tidak hanya karena banyaknya pengikut secara historis maupun geografis,
tetapi juga karena otoritas epistemologis dan keberagaman metodologi istinbat hukum yang
mereka tawarkan. KHI dan UU No. 41 Tahun 2004 dipilih karena keduanya merupakan
kerangka hukum formal tertinggi yang digunakan dalam praktik wakaf di Indonesia.

Jenis penelitian ini adalah kualitatif normatif-komparatif, dengan fokus pada pencarian
dan analisis data hukum berupa doktrin fikih dan peraturan positif. Komparasi dilakukan
melalui tabel matriks sistematis dengan empat indikator utama pembanding, yakni: (1) otoritas
pengesahan, (2) syarat maslahat, (3) bentuk dan nilai aset pengganti, serta (4) mekanisme
istibdal/ruislag. Penafsiran hukum dilakukan melalui pendekatan normatif dengan bingkai
maqasid al-syari‘ah, yang mencakup lima prinsip dasar (al-kulliyyat al-khams): hifz al-din
(menjaga agama), hifz al-nafs (jiwa), hifz al-‘aql (akal), hifz al-nasl (keturunan), dan hifz al-
mal (harta). Dalam konteks istibdal, hifz al-mal menjadi landasan utama, yang menekankan
pentingnya menjaga kebermanfaatan harta wakaf dan menghindari kerusakan (mafsadah).
Kerangka ini dipadukan dengan prinsip fiqih seperti istihsan, maslahah mursalah, dan sadd al-
dhara’i’. Validitas data dan logika hukum diperkuat dengan triangulasi sumber, penelusuran
silang argumentasi antar-mazhab, dan pengujian kesesuaian antara prinsip syar‘i dengan
struktur hukum positif nasional. Komparasi dilakukan bukan hanya pada isi normatif, tetapi
juga pada struktur dan mekanisme otoritas, sehingga diperoleh pemetaan menyeluruh antara
legitimasi keagamaan dan legalitas hukum negara.

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas tiga lapisan. Pertama, sumber primer yang
meliputi Al-Qur’an dan hadis Nabi Muhammad £, serta dokumen hukum positif berupa
Kompilasi Hukum Islam (KHI) dan Undang-Undang Nomor 41 Tahun 2004 tentang Wakaf.
Kedua, sumber sekunder yang mencakup kitab-kitab fikih klasik, antara lain Syarh al-Mumti’
karya Ibn ‘Utsaimin, Bidayat al-Mujtahid karya Ibn Rushd, al-Mughni karya Ibn Qudamah, al/-
Majmii’ karya al-Nawawi, dan Radd al-Muhtar karya Ibn ‘Abidin. Ketiga, sumber tersier
berupa buku-buku hukum Islam kontemporer, jurnal ilmiah, skripsi, dan disertasi yang relevan
dengan tema istibdal wakaf.

Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini dilakukan melalui beberapa tahapan.
Pertama, inventarisasi sumber dengan cara mengidentifikasi dan mengumpulkan literatur fikih
klasik, karya kontemporer, serta regulasi hukum positif yang berkaitan dengan wakaf dan
istibdal. Kedua, klasifikasi data dengan mengelompokkan informasi ke dalam kategori utama,
yakni pandangan empat mazhab fikih Islam dan ketentuan hukum positif Indonesia
sebagaimana tercantum dalam KHI dan Undang-Undang Wakaf. Ketiga, ekstraksi data berupa
penyalinan kutipan penting, pendapat ulama, serta ketentuan hukum yang kemudian dituangkan
dalam format matriks atau tabel untuk memudahkan analisis komparatif. Keempat, validasi data
dengan cara memeriksa keaslian referensi dan memastikan bahwa seluruh informasi yang
digunakan bersumber dari rujukan yang otoritatif.

Copyright (c) 2025 KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan

1171


https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge

KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan

Vol. 5 No. 3 Tahun 2025

P-ISSN : 2809-4042

E-ISSN : 2809-4034 -~
Online Journal System: https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge Jurnal P4l

Analisis data dalam penelitian ini dilakukan secara sistematis melalui beberapa tahapan.
Pertama, tahap deskripsi yang bertujuan menjabarkan konsep istibdal wakaf dari masing-
masing mazhab serta regulasi dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI) secara naratif. Kedua,
tahap kategorisasi dengan mengelompokkan hasil deskripsi ke dalam aspek-aspek
perbandingan, seperti dasar hukum, syarat kebolehan, otoritas pemberi izin, dan tujuan hukum.
Ketiga, tahap perbandingan yang berfokus pada identifikasi persamaan dan perbedaan antara
pandangan fikih Islam dan ketentuan KHI. Keempat, tahap interpretasi normatif dengan
menafsirkan temuan berdasarkan prinsip magasid al-syari‘ah untuk menilai tingkat
kemaslahatan dan relevansinya dalam konteks hukum wakaf di Indonesia.

Hasil

Hasil penelitian menunjukkan bahwa keempat mazhab fikih besar Hanafiyah,
Malikiyah, Syafi’iyah, dan Hanabilah memiliki pendekatan distingtif terhadap kebolehan
istibdal. Perbandingan dilakukan dengan empat indikator utama: (1) otoritas pengesahan, (2)
syarat maslahat, (3) bentuk/nilai aset pengganti, dan (4) mekanisme istibdal. Setiap mazhab
menunjukkan titik tekan yang berbeda dalam keempat aspek ini. Perbedaan ini penting untuk
dipahami guna mengembangkan pendekatan hukum wakaf yang adaptif namun tetap syar’i.

Mazhab Hanafiyah cenderung permisif dalam memperbolehkan istibdal wakaf. Mereka
membolehkan istibdal ketika manfaat harta wakaf telah hilang, terutama dalam kondisi darurat.
Otoritas pengesahan diserahkan pada hakim syar’i, selama aset pengganti digunakan untuk
tujuan serupa. Pendekatan ini berbasis kaidah istihsan dan prinsip maslahat.

Mazhab Malikiyah bersifat selektif terhadap praktik istibdal. Hanya membolehkan
istibdal jika manfaat aset benar-benar hilang total dan tidak dapat dipulihkan. Aset pengganti
harus memiliki nilai dan fungsi setara atau lebih baik. Prosedur penggantian juga wajib melalui
pengawasan hakim sebagai otoritas legitimasi.

Mazhab Syafi’iyah merupakan mazhab yang paling restriktif terhadap istibdal. Mereka
melarang istibdal kecuali dalam keadaan darurat ekstrem, seperti kerusakan total atau lokasi
yang membahayakan penerima manfaat. Penekanan utama adalah pada fa’bid al-waqf
(keabadian wakaf). Perubahan hanya dapat dilakukan dengan otoritas kehakiman dan harus
sesuai dengan niat wakif secara eksplisit.

Mazhab Hanabilah menempati posisi yang moderat di antara mazhab lainnya. Istibdal
diperbolehkan selama manfaatnya lebih besar dibanding aset sebelumnya. Tetap diperlukan
persetujuan hakim dan kesesuaian dengan niat wakif. Pandangan ini diperluas oleh Ibn
Taymiyyah dan Ibn al-Qayyim dengan pendekatan magasid al-syart ‘ah.

Tabel 1. Pandangan Empat Mazhab terhadap Istibdal Wakaf

Mazhab Sikap terhadap Syarat Utama Landasan Normatif
Istibdal

Hanafiyyah | Membolehkan Manfaat hilang, aset Hadis wakaf kebun
pengganti setara atau lebih Khaibar, istihsan

Malikiyyah | Selektif Hilangnya manfaat total, QS. Al-Hasyr: 7,
persetujuan hakim maslahah mursalah

Syafi’iyyah | Melarang kecuali Kerusakan total, tidak dapat | Hadis wakaf Umar,

darurat dimanfaatkan prinsip ta ‘bid

Copyright (c) 2025 KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan

1172


https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge

KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan
Vol. 5 No. 3 Tahun 2025
P-ISSN : 2809-4042

E-ISSN : 2809-4034 -
Online Journal System: https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge Jurnal P4l
Hanabilah | Moderat Memberikan manfaat lebih Pendekatan magasid,
besar Ibn Taymiyyah

Dalam konteks hukum positif Indonesia, istilah istibdal memang tidak disebutkan secara
eksplisit. Namun, pengaturannya tercantum dalam Pasal 215 dan 225 KHI serta Pasal 40-44
UU No. 41 Tahun 2004. Prosedur perubahan status atau peruntukan wakaf harus mendapatkan
izin tertulis dari Pengadilan Agama dan persetujuan dari Badan Wakaf Indonesia. Mekanisme
ini juga melibatkan appraisal, uji manfaat, dan pembaruan legalitas di Badan Pertanahan
Nasional.

Tabel 2. Perbandingan Aspek Fikih dan Hukum Positif Indonesia terkait Istibdal

Aspek Fikih Islam Hukum Positif Indonesia

Istilah Umum digunakan Tidak disebutkan secara eksplisit

"istibdal"

Otoritas Hakim syar’i Pengadilan Agama, BWI, Menteri Agama

Syarat Maslahat, aset tidak Bukti fisik, appraisal, aset pengganti

Kebolehan bermanfaat bernilai/manfaat setara

Mekanisme Persetujuan hakim, Prosedural formal, administratif, berbasis UU
maslahat dan PP terkait

Hasil ini menunjukkan bahwa terdapat variasi tingkat kelonggaran di antara mazhab-
mazhab fikih. Namun demikian, titik temu antara fikih dan hukum positif terletak pada prinsip
keberlangsungan manfaat (istimrariyah al-manfa ‘ah). Kesesuaian tujuan wakaf juga menjadi
benang merah antara dua pendekatan hukum ini. KHI dan UU No. 41/2004 menetapkan
mekanisme istibdal melalui jalur administratif, sedangkan fikih menekankan fleksibilitas
berbasis maslahat syar’i.

Pembahasan
Istibdal Wakaf dalam Perspektif Fikih Islam

Wakaf merupakan sarana ibadah sosial yang berorientasi pada pemberian manfaat
secara berkelanjutan. Namun, ketika harta wakaf kehilangan fungsi akibat kerusakan fisik,
perubahan situasi sosial, atau pergeseran kebutuhan penerima, timbul kebutuhan untuk
mempertimbangkan penggantian aset (istibdal) demi menjaga tujuan awal wakaf. Permasalahan
istibdal mencakup dua dimensi utama: (1) legalitas normatif fikih Islam berdasarkan ijtihad para
imam mazhab, dan (2) legalitas administratif-hukum positif dalam regulasi nasional. Studi
kontemporer juga menekankan pentingnya fleksibilitas hukum wakaf agar tetap adaptif
terhadap perubahan sosial dan kebutuhan umat (Hasanah & Lubis, 2019; Zulfikar, 2021;
Wahyuni & Mubarok, 2022; Fadillah, 2023).

Pada ranah fikih Islam, topik mengenai kebolehan istibdal menjadi perhatian para ulama
dari berbagai mazhab. Masing-masing mazhab menetapkan dasar argumentasi dan kriteria
tertentu yang membatasi penerapannya, meskipun secara prinsip bertujuan sama, yakni
memastikan keberlanjutan manfaat wakaf sesuai kehendak wakif. Perbedaan pandangan
tersebut lahir dari ragam penafsiran terhadap dalil-dalil syar’i, penerapan kaidah-kaidah fikih,
serta fokus yang diberikan pada pertimbangan maslahat dan pencegahan kerugian (mafsadat).
Oleh sebab itu, mengkaji pandangan empat mazhab Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan Hanbali
menjadi langkah penting untuk memperoleh pemahaman yang komprehensif (Mahyuddin &
Ramli, 2015; Nurfalah & Hasanah, 2018; Hariri & Salim, 2021; Ramadhan & Hidayat, 2022).

Copyright (c) 2025 KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan

1173


https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge

KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan

Vol. 5 No. 3 Tahun 2025

P-ISSN : 2809-4042

E-ISSN : 2809-4034 -~
Online Journal System: https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge Jurnal P4l

Pandangan Fikih Islam terhadap Istibdal Wakaf

Mazhab Hanafi, sebagaimana dijelaskan oleh Imam Abu Hanifah, memperbolehkan
istibdal pada situasi tertentu, khususnya ketika harta wakaf sudah tidak dapat dimanfaatkan
sesuai dengan maksud wakif. Menurut beliau, apabila masjid atau aset wakaf lainnya runtuh,
rusak parah, atau tidak lagi layak digunakan, maka harta tersebut boleh dijual, dan hasil
penjualannya dipergunakan untuk membangun masjid baru atau diganti dengan aset lain yang
lebih bermanfaat bagi umat. Pandangan ini berlandaskan pada kaidah istihsan serta prinsip
kemaslahatan (Al-Hattab, 1992). Dalil yang menjadi pijakan adalah hadis Umar bin Khattab
mengenai wakaf kebun Khaibar, yang dalam interpretasi mazhab Hanafi menunjukkan adanya
keluwesan dalam memindahkan manfaat selama tujuan wakaf tetap tercapai: “Jika engkau mau,
tahan pokoknya dan sedekahkan hasilnya” (Muslim ibn al-Hajjaj, 1993).

Meskipun demikian, kedua murid utama Abu Hanifah, yaitu Abu Yusuf dan Muhammad
bin al-Hasan al-Syaibani, mengambil sikap yang lebih hati-hati. Mereka hanya membolehkan
istibdal dalam keadaan darurat yang nyata, misalnya ketika bangunan masjid tidak lagi dapat
diperbaiki dan biaya pemulihannya melampaui kemampuan pengelola. Selain itu, keduanya
menegaskan bahwa proses penggantian harus melalui persetujuan otoritas yang berwenang
guna memastikan bahwa aset pengganti memiliki fungsi yang setara atau setidaknya mendekati
manfaat harta wakaf semula.

Mazhab Maliki dikenal memberikan ruang yang relatif luas bagi pelaksanaan istibdal.
Ibn al-Qasim, salah satu tokoh utama dalam mazhab ini, berpendapat bahwa apabila harta wakaf
mengalami kerusakan permanen atau manfaat yang diharapkan darinya sudah hilang, maka aset
tersebut boleh dijual, dan hasil penjualannya dialokasikan untuk kemaslahatan yang setara atau
bahkan lebih besar dibanding manfaat awalnya. Pendekatan ini bertumpu pada konsep
maslahah mursalah, yakni pertimbangan kemaslahatan yang tidak bertentangan dengan nash.
Oleh karena itu, kebijakan penggantian dalam mazhab Maliki bersifat lebih fleksibel, selama
tujuan pokok wakaf tetap terjaga. Dalam praktiknya, para ulama Maliki menekankan
keterlibatan otoritas atau hakim guna memastikan bahwa proses penggantian benar-benar
membawa manfaat yang sah secara syar’i serta terhindar dari potensi penyalahgunaan (Al-
Hattab, 1992). Landasan normatif dari pandangan ini salah satunya adalah firman Allah dalam
QS. al-Hasyr ayat 7: “Agar harta itu tidak hanya beredar di antara orang-orang kaya saja di
antara kamu” (Kementerian Agama RI, 2019). Ayat ini dipahami sebagai dorongan agar harta
wakaf senantiasa produktif dengan tiga syarat utama: manfaat lama telah hilang total, aset
pengganti memiliki nilai yang setara atau lebih tinggi, dan prosesnya mendapat pengesahan dari
hakim untuk menghindari konflik maupun penyalahgunaan.

Mazhab Syafi’i termasuk salah satu mazhab yang paling restriktif dalam memandang
pelaksanaan istibdal. Menurut Imam Syafi’i, wakaf bersifat mengikat dan berlaku untuk
selamanya (ta 'bid), sehingga aset wakaf tidak diperkenankan untuk dijual atau ditukar kecuali
dalam keadaan darurat yang tidak dapat dihindarkan. Kriteria keadaan darurat tersebut
mencakup beberapa kondisi, antara lain tanah wakaf yang mengalami kerusakan permanen,
misalnya tenggelam sehingga kehilangan fungsi; bangunan masjid atau fasilitas wakaf yang
runtuh total dan tidak memungkinkan untuk dibangun kembali di lokasi semula; atau lokasi
wakaf yang berada dalam kondisi berbahaya atau tidak dapat diakses sehingga menghalangi
pemanfaatannya. Dalil utama yang dijadikan landasan adalah hadis Umar bin Khattab mengenai
wakaf kebun Khaibar: “Tahan pokoknya dan sedekahkan hasilnya” (Muslim ibn al-Hajjaj,
1993). Hadis ini dipahami secara literal oleh Imam al-Syafi’i, sehingga pokok harta wakaf wajib
dijaga selama manfaatnya masih ada dan hanya boleh diubah apabila tidak ada alternatif lain
untuk mempertahankan manfaatnya. Bahkan dalam keadaan darurat, para ulama Syafi’i tetap

Copyright (c) 2025 KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan

1174


https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge

KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan

Vol. 5 No. 3 Tahun 2025

P-ISSN : 2809-4042

E-ISSN : 2809-4034 -~
Online Journal System: https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge Jurnal P4l

mensyaratkan adanya pengawasan ketat dari otoritas berwenang guna memastikan bahwa
penggantian dilakukan murni demi kemaslahatan dan tetap sejalan dengan tujuan wakaf
sebagaimana yang telah ditetapkan sejak awal (Yahya ibn Sharaf al-Nawaw1 ibn Sharaf, 1997).

Mazhab Hanbali, sebagaimana dijelaskan oleh Ibn Qudamah dalam al-Mughni,
menempati posisi yang relatif moderat dalam menyikapi istibdal. Para ulama Hanbali
membolehkan penggantian harta wakaf apabila manfaatnya telah hilang atau jika dengan
penggantian tersebut manfaat yang diperoleh akan lebih optimal. Ibn Qudamah menegaskan
bahwa tujuan utama wakaf adalah menghadirkan manfaat berkelanjutan bagi penerimanya; oleh
karena itu, apabila sarana untuk mencapai manfaat tersebut berubah, maka penggantian
diperkenankan selama tidak bertentangan dengan syariat dan tetap sejalan dengan maksud
wakif (Ibn Qudamah, 1994). Pandangan ini kemudian diperluas oleh Ibn Taymiyyah dan
muridnya, Ibn al-Qayyim, yang menekankan bahwa penggantian diperbolehkan jika maslahat
yang dihasilkan lebih besar dibandingkan mempertahankan harta wakaf lama, selama
penggantian tersebut tetap konsisten dengan niat wakif. Menurut Ibn al-Qayyim, inti dari wakaf
adalah tahqiq al-maslahah (mewujudkan kemaslahatan), sehingga ketika sarana lama tidak lagi
relevan atau efektif, perubahan bentuk atau jenis aset menjadi solusi yang dibenarkan. Sejalan
dengan itu, Syaikh Ibn ‘Utsaimin dalam Syarh al-Mumti’ menegaskan bahwa pelaksanaan
istibdal sebaiknya dilakukan dengan persetujuan hakim syar’i. Hal ini dimaksudkan untuk
mencegah penyalahgunaan, memastikan transparansi, serta menjamin bahwa aset pengganti
memiliki nilai dan manfaat yang sebanding atau bahkan lebih baik daripada aset wakaf semula.
Istibdal Wakaf dalam Perspektif Kompilasi Hukum Islam (KHI)

Kompilasi Hukum Islam (KHI) memang tidak secara eksplisit menyebut istilah istibdal,
namun Buku III Perwakafan memberikan dasar normatif yang dapat menjadi pijakan
pelaksanaan praktik tersebut. Pasal 215 KHI menegaskan bahwa harta wakaf wajib dikelola dan
dimanfaatkan sesuai tujuan, fungsi, dan peruntukannya. Pasal 225 KHI mengatur bahwa apabila
harta wakaf tidak dapat digunakan lagi sebagaimana mestinya, maka peruntukannya dapat
diubah dengan izin Pengadilan Agama. Walaupun redaksi pasal ini tidak menggunakan istilah
istibdal, substansinya membuka peluang perubahan demi kemaslahatan, selama sesuai dengan
prinsip syariah (Departemen Agama RI, 2001).

Setelah diberlakukannya Undang-Undang Nomor 41 Tahun 2004 tentang Wakaf,
pengaturan mengenai perubahan harta wakaf menjadi lebih rinci dengan membedakan dua
bentuk perubahan, yakni perubahan status atau penukaran (ruis/ag) dan perubahan peruntukan.
Perubahan status atau penukaran pada prinsipnya dilarang sebagaimana ditegaskan dalam Pasal
40 huruf f, kecuali untuk kepentingan umum yang sesuai dengan Rencana Umum Tata Ruang
(RUTR) dan tidak bertentangan dengan syariat. Penukaran ini hanya dapat dilakukan dengan
izin tertulis dari Menteri Agama berdasarkan persetujuan Badan Wakaf Indonesia (BWI), dan
aset pengganti wajib memiliki nilai serta manfaat yang sekurang-kurangnya sama sebagaimana
diatur dalam Pasal 41 ayat 1-3 (Departemen Agama RI, 2001). Adapun perubahan peruntukan
tidak mengubah status kepemilikan wakaf, melainkan hanya memindahkan fungsi
penggunaannya.

Perubahan jenis ini dapat dilakukan apabila peruntukan awal sudah tidak dapat
digunakan lagi, dengan syarat memperoleh izin tertulis dari BWI sebagaimana tercantum dalam
Pasal 44 ayat 1-2. Wakaf pada Pasal 49 menegaskan bahwa penukaran dilarang kecuali dengan
izin tertulis Menteri atas pertimbangan BWI, dan hanya untuk kepentingan umum atau alasan
syar’i yang jelas. Pasal 50-51 menetapkan syarat: adanya aset pengganti dengan nilai/manfaat
minimal setara, jaminan bahwa penggantian tidak bertentangan dengan syariah, serta bukti
kepemilikan yang sah. Pasal 36 UU 41/2004 mewajibkan pendaftaran kembali aset pengganti

Copyright (c) 2025 KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan

1175


https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge

KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan

Vol. 5 No. 3 Tahun 2025

P-ISSN : 2809-4042

E-ISSN : 2809-4034 -~
Online Journal System: https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge Jurnal P4l

pada instansi berwenang, termasuk pembaruan data di sistem administrasi wakaf (Departemen
Agama RI, 2001).

Secara praktik, prosedur perubahan status atau peruntukan wakaf umumnya ditempuh
melalui beberapa tahapan. Pertama, adanya pra-kondisi, yaitu ketika aset wakaf tidak lagi dapat
digunakan sesuai dengan ikrar wakif atau dibutuhkan untuk kepentingan umum yang sesuai
dengan Rencana Umum Tata Ruang (RUTR). Kedua, nazir mengajukan permohonan resmi
kepada Badan Wakaf Indonesia (BWI) atau Kementerian Agama dengan melampirkan
dokumen pendukung serta hasil penilaian independen (appraisal). Ketiga, BWI melakukan
penilaian kelayakan untuk memastikan bahwa aset pengganti memiliki kesesuaian nilai dan
manfaat dengan aset wakaf sebelumnya. Keempat, proses ini memerlukan persetujuan BWI
untuk kasus perubahan peruntukan, sedangkan untuk penukaran (ruislag) dibutuhkan
persetujuan BWI sekaligus izin tertulis dari Menteri Agama. Kelima, setelah memperoleh
persetujuan, aset pengganti wajib didaftarkan kembali di Badan Pertanahan Nasional (BPN)
serta dicatat dalam sistem administrasi wakaf yang berlaku.

Dengan demikian, posisi KHI memberikan kerangka prinsip pengelolaan wakaf dan
ruang perubahan peruntukan melalui izin pengadilan, sedangkan UU 41/2004 dan PP 42/2006
memberikan mekanisme hukum yang lebih detail, melibatkan BWI dan Menteri Agama sebagai
otoritas utama. Sinkronisasi antara kerangka fikih klasik, norma KHI, dan prosedur hukum
positif ini memastikan bahwa istibdal wakaf tetap berjalan sesuai prinsip syariah, memenuhi
asas kemaslahatan, dan memberikan kepastian hukum di Indonesia.

Analisis Komparatif Fikih Islam dan KHI terhadap Istibdal Wakaf

Istibdal wakaf dalam perspektif fikih Islam didefinisikan sebagai proses penggantian
harta wakaf dengan harta lain yang setara atau memiliki nilai dan manfaat yang lebih besar,
dilakukan demi menjaga kemaslahatan umat. Dalil yang mendasari kebolehan istibdal antara
lain hadis Nabi ¥ yang menyatakan larangan menjual harta wakaf kecuali apabila manfaatnya
telah hilang (Al-Baihaqi, 2003), serta kaidah fikih dar’ al-mafdasid muqaddam ‘ald jalb al-
masalih yang menegaskan bahwa pencegahan kerusakan lebih diutamakan dibandingkan
perolehan kemaslahatan.

Dalam pandangan empat mazhab, terjadi perbedaan tingkat kelonggaran penerapan
istibdal. Mazhab Hanafi membolehkan penukaran harta wakaf apabila kondisinya telah rusak
atau hilang manfaatnya, dengan syarat mendapatkan izin dari hakim. Mazhab Hanbali juga
memberikan kelonggaran serupa selama penggantian tersebut memberikan manfaat yang lebih
besar dan tidak bertentangan dengan tujuan wakaf. Sebaliknya, mazhab Maliki membatasi
kebolehan istibdal hanya pada kondisi darurat yang jelas kemaslahatannya, sedangkan mazhab
Syafi’i cenderung melarang istibdal kecuali pada situasi yang sangat mendesak, seperti
pemindahan masjid karena kebutuhan yang tidak dapat dihindarkan. Dalil-dalil yang digunakan
para ulama meliputi hadis-hadis yang relevan, riwayat sahabat, dan kaidah-kaidah usul fikih.
Salah satu contohnya adalah praktik Umar bin Khattab yang mengganti masjid Kufah untuk
kemaslahatan umat, serta penerapan prinsip al-darirat tubih al-mahzirat (keadaan darurat
membolehkan yang terlarang).

Berdasarkan Pasal 1 angka 11 KHI, istibdal diartikan sebagai penukaran harta benda
wakaf dengan harta lain yang setara atau lebih besar nilai serta manfaatnya. Prosedur
pelaksanaannya diatur dalam Pasal 41-44 KHI dan Pasal 49 UU No. 41 Tahun 2004, yang
menegaskan bahwa penukaran hanya dapat dilakukan jika harta wakaf telah kehilangan
manfaatnya, harus menghasilkan manfaat yang lebih besar, dan memerlukan penetapan dari
pengadilan agama. Peraturan ini juga mengharuskan pengajuan permohonan istibdal dilakukan

Copyright (c) 2025 KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan

1176


https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge

KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan
Vol. 5 No. 3 Tahun 2025
P-ISSN : 2809-4042
E-ISSN : 2809-4034
Online Journal System: https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge

-

Jurnal P4l

oleh nadzir wakaf dengan persetujuan Badan Wakaf Indonesia (BWI) sesuai Peraturan BWI
Nomor 1 Tahun 2008.

Perbandingan ini menunjukkan bahwa baik fikih Islam maupun KHI memiliki
kesamaan prinsip, yakni menjaga tujuan wakaf (magasid al-waqf) dan memastikan
kemaslahatan umat. Namun, fikih klasik memberikan ruang perbedaan pendapat di antara
mazhab, sedangkan KHI menetapkan prosedur hukum yang lebih seragam dan mengikat.
Dengan demikian, KHI berfungsi sebagai bentuk kodifikasi hukum wakaf yang menyesuaikan
prinsip-prinsip fikih dengan kebutuhan praktik hukum nasional.

Tabel 3. Analisis Komparatif Fikih Islam dan KHI terhadap Istibdal Wakaf

Aspek Fikih Islam Dalil Fikih KHI dan Dasar Analisis
Analisis UU Wakaf | Hukum
Definisi Penggantian - Hadis Nabi Penukaran | Pasal 1 | Prinsip
Istibdal benda wakaf & “Tidak harta angka keduanya
dengan harta boleh dijual wakaf 11 serupa,
lain yang harta wakaf dengan KHI. namun fikih
sepadan atau kecuali jika harta lain menekanka
lebih tidak lagi yang nilai n aspek
bermanfaat bermanfaat”( | dan maslahat
demi Al-Baihaqi, manfaatny secara
kemaslahatan 2003) a setara umum,
umat, dilakukan | - Kaidah atau lebih sedangkan
dengan Fikih: Dar’ tinggi, KHI
mempertimbang | al-mafasid demi memformal
kan syarat mugqaddam kemaslahat kan dalam
syar’i ‘ald jalb al- an umum. definisi
masalih. hukum
positif.
Syarat 1. Harta wakaf - QS. Al-Hajj: | 1. Harta Pasal Fikih
Umum rusak/hilang 77. wakaf 4144 mengandalk
Istibdal manfaatnya. - Pendapat tidak KHI; an otoritas
2. Tidak Imam Ahmad | bermanfaat | Pasal hakim
bertentangan & ulama lagi. 49 UU | syar’i, KHI
dengan tujuan Hanafi. 2. Putusan | No. menggantin
wakaf. pengadilan | 41/200 | ya dengan
3. Izin agama. 4. otoritas
hakim/otoritas 3. pengadilan
syar’i. Nilai/manf agama yang
aat lebih terintegrasi
besar. dengan
prosedur
administrati
f.
Madzhab | Membolehkan Riwayat - - Sejalan
Hanafi jika Umar bin dengan KHI
rusak/hilang Khattab dalam

Copyright (c) 2025 KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan

1177


https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge

KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan
Vol. 5 No. 3 Tahun 2025
P-ISSN : 2809-4042
E-ISSN : 2809-4034
Online Journal System: https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge

-

Jurnal P4l

manfaatnya, memindahka prinsip
dengan izin n masjid kebolehan,
hakim. Kufah. namun
berbeda
dalam
mekanisme
perizinan.
Madzhab Melarang Kaidah: A!/- - - Lebih ketat
Maliki kecuali darurat darurat tubth dibanding
demi maslahat al-mahzirat. KHI, yang
jelas. memberi
ruang
kebolehan
selama
Syarat
hukum
terpenuhi.
Madzhab Cenderung Pendapat - - Posisi KHI
Syafi’i melarang Imam lebih
kecuali keadaan | Nawawi fleksibel
mendesak dalam al- dibanding
(misalnya Majmii’. pendekatan
pemindahan mazhab ini.
masjid).
Madzhab | Membolehkan Riwayat dari - - Paling
Hanbali jika memberi Imam Ahmad mendekati
manfaat lebih dan dalil regulasi
besar dan tidak maslahat. KHI karena
bertentangan menekanka
dengan tujuan n manfaat
wakaf. lebih besar
sebagai
Syarat
utama
Prosedur Dilakukan oleh Hadis Umar Dilakukan Pasal Fikih
Pelaksana | nadzir dengan tentang tanah oleh 225 menekanka
an pengawasan Khaibar. nadzir, KHI; n
hakim syar’i, dengan Peratur | mekanisme
mempertimbang persetujua an BWI | syar’i
kan maslahat n BWI, No. tradisional,
dan tujuan dan 1/2008. | KHI
wakaf. putusan menerapkan
Pengadilan prosedur
Agama. formal
hukum
positif yang
lebih

Copyright (c) 2025 KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan

1178


https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge

KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan
Vol. 5 No. 3 Tahun 2025
P-ISSN : 2809-4042

E-ISSN : 2809-4034 -~

Online Journal System: https:/jurnalp4i.com/index.php/knowledge Jurnal P4l
birokratis
namun
terukur.

Berdasarkan tabel analisis komparatif di atas, dapat dilihat bahwa perbedaan utama
antara fikih Islam dan kerangka hukum positif (KHI, UU No. 41 Tahun 2004, dan PP No. 42
Tahun 2006) terletak pada tingkat kelonggaran, mekanisme perizinan, serta prosedur
pelaksanaan istibdal. Untuk memahami perbedaan dan persamaan tersebut secara lebih
mendalam, uraian berikut akan memaparkan enam indikator utama yang menjadi dasar
perbandingan kedua pendekatan tersebut.

Istibdal wakaf, yaitu penggantian harta wakaf yang rusak, tidak layak, atau sudah tidak
relevan, pada dasarnya mempertemukan dua kerangka hukum yang berbeda namun saling
melengkapi. Di satu sisi terdapat pendekatan tekstual-normatif dalam fikih klasik yang
berlandaskan pada nash dan kaidah syariah, sehingga menekankan aspek legitimasi keagamaan
serta prinsip maslahat sebagai dasar kebolehan. Di sisi lain, terdapat pendekatan administratif-
yuridis dalam hukum positif Indonesia sebagaimana diatur dalam Kompilasi Hukum Islam
(KHI) serta Undang-Undang Nomor 41 Tahun 2004 juncto Peraturan Pemerintah Nomor 42
Tahun 2006, yang menekankan pentingnya prosedur hukum, otoritas lembaga resmi, dan
mekanisme pengawasan agar proses istibdal berjalan sesuai dengan prinsip akuntabilitas (
Indonesia, 2020).

Perbandingan antara fikih dan hukum positif terkait istibdal wakaf dapat dirumuskan
melalui enam aspek utama. Pertama, aspek dasar normatif, di mana fikih mendasarkan
kebolehan istibdal pada al-Qur’an, hadis—terutama riwayat Umar tentang kebun Khaibar—
serta kaidah ushul seperti al-maslahah, al-dararah, dan ta ‘bid al-asl. Pandangan ulama seperti
Ibn Qudamah, al-Nawawi, Ibn Rushd, dan Ibn ‘Utsaimin menekankan pentingnya menjaga
keberlanjutan manfaat wakaf. Sementara itu, KHI mengadopsi prinsip serupa dalam kerangka
hukum positif sebagaimana diatur dalam Pasal 215 dan 225, sedangkan undang-undang dan
peraturan pelaksanaannya menegaskan kewajiban memperoleh izin tertulis dari Menteri Agama
berdasarkan pertimbangan Badan Wakaf Indonesia (BWI). Kedua, aspek tujuan dan
rasionalitas, di mana fikih dan hukum positif sama-sama bertujuan menjaga kesinambungan
manfaat wakaf dan amanah wakif. Namun, jika fikih menitikberatkan pada legitimasi syar’i,
maka KHI dan UU menambahkan unsur kepastian hukum, keteraturan tata kelola, serta
akuntabilitas publik.

Ketiga, aspek kondisi atau kriteria kebolehan. Fikih memperbolehkan istibdal jika aset
wakaf mengalami kerusakan total, kehilangan manfaat, atau terdapat maslahat yang lebih besar.
Dalam hal ini, mazhab Hanafi dan Hanbali cenderung lebih permisif, sedangkan mazhab Syafi’i
dan sebagian Maliki hanya membolehkan dalam keadaan darurat. Sebaliknya, KHI
mensyaratkan adanya bukti hilangnya fungsi aset wakaf serta keberadaan aset pengganti dengan
nilai minimal setara, sementara PP No. 42 Tahun 2006 menambahkan kriteria kesesuaian tata
ruang, nilai NJOP, potensi manfaat, dan persetujuan resmi dari otoritas terkait. Keempat, aspek
otoritas pemberi izin. Fikih menyerahkan keputusan kepada hakim syar’i atau otoritas agama,
sedangkan KHI menempatkan kewenangan pada Kepala KUA dengan rekomendasi MUI
Kecamatan dan Camat. Adapun UU dan PP menetapkan kewenangan tersebut pada Menteri
Agama berdasarkan pertimbangan BWI.

Kelima, aspek prosedur dan pengamanan. Fikih lebih menekankan pada etika, niat
wakif, serta pencegahan kerugian tanpa menyertakan prosedur administratif yang rinci.
Sebaliknya, KHI dan PP mengatur tahapan formal yang jelas, mulai dari pengajuan permohonan

Copyright (c) 2025 KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan

1179


https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge

KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan

Vol. 5 No. 3 Tahun 2025

P-ISSN : 2809-4042

E-ISSN : 2809-4034 -~
Online Journal System: https:/jurnalp4i.com/index.php/knowledge Jurnal P4l

tertulis, kajian syar’i-administratif, penilaian aset pengganti, hingga penerbitan izin dan
pengumuman terbuka. Keenam, aspek implikasi praktis. Fikih unggul dalam menjaga
kemurnian tujuan wakaf, sedangkan KHI dan UU memastikan adanya kepastian hukum dan
akuntabilitas. Namun demikian, tantangan muncul ketika birokrasi yang panjang menghambat
penyelesaian cepat, atau ketika interpretasi fikih yang terlalu longgar berpotensi menimbulkan
penyalahgunaan.

Dari uraian enam indikator tersebut, terlihat bahwa fikih Islam dan hukum positif
Indonesia memiliki kesamaan tujuan dalam menjaga keberlanjutan manfaat wakaf, namun
berbeda dalam cara dan mekanisme implementasinya. Fikih memberikan kerangka normatif
yang fleksibel sesuai konteks, sedangkan hukum positif menawarkan prosedur baku yang
menjamin kepastian hukum dan akuntabilitas. Sinergi keduanya menjadi penting untuk
memastikan istibdal wakaf dilaksanakan secara sah, tepat sasaran, dan sesuai dengan nilai-nilai
syariah.

Penelitian ini menunjukkan bahwa keempat mazhab fikih utama memiliki pendekatan
berbeda terhadap istibdal, ditentukan oleh sejauh mana mereka mengakomodasi maslahat dan
ketentuan syar’i. Di sisi lain, KHI dan UU No. 41 Tahun 2004 menawarkan pendekatan
administratif-yuridis yang lebih baku dan terstruktur. Integrasi dua sistem hukum ini
menciptakan landasan kuat untuk pengambilan keputusan wakaf yang akuntabel dan maslahat.
Sementara itu, KHI tidak menyebutkan istilah istibdal secara eksplisit, tetapi mengatur
perubahan peruntukan wakaf melalui mekanisme izin Pengadilan Agama yang sejalan dengan
prinsip kehati-hatian dan kemaslahatan. Perbedaan mendasar antara fikih dan hukum positif
terletak pada fleksibilitas syar‘i versus kepastian prosedural formal. Namun, keduanya memiliki
kesamaan tujuan: mempertahankan keberlanjutan manfaat wakaf (istimrariyah al-manfa‘ah)
dan menjaga kesesuaian dengan niat wakif. Kontribusi utama penelitian ini adalah pada
perumusan kerangka analisis normatif-komparatif berbasis indikator hukum dan maqasid al-
syari‘ah yang dapat digunakan sebagai alat evaluasi keputusan istibdal. Temuan ini berpotensi
menjadi pedoman konseptual bagi nazhir, hakim, dan BWI dalam menetapkan kebijakan
istibdal yang sah dan maslahat.

Keterbatasan utama penelitian ini adalah pendekatannya yang masih bersifat doktrinal
dan normatif. Oleh karena itu, disarankan dilakukan penelitian lanjutan berbasis studi lapangan
(empiris) untuk menguji efektivitas prosedur istibdal dalam praktik, serta mengukur sejauh
mana kesesuaian antara peraturan formal dan pertimbangan maslahat yang bersumber dari fikih.
Imbas praktis dari penelitian ini terletak pada relevansi temuan sebagai acuan normatif dan
administratif dalam pelaksanaan istibdal wakaf. Kejelasan indikator pembanding dan sintesis
fikih-hukum positif menjadikan hasil penelitian ini berguna bagi pemangku kepentingan wakaf
dalam mengambil keputusan yang tepat dan sah secara hukum dan syar‘i. Dengan demikian
maka kebaruan penelitian ini terletak pada sintesis analisis fikih klasik empat mazhab dengan
regulasi positif Indonesia (KHI dan UU Wakaf), sehingga menghasilkan kerangka pemahaman
yang aplikatif dan relevan sebagai pedoman normatif sekaligus yuridis dalam praktik istibdal
wakaf kontemporer.

Al-Baihaqi. (2003). Sunan al-Kubra. Dar al-Kutub al-‘IImiyyah.

Abdullah, M. (2018). Waqf, sustainable development goals (SDGs) and maqasid al-Shariah.
International Journal of Social Economics, 45(1), 158-172.
https://doi.org/10.1108/IJSE-10-2016-0295

Copyright (c) 2025 KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan

1180


https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge

KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan

Vol. 5 No. 3 Tahun 2025

P-ISSN : 2809-4042

E-ISSN : 2809-4034 -~
Online Journal System: https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge Jurnal P4l

Al-Hattab, M. ibn M. (1992). Mawahib al-Jalil li-Sharh Mukhtasar Khalil. Dar al-Fikr.

Azhari, M. (2020). Pengelolaan Wakaf dalam Perspektif Ekonomi Berkelanjutan. Jurnal
Hukum Islam dan Ekonomi, 12(1), 45-60.

Che Zuina Ismail, Dalila Daud, Amir Shaharuddin, & Al-Amirul Mukmin Al-Amin. (2023).
Istibdal Method for Sustainable Development: Analyses of Jurisprudence and
Implementation  on  Waqf  Properties. ISLAMIYYAT, 45(1), 81-92.
https://doi.org/10.17576/islamiyyat-2023-4501-08

Departemen Agama RI. (2001). Kompilasi Hukum Islam. Direktorat Jenderal Pembinaan
Kelembagaan Agama Islam.

Fadillah, R. (2023). Reformulasi Hukum Wakaf Produktif dalam Konteks Perubahan Sosial
Masyarakat Islam Kontemporer. Jurnal Hukum Islam dan Pemberdayaan Umat, 11(2),
145-158.

Fathullah, A., Noor, A. M., & Hasbulah, M. H. (2023). Management of cash waqf fund
generation through the implementation of istibdal in Kedah. Qualitative Research in
Financial Markets. https://doi.org/10.1108/qrfm-03-2022-0048

Fauzi, A. (2020). Revitalisasi Konsep al-‘Ayn dalam Wakaf Produktif: Telaah atas Pemikiran
Ibn Qudamah. Jurnal Syariah dan Ekonomi Islam, 8(2), 233-248.

Fikri, H., & Munawar, M. (2017). Peran Wakaf Produktif dalam Pemberdayaan Ekonomi Umat:
Studi Kasus pada Lembaga Wakaf XYZ. Jurnal Ekonomi Syariah Indonesia, 7(2), 115—
130.

Hasanah, N., & Lubis, M. F. (2019). Pengembangan Konsep Istibdal Wakaf dalam Konteks
Kebutuhan Sosial Modern. Jurnal Hukum dan Syariah, 7(1), 91-104.

Hasbullah, M., Yusoff, S. H., & Zakaria, M. Z. (2019). Istibdal Harta Wakaf: Kajian Ringkas
Terhadap Peranan dalam Mengembangkan Produk Wakaf. Journal of Fatwa
Management and Research, 16(2), 160-171.
https://doi.org/10.33102/jfatwa.vol16n02.13

Hariyanto, & Zaki, 1. (2019). Istibdal waqf relevance on development of waqf in Indonesia.
AFEBI Islamic Finance and Economic Review, 4(1).
https://doi.org/10.47312/aifer.v4i01.371

Hariri, M., & Salim, R. A. (2021). ljtihad Mazhab dalam Isu Istibdal Wakaf: Kajian Normatif
terhadap Ragam Pendekatan. Al-Ahkam: Jurnal Hukum Islam, 31(1), 23-38.

Ibn Qudamah. (1994). al-Mughni. Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

Ibn “Utsaimin, M. ibn Salih. (2005). Syarh al-Mumti* ‘ala Zad al-Mustagni ‘. Dar Ibn al-Jauzi.

Imron, M., Risnandar, R., Amalia, P., & R. Z. (2024). Kajian pemetaan potensi aset wakaf
komersial nasional dan identifikasi sumber pendanaan pengembangan aset wakaf
dalam kerangka pengembangan wakaf uang. Pusat Kebijakan Sektor Keuangan dan
Center for Islamic Business and Economic Studies (CI-BEST), IPB University.
https://fiskal.kemenkeu.go.id/kajian/2024/12/11/2460-kajian-pemetaan-potensi-aset-
wakaf-komersial-nasional-dan-identifikasi-sumber-pendanaan-pengembangan-aset-
wakaf-dalam-kerangka-pengembangan-wakaf-uang

Indonesia, B. W. (2020). Pedoman Pengelolaan dan Pengembangan Harta Benda Wakaf. BWI.

Ismail, C. Z., Daud, D., Shaharuddin, A., & Al-Amin, A. M. (2023). Istibdal method for
sustainable development: Analyses of jurisprudence and implementation on waqf
properties. Islamiyyat, 45(1), 81-92. https://doi.org/10.17576/islamiyyat-2023-4501-08

Johari, F. (2023). Signifying the crucial role of performance measurement in istibdal wagqf.
Journal  of  Muamalat  and  Islamic  Finance  Research, 16(2).
https://doi.org/10.33102/jmifr.530

Copyright (c) 2025 KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan

1181


https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge
https://doi.org/10.1108/qrfm-03-2022-0048
https://doi.org/10.47312/aifer.v4i01.371
https://fiskal.kemenkeu.go.id/kajian/2024/12/11/2460-kajian-pemetaan-potensi-aset-wakaf-komersial-nasional-dan-identifikasi-sumber-pendanaan-pengembangan-aset-wakaf-dalam-kerangka-pengembangan-wakaf-uang
https://fiskal.kemenkeu.go.id/kajian/2024/12/11/2460-kajian-pemetaan-potensi-aset-wakaf-komersial-nasional-dan-identifikasi-sumber-pendanaan-pengembangan-aset-wakaf-dalam-kerangka-pengembangan-wakaf-uang
https://fiskal.kemenkeu.go.id/kajian/2024/12/11/2460-kajian-pemetaan-potensi-aset-wakaf-komersial-nasional-dan-identifikasi-sumber-pendanaan-pengembangan-aset-wakaf-dalam-kerangka-pengembangan-wakaf-uang
https://doi.org/10.17576/islamiyyat-2023-4501-08
https://doi.org/10.33102/jmifr.530

KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan

Vol. 5 No. 3 Tahun 2025

P-ISSN : 2809-4042

E-ISSN : 2809-4034 -~
Online Journal System: https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge Jurnal P4l

Kementerian Agama RI. (2019). AI-Qur’an dan Terjemahannya. Lajnah Pentashihan Mushaf
Al-Qur’an.

Mahsun, M., et al. (2022). Green waqf: Sustainable surplus perspective balanced scorecard
analysis.  KARSA:  Jurnal  Sosial dan  Budaya  Keislaman,  30(2).
https://doi.org/10.19105/karsa.v30i2.8472

Muslim ibn al-Hajjaj. (1993). Sahih Muslim. Dar al-Fikr.

Prihanto, Y. R., & Faizah, S. 1. (2020). Implementasi Wakaf Istibdal Pada Mushola Wakaf
(Studi Kasus Pembangunan Tol Gempol-Pasuruan Seksi I Dan Seksi li). Jurnal
Ekonomi Syariah Teori Dan Terapan, 7(3), 513.
https://doi.org/10.20473/vol7iss20203pp513-531

Rahman, A., & Aziz, M. R. (2017). The Concept of Waqgf According to Ibn Utsaimin and Its
Contemporary Application. Journal of Islamic Law Studies, 5(1), 45-58.

Ramadhan, T., & Hidayat, F. (2022). Eksistensi Istibdal dalam Hukum Wakaf Nasional: Studi
Komparatif Hukum Islam dan UU No. 41 Tahun 2004. Jurnal Legislatif Syariah, 6(1),

77-92.
Syaifudin, A. (2021). Alih Fungsi Objek Wakaf Dalam Perspektif Mazhab Syafi’l Dan Mazhab
Hambali. Jurnal Studi Hukum Islam, 8(2).

https://ejournal.unisnu.ac.id/JSHI/article/view/2711

Tiswarni, T. (2023). Istibdal Wakaf Sebagai Solusi Pendayagunaan Benda Wakaf Masa Post
Covid-19: Analisis Pendapat Ulama Mazhab. Mugaranah, 7(1), 11-24.
https://doi.org/10.19109/muqaranah.v7i1.18315

Wabhbabh al-Zuhaili. (2006). al-Figh al-Islami wa Adillatuhu. Dar al-Fikr.

Wahyuni, D., & Mubarok, H. (2022). Model Penguatan Regulasi Wakaf Produktif dalam
Perspektif Maqasid Syariah dan Hukum Positif. Jurnal Ekonomi dan Hukum Islam,
10(2), 213-228.

Yahya ibn Sharaf al-Nawaw1 ibn Sharaf. (1997). al-Majmii * Syarh al-Muhadzdzab. Dar al-Fikr.

Yusuf, M. Z. (2022). Optimalisasi Wakaf Tanah Perspektif Istibdal (Studi Pada Harta Wakaf
Pimpinan Daerah Muhammadiyah Kota Yogyakarta). Jurnal Magister Ekonomi
Syariah, 1(1), 63—-73. https://doi.org/10.14421/jmes.2022.011-06

Zed, M. (2008). Metode Penelitian Kepustakaan. Y ayasan Pustaka Obor Indonesia.

Zulfikar, T. A. (2021). Adaptasi Hukum Wakaf terhadap Perubahan Sosial: Tinjauan atas
Praktik Istibdal di Indonesia. Al-Awqgaf: Jurnal Wakaf dan Ekonomi Islam, 4(2), 113—
128.

Copyright (c) 2025 KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan

1182


https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge

