
KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan 
Vol. 5 No. 3 Tahun 2025 
P-ISSN : 2809-4042 
E-ISSN : 2809-4034 

Online Journal System: https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge 
 

Copyright (c) 2025 KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan 

1167 

 

PENGGANTIAN BENDA WAKAF TATKALA RUSAK ATAU TIDAK BERMANFAAT: 

ANALISIS KOMPARATIF FIKIH ISLAM DAN KOMPILASI HUKUM ISLAM (KHI) 

Abdan Mukhlis Ali1, Isnaini La Harisi2 

Sekolah Tinggi Dirasat Islamiyah Imam Syafi’i Jember1,2 

e-mail: abdanalibas@gmail.com  

 

ABSTRAK  

Istibdal wakaf adalah mekanisme penggantian harta wakaf yang rusak, tidak layak, atau 

kehilangan relevansi terhadap tujuan awal. Berdasarkan data Badan Wakaf Indonesia (BWI), 

lebih dari 4.000 bidang tanah wakaf di Indonesia masih tidak produktif, menunjukkan 

kebutuhan mendesak akan solusi hukum yang tepat. Penelitian ini bertujuan menganalisis 

secara komparatif pandangan empat mazhab fikih utama Hanafiyah, Malikiyah, Syafi’iyah, dan 

Hanabilah dengan regulasi hukum positif, khususnya Kompilasi Hukum Islam (KHI) dan 

Undang-Undang Nomor 41 Tahun 2004. Pendekatan yang digunakan adalah kualitatif normatif 

dengan metode studi pustaka dan teknik analisis konten hukum melalui matriks analisis 

normatif-komparatif. Kajian dilakukan terhadap delapan pasal dalam KHI dan UU Wakaf serta 

sepuluh sumber fikih klasik. Hasil menunjukkan bahwa semua mazhab membolehkan istibdal 

dalam kondisi tertentu: Hanafiyah cenderung permisif, Malikiyah selektif, Syafi’iyah sangat 

restriktif, dan Hanabilah moderat. KHI dan UU Wakaf, meskipun tidak menyebut istilah 

"istibdal", menyediakan prosedur hukum yang ketat melalui mekanisme persetujuan Pengadilan 

Agama dan rekomendasi BWI. Studi ini menyatukan prinsip maslahat dan niat wakif dari 

perspektif fikih dengan kepastian hukum dan akuntabilitas dalam hukum positif, membentuk 

model pengelolaan wakaf yang adaptif dan terukur. Kontribusi utama berupa kerangka evaluasi 

normatif-aplikatif sebagai panduan bagi nazhir, BWI, dan pengadilan agama dalam mengambil 

keputusan istibdal wakaf yang sah, transparan, dan berorientasi kemaslahatan. 

Kata Kunci: Istibdal Wakaf, Fikih Islam, Kompilasi Hukum Islam, Hukum Wakaf. 

 

ABSTRACT 

Istibdal waqf refers to the replacement of endowed property that is damaged, unfit, or has lost 

its relevance to the original purpose. According to data from the Indonesian Waqf Board (BWI), 

over 4,000 plots of waqf land in Indonesia remain unproductive, indicating an urgent need for 

an appropriate legal solution. This study aims to comparatively analyze the perspectives of the 

four major Islamic legal schools Hanafiyyah, Malikiyyah, Shafi‘iyyah, and Hanabilah with the 

prevailing national legal frameworks, particularly the Compilation of Islamic Law (KHI) and 

Law Number 41 of 2004 on Waqf. The study adopts a normative qualitative approach using 

library research and legal content analysis through a normative-comparative matrix. The 

analysis includes eight relevant articles from KHI and the Waqf Law, as well as ten authoritative 

classical fiqh sources. The findings reveal that all four schools permit istibdal under certain 

conditions: Hanafiyyah tends to be permissive, Malikiyyah selective, Shafi‘iyyah highly 

restrictive, and Hanabilah moderate. While KHI and the Waqf Law do not explicitly mention 

the term “istibdal,” they establish a strict legal mechanism requiring the approval of the 

Religious Court and recommendations from BWI. This study integrates the principles of 

maslahah (public benefit) and donor intent in fiqh with legal certainty and accountability in 

positive law, forming an adaptive and accountable waqf management model. Its main 

contribution is the formulation of a normative-applicative evaluation framework that can serve 

https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge
mailto:abdanalibas@gmail.com


KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan 
Vol. 5 No. 3 Tahun 2025 
P-ISSN : 2809-4042 
E-ISSN : 2809-4034 

Online Journal System: https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge 
 

Copyright (c) 2025 KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan 

1168 

 

as a practical guide for nazhir (waqf managers), BWI, and the Religious Courts in making 

lawful, transparent, and benefit-oriented istibdal decisions. 

Keywords: Istibdal Waqf, Islamic Jurisprudence, Compilation Of Islamic Law, Waqf Law. 

 

PENDAHULUAN  

Wakaf merupakan salah satu bagian dalam Islam yang memiliki peran penting dalam 

penguatan ekonomi dan kesejahteraan umat. Wakaf memiliki tujuan sosial dan ibadah seperti 

memberikan fasilitas umum dan sebagai jalan sedekah jariyah untuk mendekatkan diri kepada 

Allah SWT. Studi kontemporer menunjukkan bahwa wakaf juga berperan sebagai instrumen 

pemberdayaan ekonomi umat dan pembangunan berkelanjutan, khususnya melalui pengelolaan 

aset yang produktif dan inovatif (Fikri & Munawar, 2017; Azhari, 2020). Wakaf juga memiliki 

karakteristik yang unik karena sifatnya yang mengikat dan abadi (Wahbah al-Zuḥailī, 2006). 

Harta yang telah diwakafkan tidak boleh dijual, diwariskan, ataupun dihibahkan, sebagaimana 

ditegaskan dalam sabda Rasulullah صلى الله عليه وسلم: 

 

( اهاحبس أصلها وسبل ثمر ) 

"Tahan pokoknya dan sedekahkan hasilnya."(Muslim ibn al-Ḥajjaj, 1993). 

 

QS. Ali ‘Imran: 92 menegaskan pentingnya memberikan harta terbaik demi 

kemaslahatan umat: “Kamu sekali-kali tidak akan memperoleh kebajikan yang sempurna 

sebelum kamu menafkahkan sebagian harta yang kamu cintai...” (Kementerian Agama RI, 

2019). Namun demikian, keberlanjutan manfaat wakaf sering terhambat oleh kerusakan fisik, 

perubahan sosial, atau ketidakproduktifan aset. Menurut Badan Wakaf Indonesia, lebih dari 

4.000 bidang tanah wakaf belum dimanfaatkan secara optimal. Fenomena ini mendorong 

wacana istibdal wakaf, yakni penggantian harta wakaf dengan aset baru yang lebih relevan dan 

bermanfaat (Imron et al., 2024; Yusuf, 2022.). Konsep ini dinilai strategis untuk mendorong 

produktivitas wakaf, sebagaimana diulas dalam studi kontemporer tentang implementasi 

istibdal dalam mendukung keuangan berkelanjutan dan SDGs (Mahsun et al. 2022; Abdullah, 

2018). 

Pandangan ulama dari empat mazhab utama terkait kebolehan istibdal menunjukkan 

variasi pendekatan yang signifikan. Mazhab Hanafiyyah dan Hanabilah cenderung lebih 

permisif sepanjang terdapat pertimbangan kemaslahatan, Malikiyyah lebih selektif, sedangkan 

Syafi’iyyah mengambil posisi paling ketat dengan membatasi istibdal hanya pada kondisi 

sangat darurat. Perbedaan ini berkisar pada sejumlah indikator normatif seperti otoritas pemberi 

izin, syarat maslahat, nilai serta bentuk aset pengganti, dan mekanisme pelaksanaan seperti 

ruislag atau perubahan peruntukan (Yaḥyā ibn Sharaf al-Nawawī ibn Sharaf, 1997).  Sejalan 

dengan perkembangan zaman, kajian kontemporer menyoroti perlunya pembaruan pendekatan 

istibdal dalam konteks pengelolaan wakaf modern, khususnya terkait transparansi, tata kelola, 

serta integrasinya dengan pembangunan berkelanjutan dan prinsip maqāṣid al-sharīʿah (Che 

Zuina et al., 2023; Johari, 2023; Fathullah et al., 2023). Dalam konteks hukum positif di 

Indonesia, praktik istibdal tidak secara terminologis disebutkan, namun substansinya diatur 

secara eksplisit dalam Undang-Undang Nomor 41 Tahun 2004 dan Kompilasi Hukum Islam 

(KHI), yang menetapkan syarat formal berupa keputusan Pengadilan Agama dan rekomendasi 

dari Badan Wakaf Indonesia sebagai bentuk pengawasan legal (Departemen Agama RI, 2001). 

Secara etimologis, wakaf berasal dari bahasa Arab waqafa–yaqifu–waqfan yang berarti 

menahan, menghentikan, atau tetap di suatu tempat. Secara terminologis, wakaf dipahami 

sebagai tindakan menahan kepemilikan suatu benda yang manfaatnya digunakan secara 

https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge


KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan 
Vol. 5 No. 3 Tahun 2025 
P-ISSN : 2809-4042 
E-ISSN : 2809-4034 

Online Journal System: https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge 
 

Copyright (c) 2025 KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan 

1169 

 

berkelanjutan tanpa mengurangi substansi bendanya, untuk tujuan kemaslahatan umat. Ibn 

‘Utsaimin dalam Syarḥ al-Mumti’ menegaskan bahwa wakaf merupakan bentuk pemanfaatan 

harta untuk kebaikan secara terus-menerus tanpa menghilangkan zat aslinya (Ibn ʿUtsaimin, 

2005; Rahman & Aziz, 2017). Ibn Qudāmah dalam al-Mughnī menegaskan bahwa inti dari 

wakaf adalah mempertahankan keberadaan pokok harta (al-ʿayn) dan menyalurkan manfaatnya 

kepada pihak yang berhak, tanpa adanya peluang untuk membatalkan atau memindahkan 

kepemilikan. Prinsip ini dimaksudkan untuk memastikan bahwa aset wakaf tetap lestari dan 

manfaatnya berkelanjutan sesuai tujuan wakif (Ibn Qudāmah, 1994; Fauzi, 2020). 

Dalam konteks hukum positif Indonesia, Pasal 41 Undang-Undang Nomor 41 Tahun 

2004 tentang Wakaf mengatur bahwa perubahan status atau peruntukan harta wakaf hanya dapat 

dilakukan dengan izin tertulis Badan Wakaf Indonesia (BWI) dan persetujuan pengadilan 

agama. Meskipun Kompilasi Hukum Islam (KHI) tidak menyebut istilah istibdal secara 

eksplisit, prinsipnya tercermin dalam pasal-pasal yang mengatur pengelolaan wakaf demi 

kemaslahatan umat, dengan menekankan prinsip kehati-hatian dan kesetaraan manfaat 

(Departemen Agama RI, 2001). 

Penelitian Ahmad Syaifuddin membahas perbedaan pandangan antara mazhab Syafi’i 

dan Hanbali mengenai kebolehan istibdal, khususnya terkait objek wakaf masjid. Mazhab 

Syafi’i umumnya melarang penggantian aset wakaf, bahkan dalam kondisi rusak, selama tujuan 

awal wakaf masih dapat dicapai, sedangkan mazhab Hanbali membolehkan penggantian atau 

penjualan apabila manfaatnya telah hilang sepenuhnya, dengan syarat hasilnya dialihkan untuk 

tujuan serupa demi kemaslahatan umat. Pembaruan dari penelitian ini terletak pada 

penggabungan analisis fikih klasik dengan kerangka hukum positif Indonesia, khususnya 

Kompilasi Hukum Islam (KHI) dan Undang-Undang Nomor 41 Tahun 2004, sehingga kajian 

lebih relevan dan aplikatif terhadap praktik penggantian benda wakaf yang rusak atau tidak 

bermanfaat di lapangan (Syaifudin, 2021). Selaras dengan itu, sejumlah studi mutakhir 

menekankan bahwa istibdal bukan hanya respons atas kerusakan fisik, tetapi juga strategi 

adaptif terhadap dinamika sosial, kebijakan tata ruang, serta upaya keberlanjutan wakaf 

produktif, terutama pasca-pandemi (Hariyanto & Zaki, 2019; Ismail et al. 2023; Hasbullah et 

al., 2019; Yusuf, 2022). Temuan ini memperkuat urgensi menjadikan istibdal sebagai instrumen 

operasional yang sah, transparan, dan akuntabel dalam sistem pengelolaan wakaf modern. 

Riset yang dilakukan Tiswarni pada penelitian yang berjudul Istibdal Wakaf Sebagai 

Solusi Pendayagunaan Benda Wakaf yang Sudah Tidak Relevan Lagi: Studi Kasus Wakaf 

Sarana Kesehatan Pasca Pandemi Covid-19 oleh Dompet Dhuafa dan BWA (2023) 

menunjukkan bahwa istibdal wakaf dapat menjadi solusi strategis dalam memastikan 

keberlanjutan pemanfaatan aset wakaf yang kehilangan relevansi, sebagaimana terlihat pada 

praktik pengelolaan wakaf sarana kesehatan pasca pandemi Covid-19 oleh Dompet Dhuafa dan 

BWA. Dari perspektif fikih, kebolehan istibdal berlandaskan pada prinsip kemaslahatan dan 

kesesuaian dengan niat wakif, sedangkan dalam kerangka hukum positif Indonesia, 

pengaturannya tercermin dalam KHI dan UU No. 41 Tahun 2004 yang menetapkan prosedur 

legal dan pengawasan terstruktur. Hal ini juga sejalan dengan temuan dalam studi kontemporer 

lain yang menyoroti pentingnya fleksibilitas hukum wakaf agar tetap adaptif terhadap 

perubahan kebutuhan sosial (Hasanah & Lubis, 2019; Zulfikar, 2021). Adapun keterbatasan 

penelitian ini terletak pada ruang lingkup yang berfokus pada studi kasus lembaga tertentu tanpa 

melakukan perbandingan komprehensif terhadap pandangan empat mazhab maupun integrasi 

operasionalnya dengan regulasi nasional. Kebaruan penelitian ini dibandingkan kajian 

terdahulu terletak pada penggabungan analisis empat mazhab besar dengan ketentuan hukum 

positif serta perumusan model uji berlapis yang aplikatif, yang berpotensi menjadi pedoman 

https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge


KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan 
Vol. 5 No. 3 Tahun 2025 
P-ISSN : 2809-4042 
E-ISSN : 2809-4034 

Online Journal System: https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge 
 

Copyright (c) 2025 KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan 

1170 

 

normatif sekaligus yuridis dalam pengambilan keputusan istibdal wakaf di Indonesia (Tiswarni, 

2023). 

Analisis yang dilakukan oleh Yoga Rizki Prihanto dan Faizah berjudul Peralihan Harta 

Benda Wakaf yang Tidak Produktif Perspektif Hukum Islam dan Hukum Positif membahas 

kebolehan penggantian harta benda wakaf yang sudah tidak produktif dengan tetap 

mempertahankan tujuan wakaf demi kemaslahatan umat. Dalam perspektif hukum Islam, para 

ulama berbeda pendapat: sebagian memperbolehkan penggantian dengan ketentuan ketat, 

sementara sebagian lainnya melarang kecuali dalam keadaan darurat. Adapun dalam hukum 

positif, Undang-Undang Nomor 41 Tahun 2004 tentang Wakaf dan Peraturan Pemerintah 

Nomor 42 Tahun 2006 mengatur mekanisme penggantian benda wakaf yang tidak produktif 

melalui prosedur tertentu. Pembaruan yang dapat diambil untuk penelitian ini adalah perluasan 

kajian dari aspek “tidak produktif” menjadi “rusak atau tidak bermanfaat” dengan 

menambahkan analisis komparatif antara fikih Islam dan Kompilasi Hukum Islam (KHI), 

sehingga pembahasan lebih komprehensif dan relevan dalam penerapan di lapangan (Prihanto 

& Faizah, 2020). 

Studi yang diselenggarakan Yusuf pada penelitian berjudul Optimalisasi Wakaf Tanah 

Perspektif Istibdal (Studi Pada Harta Wakaf Pimpinan Daerah Muhammadiyah Kota 

Yogyakarta) menyimpulkan bahwa istibdal wakaf merupakan langkah strategis untuk 

mengoptimalkan aset wakaf yang tidak produktif, dengan tetap mematuhi syarat syariah dan 

peraturan hukum positif. Meskipun fikih Islam menampilkan variasi pandangan antar mazhab 

Hanafiyah dan Hanabilah yang cenderung longgar, Malikiyah dan Syafi’iyah yang lebih 

restriktif kerangka hukum positif melalui UU No. 41 Tahun 2004 dan PP No. 42 Tahun 2006 

memberikan jalur prosedural yang tegas. Namun, penelitian tersebut belum mengintegrasikan 

analisis empat mazhab secara utuh dengan KHI, maupun merumuskan model evaluasi yang 

menyatukan prinsip maslahat fikih dengan uji administratif hukum positif (Yusuf, 2022). 

Kajian-kajian sebelumnya umumnya memisahkan antara pendekatan fikih klasik dan 

sistem hukum positif dalam pembahasan wakaf. Padahal, dalam praktik pengelolaan wakaf di 

Indonesia, diperlukan integrasi teoritis dan aplikatif antara keduanya untuk memastikan 

terpenuhinya legitimasi syar’i sekaligus kepatuhan administratif. Urgensi ini semakin nyata 

ketika perbedaan pandangan ulama tentang kebolehan istibdal belum sepenuhnya diakomodasi 

dalam kerangka hukum formal, sehingga membuka peluang keragaman interpretasi di lapangan 

(Lestari & Huda, 2018; Karim & Fauzan, 2021). 

Integrasi antara maqāṣid al-syarī‘ah dan prinsip hukum modern seperti legal certainty, 

due process, dan public accountability menjadi pendekatan yang mendesak untuk diwujudkan. 

Penelitian ini mengisi kekosongan tersebut dengan menyusun sintesis normatif-komparatif 

antara pandangan empat mazhab fikih besar (Hanafiyah, Malikiyah, Syafi’iyah, Hanabilah) dan 

ketentuan hukum positif Indonesia (Kompilasi Hukum Islam dan UU No. 41 Tahun 2004 

tentang Wakaf). Fokus analisis diarahkan pada empat indikator hukum utama: (1) syarat 

perizinan/otorisasi, (2) ukuran maslahat, (3) bentuk dan nilai aset pengganti, dan (4) otoritas 

pengambil keputusan. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, rumusan masalah yang ingin dijawab dalam 

penelitian ini adalah sebagai berikut: (1) Bagaimana pandangan fikih Islam terhadap 

penggantian benda wakaf yang rusak atau tidak lagi bermanfaat? (2) Bagaimana ketentuan 

tentang istibdal dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI) dan UU Wakaf? (3) Di mana letak titik 

temu dan perbedaan antara fikih Islam dan hukum positif dalam memandang praktik istibdal 

wakaf? 

 

https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge


KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan 
Vol. 5 No. 3 Tahun 2025 
P-ISSN : 2809-4042 
E-ISSN : 2809-4034 

Online Journal System: https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge 
 

Copyright (c) 2025 KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan 

1171 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode dirasah maktabiyyah (library research), yaitu 

pendekatan ilmiah berbasis telaah pustaka yang relevan dengan topik istibdal wakaf. 

Pendekatan ini lazim digunakan dalam studi hukum Islam untuk menggali argumen normatif 

dan konstruksi hukum dari sumber primer dan sekunder otoritatif (Zed, 2008). Untuk 

memperkuat validitas logika perbandingan, penelitian ini dilengkapi dengan framework 

metodologis berbasis konten normatif-komparatif. Penelitian ini menggunakan pendekatan 

normatif-teologis dan komparatif-yuridis, dengan fokus pada analisis tekstual terhadap 

pandangan empat mazhab fikih besar serta regulasi positif Indonesia. Pemilihan keempat 

mazhab dilakukan tidak hanya karena banyaknya pengikut secara historis maupun geografis, 

tetapi juga karena otoritas epistemologis dan keberagaman metodologi istinbāṭ hukum yang 

mereka tawarkan. KHI dan UU No. 41 Tahun 2004 dipilih karena keduanya merupakan 

kerangka hukum formal tertinggi yang digunakan dalam praktik wakaf di Indonesia. 

Jenis penelitian ini adalah kualitatif normatif-komparatif, dengan fokus pada pencarian 

dan analisis data hukum berupa doktrin fikih dan peraturan positif. Komparasi dilakukan 

melalui tabel matriks sistematis dengan empat indikator utama pembanding, yakni: (1) otoritas 

pengesahan, (2) syarat maslahat, (3) bentuk dan nilai aset pengganti, serta (4) mekanisme 

istibdal/ruislag. Penafsiran hukum dilakukan melalui pendekatan normatif dengan bingkai 

maqāṣid al-syarī‘ah, yang mencakup lima prinsip dasar (al-kulliyyāt al-khams): ḥifẓ al-dīn 

(menjaga agama), ḥifẓ al-nafs (jiwa), ḥifẓ al-‘aql (akal), ḥifẓ al-nasl (keturunan), dan ḥifẓ al-

māl (harta). Dalam konteks istibdal, ḥifẓ al-māl menjadi landasan utama, yang menekankan 

pentingnya menjaga kebermanfaatan harta wakaf dan menghindari kerusakan (mafsadah). 

Kerangka ini dipadukan dengan prinsip fiqih seperti istiḥsān, maṣlaḥah mursalah, dan sadd al-

dharā’iʿ. Validitas data dan logika hukum diperkuat dengan triangulasi sumber, penelusuran 

silang argumentasi antar-mazhab, dan pengujian kesesuaian antara prinsip syar‘i dengan 

struktur hukum positif nasional. Komparasi dilakukan bukan hanya pada isi normatif, tetapi 

juga pada struktur dan mekanisme otoritas, sehingga diperoleh pemetaan menyeluruh antara 

legitimasi keagamaan dan legalitas hukum negara. 

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas tiga lapisan. Pertama, sumber primer yang 

meliputi Al-Qur’an dan hadis Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم, serta dokumen hukum positif berupa 

Kompilasi Hukum Islam (KHI) dan Undang-Undang Nomor 41 Tahun 2004 tentang Wakaf. 

Kedua, sumber sekunder yang mencakup kitab-kitab fikih klasik, antara lain Syarḥ al-Mumti’ 

karya Ibn ‘Utsaimin, Bidayat al-Mujtahid karya Ibn Rushd, al-Mughnī karya Ibn Qudamah, al-

Majmū’ karya al-Nawawi, dan Radd al-Muḥtār karya Ibn ‘Abidin. Ketiga, sumber tersier 

berupa buku-buku hukum Islam kontemporer, jurnal ilmiah, skripsi, dan disertasi yang relevan 

dengan tema istibdal wakaf. 

Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini dilakukan melalui beberapa tahapan. 

Pertama, inventarisasi sumber dengan cara mengidentifikasi dan mengumpulkan literatur fikih 

klasik, karya kontemporer, serta regulasi hukum positif yang berkaitan dengan wakaf dan 

istibdal. Kedua, klasifikasi data dengan mengelompokkan informasi ke dalam kategori utama, 

yakni pandangan empat mazhab fikih Islam dan ketentuan hukum positif Indonesia 

sebagaimana tercantum dalam KHI dan Undang-Undang Wakaf. Ketiga, ekstraksi data berupa 

penyalinan kutipan penting, pendapat ulama, serta ketentuan hukum yang kemudian dituangkan 

dalam format matriks atau tabel untuk memudahkan analisis komparatif. Keempat, validasi data 

dengan cara memeriksa keaslian referensi dan memastikan bahwa seluruh informasi yang 

digunakan bersumber dari rujukan yang otoritatif. 

https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge


KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan 
Vol. 5 No. 3 Tahun 2025 
P-ISSN : 2809-4042 
E-ISSN : 2809-4034 

Online Journal System: https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge 
 

Copyright (c) 2025 KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan 

1172 

 

Analisis data dalam penelitian ini dilakukan secara sistematis melalui beberapa tahapan. 

Pertama, tahap deskripsi yang bertujuan menjabarkan konsep istibdal wakaf dari masing-

masing mazhab serta regulasi dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI) secara naratif. Kedua, 

tahap kategorisasi dengan mengelompokkan hasil deskripsi ke dalam aspek-aspek 

perbandingan, seperti dasar hukum, syarat kebolehan, otoritas pemberi izin, dan tujuan hukum. 

Ketiga, tahap perbandingan yang berfokus pada identifikasi persamaan dan perbedaan antara 

pandangan fikih Islam dan ketentuan KHI. Keempat, tahap interpretasi normatif dengan 

menafsirkan temuan berdasarkan prinsip maqāṣid al-syarī‘ah untuk menilai tingkat 

kemaslahatan dan relevansinya dalam konteks hukum wakaf di Indonesia. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hasil 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa keempat mazhab fikih besar Hanafiyah, 

Malikiyah, Syafi’iyah, dan Hanabilah memiliki pendekatan distingtif terhadap kebolehan 

istibdal. Perbandingan dilakukan dengan empat indikator utama: (1) otoritas pengesahan, (2) 

syarat maslahat, (3) bentuk/nilai aset pengganti, dan (4) mekanisme istibdal. Setiap mazhab 

menunjukkan titik tekan yang berbeda dalam keempat aspek ini. Perbedaan ini penting untuk 

dipahami guna mengembangkan pendekatan hukum wakaf yang adaptif namun tetap syar’i. 

Mazhab Hanafiyah cenderung permisif dalam memperbolehkan istibdal wakaf. Mereka 

membolehkan istibdal ketika manfaat harta wakaf telah hilang, terutama dalam kondisi darurat. 

Otoritas pengesahan diserahkan pada hakim syar’i, selama aset pengganti digunakan untuk 

tujuan serupa. Pendekatan ini berbasis kaidah istiḥsān dan prinsip maslahat. 

Mazhab Malikiyah bersifat selektif terhadap praktik istibdal. Hanya membolehkan 

istibdal jika manfaat aset benar-benar hilang total dan tidak dapat dipulihkan. Aset pengganti 

harus memiliki nilai dan fungsi setara atau lebih baik. Prosedur penggantian juga wajib melalui 

pengawasan hakim sebagai otoritas legitimasi. 

Mazhab Syafi’iyah merupakan mazhab yang paling restriktif terhadap istibdal. Mereka 

melarang istibdal kecuali dalam keadaan darurat ekstrem, seperti kerusakan total atau lokasi 

yang membahayakan penerima manfaat. Penekanan utama adalah pada ta’bīd al-waqf 

(keabadian wakaf). Perubahan hanya dapat dilakukan dengan otoritas kehakiman dan harus 

sesuai dengan niat wakif secara eksplisit. 

Mazhab Hanabilah menempati posisi yang moderat di antara mazhab lainnya. Istibdal 

diperbolehkan selama manfaatnya lebih besar dibanding aset sebelumnya. Tetap diperlukan 

persetujuan hakim dan kesesuaian dengan niat wakif. Pandangan ini diperluas oleh Ibn 

Taymiyyah dan Ibn al-Qayyim dengan pendekatan maqāṣid al-syarī‘ah. 

Tabel 1. Pandangan Empat Mazhab terhadap Istibdal Wakaf 

Mazhab Sikap terhadap 

Istibdal 

Syarat Utama Landasan Normatif 

Hanafiyyah Membolehkan Manfaat hilang, aset 

pengganti setara atau lebih 

Hadis wakaf kebun 

Khaibar, istiḥsān 

Malikiyyah Selektif Hilangnya manfaat total, 

persetujuan hakim 

QS. Al-Ḥasyr: 7, 

maṣlaḥah mursalah 

Syafi’iyyah Melarang kecuali 

darurat 

Kerusakan total, tidak dapat 

dimanfaatkan 

Hadis wakaf Umar, 

prinsip taʿbīd 

https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge


KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan 
Vol. 5 No. 3 Tahun 2025 
P-ISSN : 2809-4042 
E-ISSN : 2809-4034 

Online Journal System: https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge 
 

Copyright (c) 2025 KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan 

1173 

 

Hanabilah Moderat Memberikan manfaat lebih 

besar 

Pendekatan maqāṣid, 

Ibn Taymiyyah 

 

Dalam konteks hukum positif Indonesia, istilah istibdal memang tidak disebutkan secara 

eksplisit. Namun, pengaturannya tercantum dalam Pasal 215 dan 225 KHI serta Pasal 40–44 

UU No. 41 Tahun 2004. Prosedur perubahan status atau peruntukan wakaf harus mendapatkan 

izin tertulis dari Pengadilan Agama dan persetujuan dari Badan Wakaf Indonesia. Mekanisme 

ini juga melibatkan appraisal, uji manfaat, dan pembaruan legalitas di Badan Pertanahan 

Nasional. 

Tabel 2. Perbandingan Aspek Fikih dan Hukum Positif Indonesia terkait Istibdal 

Aspek Fikih Islam Hukum Positif Indonesia 

Istilah 

"istibdal" 

Umum digunakan Tidak disebutkan secara eksplisit 

Otoritas Hakim syar’i Pengadilan Agama, BWI, Menteri Agama 

Syarat 

Kebolehan 

Maslahat, aset tidak 

bermanfaat 

Bukti fisik, appraisal, aset pengganti 

bernilai/manfaat setara 

Mekanisme Persetujuan hakim, 

maslahat 

Prosedural formal, administratif, berbasis UU 

dan PP terkait 

Hasil ini menunjukkan bahwa terdapat variasi tingkat kelonggaran di antara mazhab-

mazhab fikih. Namun demikian, titik temu antara fikih dan hukum positif terletak pada prinsip 

keberlangsungan manfaat (istimrāriyah al-manfa‘ah). Kesesuaian tujuan wakaf juga menjadi 

benang merah antara dua pendekatan hukum ini. KHI dan UU No. 41/2004 menetapkan 

mekanisme istibdal melalui jalur administratif, sedangkan fikih menekankan fleksibilitas 

berbasis maslahat syar’i. 

 

Pembahasan 

Istibdal Wakaf dalam Perspektif Fikih Islam 

Wakaf merupakan sarana ibadah sosial yang berorientasi pada pemberian manfaat 

secara berkelanjutan. Namun, ketika harta wakaf kehilangan fungsi akibat kerusakan fisik, 

perubahan situasi sosial, atau pergeseran kebutuhan penerima, timbul kebutuhan untuk 

mempertimbangkan penggantian aset (istibdal) demi menjaga tujuan awal wakaf. Permasalahan 

istibdal mencakup dua dimensi utama: (1) legalitas normatif fikih Islam berdasarkan ijtihad para 

imam mazhab, dan (2) legalitas administratif-hukum positif dalam regulasi nasional. Studi 

kontemporer juga menekankan pentingnya fleksibilitas hukum wakaf agar tetap adaptif 

terhadap perubahan sosial dan kebutuhan umat (Hasanah & Lubis, 2019; Zulfikar, 2021; 

Wahyuni & Mubarok, 2022; Fadillah, 2023). 

Pada ranah fikih Islam, topik mengenai kebolehan istibdal menjadi perhatian para ulama 

dari berbagai mazhab. Masing-masing mazhab menetapkan dasar argumentasi dan kriteria 

tertentu yang membatasi penerapannya, meskipun secara prinsip bertujuan sama, yakni 

memastikan keberlanjutan manfaat wakaf sesuai kehendak wakif. Perbedaan pandangan 

tersebut lahir dari ragam penafsiran terhadap dalil-dalil syar’i, penerapan kaidah-kaidah fikih, 

serta fokus yang diberikan pada pertimbangan maslahat dan pencegahan kerugian (mafsadat). 

Oleh sebab itu, mengkaji pandangan empat mazhab Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan Hanbali 

menjadi langkah penting untuk memperoleh pemahaman yang komprehensif (Mahyuddin & 

Ramli, 2015; Nurfalah & Hasanah, 2018; Hariri & Salim, 2021; Ramadhan & Hidayat, 2022). 

https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge


KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan 
Vol. 5 No. 3 Tahun 2025 
P-ISSN : 2809-4042 
E-ISSN : 2809-4034 

Online Journal System: https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge 
 

Copyright (c) 2025 KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan 

1174 

 

Pandangan Fikih Islam terhadap Istibdal Wakaf 

Mazhab Hanafi, sebagaimana dijelaskan oleh Imam Abu Hanifah, memperbolehkan 

istibdal pada situasi tertentu, khususnya ketika harta wakaf sudah tidak dapat dimanfaatkan 

sesuai dengan maksud wakif. Menurut beliau, apabila masjid atau aset wakaf lainnya runtuh, 

rusak parah, atau tidak lagi layak digunakan, maka harta tersebut boleh dijual, dan hasil 

penjualannya dipergunakan untuk membangun masjid baru atau diganti dengan aset lain yang 

lebih bermanfaat bagi umat. Pandangan ini berlandaskan pada kaidah istiḥsān serta prinsip 

kemaslahatan (Al-Ḥaṭṭāb, 1992). Dalil yang menjadi pijakan adalah hadis Umar bin Khattab 

mengenai wakaf kebun Khaibar, yang dalam interpretasi mazhab Hanafi menunjukkan adanya 

keluwesan dalam memindahkan manfaat selama tujuan wakaf tetap tercapai: “Jika engkau mau, 

tahan pokoknya dan sedekahkan hasilnya” (Muslim ibn al-Ḥajjaj, 1993). 

Meskipun demikian, kedua murid utama Abu Hanifah, yaitu Abu Yusuf dan Muhammad 

bin al-Ḥasan al-Syaibani, mengambil sikap yang lebih hati-hati. Mereka hanya membolehkan 

istibdal dalam keadaan darurat yang nyata, misalnya ketika bangunan masjid tidak lagi dapat 

diperbaiki dan biaya pemulihannya melampaui kemampuan pengelola. Selain itu, keduanya 

menegaskan bahwa proses penggantian harus melalui persetujuan otoritas yang berwenang 

guna memastikan bahwa aset pengganti memiliki fungsi yang setara atau setidaknya mendekati 

manfaat harta wakaf semula. 

Mazhab Maliki dikenal memberikan ruang yang relatif luas bagi pelaksanaan istibdal. 

Ibn al-Qasim, salah satu tokoh utama dalam mazhab ini, berpendapat bahwa apabila harta wakaf 

mengalami kerusakan permanen atau manfaat yang diharapkan darinya sudah hilang, maka aset 

tersebut boleh dijual, dan hasil penjualannya dialokasikan untuk kemaslahatan yang setara atau 

bahkan lebih besar dibanding manfaat awalnya. Pendekatan ini bertumpu pada konsep 

maṣlaḥah mursalah, yakni pertimbangan kemaslahatan yang tidak bertentangan dengan nash. 

Oleh karena itu, kebijakan penggantian dalam mazhab Maliki bersifat lebih fleksibel, selama 

tujuan pokok wakaf tetap terjaga. Dalam praktiknya, para ulama Maliki menekankan 

keterlibatan otoritas atau hakim guna memastikan bahwa proses penggantian benar-benar 

membawa manfaat yang sah secara syar’i serta terhindar dari potensi penyalahgunaan (Al-

Ḥaṭṭāb, 1992). Landasan normatif dari pandangan ini salah satunya adalah firman Allah dalam 

QS. al-Ḥasyr ayat 7: “Agar harta itu tidak hanya beredar di antara orang-orang kaya saja di 

antara kamu” (Kementerian Agama RI, 2019). Ayat ini dipahami sebagai dorongan agar harta 

wakaf senantiasa produktif dengan tiga syarat utama: manfaat lama telah hilang total, aset 

pengganti memiliki nilai yang setara atau lebih tinggi, dan prosesnya mendapat pengesahan dari 

hakim untuk menghindari konflik maupun penyalahgunaan. 

Mazhab Syafi’i termasuk salah satu mazhab yang paling restriktif dalam memandang 

pelaksanaan istibdal. Menurut Imam Syafi’i, wakaf bersifat mengikat dan berlaku untuk 

selamanya (ta’bīd), sehingga aset wakaf tidak diperkenankan untuk dijual atau ditukar kecuali 

dalam keadaan darurat yang tidak dapat dihindarkan. Kriteria keadaan darurat tersebut 

mencakup beberapa kondisi, antara lain tanah wakaf yang mengalami kerusakan permanen, 

misalnya tenggelam sehingga kehilangan fungsi; bangunan masjid atau fasilitas wakaf yang 

runtuh total dan tidak memungkinkan untuk dibangun kembali di lokasi semula; atau lokasi 

wakaf yang berada dalam kondisi berbahaya atau tidak dapat diakses sehingga menghalangi 

pemanfaatannya. Dalil utama yang dijadikan landasan adalah hadis Umar bin Khattab mengenai 

wakaf kebun Khaibar: “Tahan pokoknya dan sedekahkan hasilnya” (Muslim ibn al-Ḥajjaj, 

1993). Hadis ini dipahami secara literal oleh Imam al-Syafi’i, sehingga pokok harta wakaf wajib 

dijaga selama manfaatnya masih ada dan hanya boleh diubah apabila tidak ada alternatif lain 

untuk mempertahankan manfaatnya. Bahkan dalam keadaan darurat, para ulama Syafi’i tetap 

https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge


KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan 
Vol. 5 No. 3 Tahun 2025 
P-ISSN : 2809-4042 
E-ISSN : 2809-4034 

Online Journal System: https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge 
 

Copyright (c) 2025 KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan 

1175 

 

mensyaratkan adanya pengawasan ketat dari otoritas berwenang guna memastikan bahwa 

penggantian dilakukan murni demi kemaslahatan dan tetap sejalan dengan tujuan wakaf 

sebagaimana yang telah ditetapkan sejak awal (Yaḥyā ibn Sharaf al-Nawawī ibn Sharaf, 1997). 

Mazhab Hanbali, sebagaimana dijelaskan oleh Ibn Qudamah dalam al-Mughnī, 

menempati posisi yang relatif moderat dalam menyikapi istibdal. Para ulama Hanbali 

membolehkan penggantian harta wakaf apabila manfaatnya telah hilang atau jika dengan 

penggantian tersebut manfaat yang diperoleh akan lebih optimal. Ibn Qudamah menegaskan 

bahwa tujuan utama wakaf adalah menghadirkan manfaat berkelanjutan bagi penerimanya; oleh 

karena itu, apabila sarana untuk mencapai manfaat tersebut berubah, maka penggantian 

diperkenankan selama tidak bertentangan dengan syariat dan tetap sejalan dengan maksud 

wakif (Ibn Qudāmah, 1994). Pandangan ini kemudian diperluas oleh Ibn Taymiyyah dan 

muridnya, Ibn al-Qayyim, yang menekankan bahwa penggantian diperbolehkan jika maslahat 

yang dihasilkan lebih besar dibandingkan mempertahankan harta wakaf lama, selama 

penggantian tersebut tetap konsisten dengan niat wakif. Menurut Ibn al-Qayyim, inti dari wakaf 

adalah taḥqīq al-maṣlaḥah (mewujudkan kemaslahatan), sehingga ketika sarana lama tidak lagi 

relevan atau efektif, perubahan bentuk atau jenis aset menjadi solusi yang dibenarkan. Sejalan 

dengan itu, Syaikh Ibn ‘Utsaimin dalam Syarḥ al-Mumti’ menegaskan bahwa pelaksanaan 

istibdal sebaiknya dilakukan dengan persetujuan hakim syar’i. Hal ini dimaksudkan untuk 

mencegah penyalahgunaan, memastikan transparansi, serta menjamin bahwa aset pengganti 

memiliki nilai dan manfaat yang sebanding atau bahkan lebih baik daripada aset wakaf semula. 

Istibdal Wakaf dalam Perspektif Kompilasi Hukum Islam (KHI) 

Kompilasi Hukum Islam (KHI) memang tidak secara eksplisit menyebut istilah istibdal, 

namun Buku III Perwakafan memberikan dasar normatif yang dapat menjadi pijakan 

pelaksanaan praktik tersebut. Pasal 215 KHI menegaskan bahwa harta wakaf wajib dikelola dan 

dimanfaatkan sesuai tujuan, fungsi, dan peruntukannya. Pasal 225 KHI mengatur bahwa apabila 

harta wakaf tidak dapat digunakan lagi sebagaimana mestinya, maka peruntukannya dapat 

diubah dengan izin Pengadilan Agama. Walaupun redaksi pasal ini tidak menggunakan istilah 

istibdal, substansinya membuka peluang perubahan demi kemaslahatan, selama sesuai dengan 

prinsip syariah (Departemen Agama RI, 2001). 

Setelah diberlakukannya Undang-Undang Nomor 41 Tahun 2004 tentang Wakaf, 

pengaturan mengenai perubahan harta wakaf menjadi lebih rinci dengan membedakan dua 

bentuk perubahan, yakni perubahan status atau penukaran (ruislag) dan perubahan peruntukan. 

Perubahan status atau penukaran pada prinsipnya dilarang sebagaimana ditegaskan dalam Pasal 

40 huruf f, kecuali untuk kepentingan umum yang sesuai dengan Rencana Umum Tata Ruang 

(RUTR) dan tidak bertentangan dengan syariat. Penukaran ini hanya dapat dilakukan dengan 

izin tertulis dari Menteri Agama berdasarkan persetujuan Badan Wakaf Indonesia (BWI), dan 

aset pengganti wajib memiliki nilai serta manfaat yang sekurang-kurangnya sama sebagaimana 

diatur dalam Pasal 41 ayat 1–3 (Departemen Agama RI, 2001). Adapun perubahan peruntukan 

tidak mengubah status kepemilikan wakaf, melainkan hanya memindahkan fungsi 

penggunaannya.  

Perubahan jenis ini dapat dilakukan apabila peruntukan awal sudah tidak dapat 

digunakan lagi, dengan syarat memperoleh izin tertulis dari BWI sebagaimana tercantum dalam 

Pasal 44 ayat 1–2. Wakaf pada Pasal 49 menegaskan bahwa penukaran dilarang kecuali dengan 

izin tertulis Menteri atas pertimbangan BWI, dan hanya untuk kepentingan umum atau alasan 

syar’i yang jelas. Pasal 50–51 menetapkan syarat: adanya aset pengganti dengan nilai/manfaat 

minimal setara, jaminan bahwa penggantian tidak bertentangan dengan syariah, serta bukti 

kepemilikan yang sah. Pasal 36 UU 41/2004 mewajibkan pendaftaran kembali aset pengganti 

https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge


KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan 
Vol. 5 No. 3 Tahun 2025 
P-ISSN : 2809-4042 
E-ISSN : 2809-4034 

Online Journal System: https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge 
 

Copyright (c) 2025 KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan 

1176 

 

pada instansi berwenang, termasuk pembaruan data di sistem administrasi wakaf (Departemen 

Agama RI, 2001). 

Secara praktik, prosedur perubahan status atau peruntukan wakaf umumnya ditempuh 

melalui beberapa tahapan. Pertama, adanya pra-kondisi, yaitu ketika aset wakaf tidak lagi dapat 

digunakan sesuai dengan ikrar wakif atau dibutuhkan untuk kepentingan umum yang sesuai 

dengan Rencana Umum Tata Ruang (RUTR). Kedua, naẓir mengajukan permohonan resmi 

kepada Badan Wakaf Indonesia (BWI) atau Kementerian Agama dengan melampirkan 

dokumen pendukung serta hasil penilaian independen (appraisal). Ketiga, BWI melakukan 

penilaian kelayakan untuk memastikan bahwa aset pengganti memiliki kesesuaian nilai dan 

manfaat dengan aset wakaf sebelumnya. Keempat, proses ini memerlukan persetujuan BWI 

untuk kasus perubahan peruntukan, sedangkan untuk penukaran (ruislag) dibutuhkan 

persetujuan BWI sekaligus izin tertulis dari Menteri Agama. Kelima, setelah memperoleh 

persetujuan, aset pengganti wajib didaftarkan kembali di Badan Pertanahan Nasional (BPN) 

serta dicatat dalam sistem administrasi wakaf yang berlaku. 

Dengan demikian, posisi KHI memberikan kerangka prinsip pengelolaan wakaf dan 

ruang perubahan peruntukan melalui izin pengadilan, sedangkan UU 41/2004 dan PP 42/2006 

memberikan mekanisme hukum yang lebih detail, melibatkan BWI dan Menteri Agama sebagai 

otoritas utama. Sinkronisasi antara kerangka fikih klasik, norma KHI, dan prosedur hukum 

positif ini memastikan bahwa istibdal wakaf tetap berjalan sesuai prinsip syariah, memenuhi 

asas kemaslahatan, dan memberikan kepastian hukum di Indonesia. 

Analisis Komparatif Fikih Islam dan KHI terhadap Istibdal Wakaf 

Istibdal wakaf dalam perspektif fikih Islam didefinisikan sebagai proses penggantian 

harta wakaf dengan harta lain yang setara atau memiliki nilai dan manfaat yang lebih besar, 

dilakukan demi menjaga kemaslahatan umat. Dalil yang mendasari kebolehan istibdal antara 

lain hadis Nabi صلى الله عليه وسلم yang menyatakan larangan menjual harta wakaf kecuali apabila manfaatnya 

telah hilang (Al-Baihaqi, 2003), serta kaidah fikih dar’ al-mafāsid muqaddam ‘alā jalb al-

maṣāliḥ yang menegaskan bahwa pencegahan kerusakan lebih diutamakan dibandingkan 

perolehan kemaslahatan. 

Dalam pandangan empat mazhab, terjadi perbedaan tingkat kelonggaran penerapan 

istibdal. Mazhab Hanafi membolehkan penukaran harta wakaf apabila kondisinya telah rusak 

atau hilang manfaatnya, dengan syarat mendapatkan izin dari hakim. Mazhab Hanbali juga 

memberikan kelonggaran serupa selama penggantian tersebut memberikan manfaat yang lebih 

besar dan tidak bertentangan dengan tujuan wakaf. Sebaliknya, mazhab Maliki membatasi 

kebolehan istibdal hanya pada kondisi darurat yang jelas kemaslahatannya, sedangkan mazhab 

Syafi’i cenderung melarang istibdal kecuali pada situasi yang sangat mendesak, seperti 

pemindahan masjid karena kebutuhan yang tidak dapat dihindarkan. Dalil-dalil yang digunakan 

para ulama meliputi hadis-hadis yang relevan, riwayat sahabat, dan kaidah-kaidah usul fikih. 

Salah satu contohnya adalah praktik Umar bin Khattab yang mengganti masjid Kufah untuk 

kemaslahatan umat, serta penerapan prinsip al-ḍarūrāt tubīḥ al-maḥẓūrāt (keadaan darurat 

membolehkan yang terlarang). 

Berdasarkan Pasal 1 angka 11 KHI, istibdal diartikan sebagai penukaran harta benda 

wakaf dengan harta lain yang setara atau lebih besar nilai serta manfaatnya. Prosedur 

pelaksanaannya diatur dalam Pasal 41–44 KHI dan Pasal 49 UU No. 41 Tahun 2004, yang 

menegaskan bahwa penukaran hanya dapat dilakukan jika harta wakaf telah kehilangan 

manfaatnya, harus menghasilkan manfaat yang lebih besar, dan memerlukan penetapan dari 

pengadilan agama. Peraturan ini juga mengharuskan pengajuan permohonan istibdal dilakukan 

https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge


KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan 
Vol. 5 No. 3 Tahun 2025 
P-ISSN : 2809-4042 
E-ISSN : 2809-4034 

Online Journal System: https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge 
 

Copyright (c) 2025 KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan 

1177 

 

oleh nadzir wakaf dengan persetujuan Badan Wakaf Indonesia (BWI) sesuai Peraturan BWI 

Nomor 1 Tahun 2008. 

Perbandingan ini menunjukkan bahwa baik fikih Islam maupun KHI memiliki 

kesamaan prinsip, yakni menjaga tujuan wakaf (maqāṣid al-waqf) dan memastikan 

kemaslahatan umat. Namun, fikih klasik memberikan ruang perbedaan pendapat di antara 

mazhab, sedangkan KHI menetapkan prosedur hukum yang lebih seragam dan mengikat. 

Dengan demikian, KHI berfungsi sebagai bentuk kodifikasi hukum wakaf yang menyesuaikan 

prinsip-prinsip fikih dengan kebutuhan praktik hukum nasional. 

 

Tabel 3.  Analisis Komparatif Fikih Islam dan KHI terhadap Istibdal Wakaf 

Aspek 

Analisis 

 

Fikih Islam Dalil Fikih KHI dan 

UU Wakaf 

Dasar 

Hukum 

Analisis 

Definisi 

Istibdal 

Penggantian 

benda wakaf 

dengan harta 

lain yang 

sepadan atau 

lebih 

bermanfaat 

demi 

kemaslahatan 

umat, dilakukan 

dengan 

mempertimbang

kan syarat 

syar’i 

- Hadis Nabi 

 Tidak“ :صلى الله عليه وسلم

boleh dijual 

harta wakaf 

kecuali jika 

tidak lagi 

bermanfaat”(

Al-Baihaqi, 

2003) 

-  Kaidah 

Fikih: Dar’ 

al-mafāsid 

muqaddam 

‘alā jalb al-

maṣāliḥ. 

Penukaran 

harta 

wakaf 

dengan 

harta lain 

yang nilai 

dan 

manfaatny

a setara 

atau lebih 

tinggi, 

demi 

kemaslahat

an umum. 

Pasal 1 

angka 

11 

KHI. 

Prinsip 

keduanya 

serupa, 

namun fikih 

menekanka

n aspek 

maslahat 

secara 

umum, 

sedangkan 

KHI 

memformal

kan dalam 

definisi 

hukum 

positif. 

Syarat 

Umum 

Istibdal 

   

 

1. Harta wakaf 

rusak/hilang 

manfaatnya.  

2. Tidak 

bertentangan 

dengan tujuan 

wakaf.  

3. Izin 

hakim/otoritas 

syar’i. 

- QS. Al-Hajj: 

77.  

- Pendapat 

Imam Ahmad 

& ulama 

Hanafi. 

1. Harta 

wakaf 

tidak 

bermanfaat 

lagi.  

2. Putusan 

pengadilan 

agama.  

3. 

Nilai/manf

aat lebih 

besar. 

Pasal 

41–44 

KHI; 

Pasal 

49 UU 

No. 

41/200

4. 

Fikih 

mengandalk

an otoritas 

hakim 

syar’i, KHI 

menggantin

ya dengan 

otoritas 

pengadilan 

agama yang 

terintegrasi 

dengan 

prosedur 

administrati

f. 

Madzhab 

Hanafi 

Membolehkan 

jika 

rusak/hilang 

Riwayat 

Umar bin 

Khattab 

- - Sejalan 

dengan KHI 

dalam 

https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge


KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan 
Vol. 5 No. 3 Tahun 2025 
P-ISSN : 2809-4042 
E-ISSN : 2809-4034 

Online Journal System: https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge 
 

Copyright (c) 2025 KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan 

1178 

 

manfaatnya, 

dengan izin 

hakim. 

memindahka

n masjid 

Kufah. 

prinsip 

kebolehan, 

namun 

berbeda 

dalam 

mekanisme 

perizinan. 

Madzhab 

Maliki 

Melarang 

kecuali darurat 

demi maslahat 

jelas. 

Kaidah: Al-

ḍarūrāt tubīḥ 

al-maḥẓūrāt. 

- - Lebih ketat 

dibanding 

KHI, yang 

memberi 

ruang 

kebolehan 

selama 

syarat 

hukum 

terpenuhi. 

Madzhab 

Syafi’i 

Cenderung 

melarang 

kecuali keadaan 

mendesak 

(misalnya 

pemindahan 

masjid). 

Pendapat 

Imam 

Nawawi 

dalam al-

Majmū’. 

- - Posisi KHI 

lebih 

fleksibel 

dibanding 

pendekatan 

mazhab ini. 

Madzhab 

Hanbali 

Membolehkan 

jika memberi 

manfaat lebih 

besar dan tidak 

bertentangan 

dengan tujuan 

wakaf. 

Riwayat dari 

Imam Ahmad 

dan dalil 

maslahat. 

- - Paling 

mendekati 

regulasi 

KHI karena 

menekanka

n manfaat 

lebih besar 

sebagai 

syarat 

utama 

Prosedur 

Pelaksana

an 

Dilakukan oleh 

nadzir dengan 

pengawasan 

hakim syar’i, 

mempertimbang

kan maslahat 

dan tujuan 

wakaf. 

Hadis Umar 

tentang tanah 

Khaibar. 

Dilakukan 

oleh 

nadzir, 

dengan 

persetujua

n BWI, 

dan 

putusan 

Pengadilan 

Agama. 

Pasal 

225 

KHI; 

Peratur

an BWI 

No. 

1/2008. 

Fikih 

menekanka

n 

mekanisme 

syar’i 

tradisional, 

KHI 

menerapkan 

prosedur 

formal 

hukum 

positif yang 

lebih 

https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge


KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan 
Vol. 5 No. 3 Tahun 2025 
P-ISSN : 2809-4042 
E-ISSN : 2809-4034 

Online Journal System: https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge 
 

Copyright (c) 2025 KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan 

1179 

 

birokratis 

namun 

terukur. 

 

Berdasarkan tabel analisis komparatif di atas, dapat dilihat bahwa perbedaan utama 

antara fikih Islam dan kerangka hukum positif (KHI, UU No. 41 Tahun 2004, dan PP No. 42 

Tahun 2006) terletak pada tingkat kelonggaran, mekanisme perizinan, serta prosedur 

pelaksanaan istibdal. Untuk memahami perbedaan dan persamaan tersebut secara lebih 

mendalam, uraian berikut akan memaparkan enam indikator utama yang menjadi dasar 

perbandingan kedua pendekatan tersebut. 

Istibdal wakaf, yaitu penggantian harta wakaf yang rusak, tidak layak, atau sudah tidak 

relevan, pada dasarnya mempertemukan dua kerangka hukum yang berbeda namun saling 

melengkapi. Di satu sisi terdapat pendekatan tekstual-normatif dalam fikih klasik yang 

berlandaskan pada nash dan kaidah syariah, sehingga menekankan aspek legitimasi keagamaan 

serta prinsip maslahat sebagai dasar kebolehan. Di sisi lain, terdapat pendekatan administratif-

yuridis dalam hukum positif Indonesia sebagaimana diatur dalam Kompilasi Hukum Islam 

(KHI) serta Undang-Undang Nomor 41 Tahun 2004 juncto Peraturan Pemerintah Nomor 42 

Tahun 2006, yang menekankan pentingnya prosedur hukum, otoritas lembaga resmi, dan 

mekanisme pengawasan agar proses istibdal berjalan sesuai dengan prinsip akuntabilitas ( 

Indonesia, 2020). 

Perbandingan antara fikih dan hukum positif terkait istibdal wakaf dapat dirumuskan 

melalui enam aspek utama. Pertama, aspek dasar normatif, di mana fikih mendasarkan 

kebolehan istibdal pada al-Qur’an, hadis—terutama riwayat Umar tentang kebun Khaibar—

serta kaidah ushul seperti al-maṣlaḥah, al-ḍarūrah, dan taʿbīd al-aṣl. Pandangan ulama seperti 

Ibn Qudāmah, al-Nawawī, Ibn Rushd, dan Ibn ʿUtsaimīn menekankan pentingnya menjaga 

keberlanjutan manfaat wakaf. Sementara itu, KHI mengadopsi prinsip serupa dalam kerangka 

hukum positif sebagaimana diatur dalam Pasal 215 dan 225, sedangkan undang-undang dan 

peraturan pelaksanaannya menegaskan kewajiban memperoleh izin tertulis dari Menteri Agama 

berdasarkan pertimbangan Badan Wakaf Indonesia (BWI). Kedua, aspek tujuan dan 

rasionalitas, di mana fikih dan hukum positif sama-sama bertujuan menjaga kesinambungan 

manfaat wakaf dan amanah wakif. Namun, jika fikih menitikberatkan pada legitimasi syar’i, 

maka KHI dan UU menambahkan unsur kepastian hukum, keteraturan tata kelola, serta 

akuntabilitas publik. 

Ketiga, aspek kondisi atau kriteria kebolehan. Fikih memperbolehkan istibdal jika aset 

wakaf mengalami kerusakan total, kehilangan manfaat, atau terdapat maslahat yang lebih besar. 

Dalam hal ini, mazhab Hanafi dan Hanbali cenderung lebih permisif, sedangkan mazhab Syafi’i 

dan sebagian Maliki hanya membolehkan dalam keadaan darurat. Sebaliknya, KHI 

mensyaratkan adanya bukti hilangnya fungsi aset wakaf serta keberadaan aset pengganti dengan 

nilai minimal setara, sementara PP No. 42 Tahun 2006 menambahkan kriteria kesesuaian tata 

ruang, nilai NJOP, potensi manfaat, dan persetujuan resmi dari otoritas terkait. Keempat, aspek 

otoritas pemberi izin. Fikih menyerahkan keputusan kepada hakim syar’i atau otoritas agama, 

sedangkan KHI menempatkan kewenangan pada Kepala KUA dengan rekomendasi MUI 

Kecamatan dan Camat. Adapun UU dan PP menetapkan kewenangan tersebut pada Menteri 

Agama berdasarkan pertimbangan BWI. 

Kelima, aspek prosedur dan pengamanan. Fikih lebih menekankan pada etika, niat 

wakif, serta pencegahan kerugian tanpa menyertakan prosedur administratif yang rinci. 

Sebaliknya, KHI dan PP mengatur tahapan formal yang jelas, mulai dari pengajuan permohonan 

https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge


KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan 
Vol. 5 No. 3 Tahun 2025 
P-ISSN : 2809-4042 
E-ISSN : 2809-4034 

Online Journal System: https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge 
 

Copyright (c) 2025 KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan 

1180 

 

tertulis, kajian syar’i-administratif, penilaian aset pengganti, hingga penerbitan izin dan 

pengumuman terbuka. Keenam, aspek implikasi praktis. Fikih unggul dalam menjaga 

kemurnian tujuan wakaf, sedangkan KHI dan UU memastikan adanya kepastian hukum dan 

akuntabilitas. Namun demikian, tantangan muncul ketika birokrasi yang panjang menghambat 

penyelesaian cepat, atau ketika interpretasi fikih yang terlalu longgar berpotensi menimbulkan 

penyalahgunaan. 

Dari uraian enam indikator tersebut, terlihat bahwa fikih Islam dan hukum positif 

Indonesia memiliki kesamaan tujuan dalam menjaga keberlanjutan manfaat wakaf, namun 

berbeda dalam cara dan mekanisme implementasinya. Fikih memberikan kerangka normatif 

yang fleksibel sesuai konteks, sedangkan hukum positif menawarkan prosedur baku yang 

menjamin kepastian hukum dan akuntabilitas. Sinergi keduanya menjadi penting untuk 

memastikan istibdal wakaf dilaksanakan secara sah, tepat sasaran, dan sesuai dengan nilai-nilai 

syariah. 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menunjukkan bahwa keempat mazhab fikih utama memiliki pendekatan 

berbeda terhadap istibdal, ditentukan oleh sejauh mana mereka mengakomodasi maslahat dan 

ketentuan syar’i. Di sisi lain, KHI dan UU No. 41 Tahun 2004 menawarkan pendekatan 

administratif-yuridis yang lebih baku dan terstruktur. Integrasi dua sistem hukum ini 

menciptakan landasan kuat untuk pengambilan keputusan wakaf yang akuntabel dan maslahat. 

Sementara itu, KHI tidak menyebutkan istilah istibdal secara eksplisit, tetapi mengatur 

perubahan peruntukan wakaf melalui mekanisme izin Pengadilan Agama yang sejalan dengan 

prinsip kehati-hatian dan kemaslahatan. Perbedaan mendasar antara fikih dan hukum positif 

terletak pada fleksibilitas syar‘i versus kepastian prosedural formal. Namun, keduanya memiliki 

kesamaan tujuan: mempertahankan keberlanjutan manfaat wakaf (istimrāriyah al-manfa‘ah) 

dan menjaga kesesuaian dengan niat wakif. Kontribusi utama penelitian ini adalah pada 

perumusan kerangka analisis normatif-komparatif berbasis indikator hukum dan maqāṣid al-

syarī‘ah yang dapat digunakan sebagai alat evaluasi keputusan istibdal. Temuan ini berpotensi 

menjadi pedoman konseptual bagi nazhir, hakim, dan BWI dalam menetapkan kebijakan 

istibdal yang sah dan maslahat. 

Keterbatasan utama penelitian ini adalah pendekatannya yang masih bersifat doktrinal 

dan normatif. Oleh karena itu, disarankan dilakukan penelitian lanjutan berbasis studi lapangan 

(empiris) untuk menguji efektivitas prosedur istibdal dalam praktik, serta mengukur sejauh 

mana kesesuaian antara peraturan formal dan pertimbangan maslahat yang bersumber dari fikih. 

Imbas praktis dari penelitian ini terletak pada relevansi temuan sebagai acuan normatif dan 

administratif dalam pelaksanaan istibdal wakaf. Kejelasan indikator pembanding dan sintesis 

fikih-hukum positif menjadikan hasil penelitian ini berguna bagi pemangku kepentingan wakaf 

dalam mengambil keputusan yang tepat dan sah secara hukum dan syar‘i.  Dengan demikian 

maka kebaruan penelitian ini terletak pada sintesis analisis fikih klasik empat mazhab dengan 

regulasi positif Indonesia (KHI dan UU Wakaf), sehingga menghasilkan kerangka pemahaman 

yang aplikatif dan relevan sebagai pedoman normatif sekaligus yuridis dalam praktik istibdal 

wakaf kontemporer. 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Baihaqi. (2003). Sunan al-Kubra. Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah. 

Abdullah, M. (2018). Waqf, sustainable development goals (SDGs) and maqasid al-Shariah. 

International Journal of Social Economics, 45(1), 158–172. 

https://doi.org/10.1108/IJSE-10-2016-0295 

https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge


KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan 
Vol. 5 No. 3 Tahun 2025 
P-ISSN : 2809-4042 
E-ISSN : 2809-4034 

Online Journal System: https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge 
 

Copyright (c) 2025 KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan 

1181 

 

Al-Ḥaṭṭāb, M. ibn M. (1992). Mawāhib al-Jalīl li-Sharḥ Mukhtaṣar Khalīl. Dār al-Fikr. 

Azhari, M. (2020). Pengelolaan Wakaf dalam Perspektif Ekonomi Berkelanjutan. Jurnal 

Hukum Islam dan Ekonomi, 12(1), 45–60. 

Che Zuina Ismail, Dalila Daud, Amir Shaharuddin, & Al-Amirul Mukmin Al-Amin. (2023). 

Istibdal Method for Sustainable Development: Analyses of Jurisprudence and 

Implementation on Waqf Properties. ISLĀMIYYĀT, 45(1), 81–92. 

https://doi.org/10.17576/islamiyyat-2023-4501-08 

Departemen Agama RI. (2001). Kompilasi Hukum Islam. Direktorat Jenderal Pembinaan 

Kelembagaan Agama Islam. 

Fadillah, R. (2023). Reformulasi Hukum Wakaf Produktif dalam Konteks Perubahan Sosial 

Masyarakat Islam Kontemporer. Jurnal Hukum Islam dan Pemberdayaan Umat, 11(2), 

145–158. 

Fathullah, A., Noor, A. M., & Hasbulah, M. H. (2023). Management of cash waqf fund 

generation through the implementation of istibdal in Kedah. Qualitative Research in 

Financial Markets. https://doi.org/10.1108/qrfm-03-2022-0048 

Fauzi, A. (2020). Revitalisasi Konsep al-‘Ayn dalam Wakaf Produktif: Telaah atas Pemikiran 

Ibn Qudamah. Jurnal Syariah dan Ekonomi Islam, 8(2), 233–248. 

Fikri, H., & Munawar, M. (2017). Peran Wakaf Produktif dalam Pemberdayaan Ekonomi Umat: 

Studi Kasus pada Lembaga Wakaf XYZ. Jurnal Ekonomi Syariah Indonesia, 7(2), 115–

130. 

Hasanah, N., & Lubis, M. F. (2019). Pengembangan Konsep Istibdal Wakaf dalam Konteks 

Kebutuhan Sosial Modern. Jurnal Hukum dan Syariah, 7(1), 91–104. 

Hasbullah, M., Yusoff, S. H., & Zakaria, M. Z. (2019). Istibdal Harta Wakaf: Kajian Ringkas 

Terhadap Peranan dalam Mengembangkan Produk Wakaf. Journal of Fatwa 

Management and Research, 16(2), 160–171. 

https://doi.org/10.33102/jfatwa.vol16no2.13 

Hariyanto, & Zaki, I. (2019). Istibdal waqf relevance on development of waqf in Indonesia. 

AFEBI Islamic Finance and Economic Review, 4(1). 

https://doi.org/10.47312/aifer.v4i01.371 

Hariri, M., & Salim, R. A. (2021). Ijtihad Mazhab dalam Isu Istibdal Wakaf: Kajian Normatif 

terhadap Ragam Pendekatan. Al-Ahkam: Jurnal Hukum Islam, 31(1), 23–38. 

Ibn Qudāmah. (1994). al-Mughnī. Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah. 

Ibn ʿUtsaimin, M. ibn Ṣāliḥ. (2005). Syarḥ al-Mumtiʿ ʿalā Zād al-Mustaqniʿ. Dār Ibn al-Jauzī. 

Imron, M., Risnandar, R., Amalia, P., & R. Z. (2024). Kajian pemetaan potensi aset wakaf 

komersial nasional dan identifikasi sumber pendanaan pengembangan aset wakaf 

dalam kerangka pengembangan wakaf uang. Pusat Kebijakan Sektor Keuangan dan 

Center for Islamic Business and Economic Studies (CI-BEST), IPB University. 

https://fiskal.kemenkeu.go.id/kajian/2024/12/11/2460-kajian-pemetaan-potensi-aset-

wakaf-komersial-nasional-dan-identifikasi-sumber-pendanaan-pengembangan-aset-

wakaf-dalam-kerangka-pengembangan-wakaf-uang 

Indonesia, B. W. (2020). Pedoman Pengelolaan dan Pengembangan Harta Benda Wakaf. BWI. 

Ismail, C. Z., Daud, D., Shaharuddin, A., & Al-Amin, A. M. (2023). Istibdal method for 

sustainable development: Analyses of jurisprudence and implementation on waqf 

properties. Islāmiyyāt, 45(1), 81–92. https://doi.org/10.17576/islamiyyat-2023-4501-08 

Johari, F. (2023). Signifying the crucial role of performance measurement in istibdal waqf. 

Journal of Muamalat and Islamic Finance Research, 16(2). 

https://doi.org/10.33102/jmifr.530 

https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge
https://doi.org/10.1108/qrfm-03-2022-0048
https://doi.org/10.47312/aifer.v4i01.371
https://fiskal.kemenkeu.go.id/kajian/2024/12/11/2460-kajian-pemetaan-potensi-aset-wakaf-komersial-nasional-dan-identifikasi-sumber-pendanaan-pengembangan-aset-wakaf-dalam-kerangka-pengembangan-wakaf-uang
https://fiskal.kemenkeu.go.id/kajian/2024/12/11/2460-kajian-pemetaan-potensi-aset-wakaf-komersial-nasional-dan-identifikasi-sumber-pendanaan-pengembangan-aset-wakaf-dalam-kerangka-pengembangan-wakaf-uang
https://fiskal.kemenkeu.go.id/kajian/2024/12/11/2460-kajian-pemetaan-potensi-aset-wakaf-komersial-nasional-dan-identifikasi-sumber-pendanaan-pengembangan-aset-wakaf-dalam-kerangka-pengembangan-wakaf-uang
https://doi.org/10.17576/islamiyyat-2023-4501-08
https://doi.org/10.33102/jmifr.530


KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan 
Vol. 5 No. 3 Tahun 2025 
P-ISSN : 2809-4042 
E-ISSN : 2809-4034 

Online Journal System: https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge 
 

Copyright (c) 2025 KNOWLEDGE : Jurnal Inovasi Hasil Penelitian dan Pengembangan 

1182 

 

Kementerian Agama RI. (2019). Al-Qur’an dan Terjemahannya. Lajnah Pentashihan Mushaf 

Al-Qur’an. 

Mahsun, M., et al. (2022). Green waqf: Sustainable surplus perspective balanced scorecard 

analysis. KARSA: Jurnal Sosial dan Budaya Keislaman, 30(2). 

https://doi.org/10.19105/karsa.v30i2.8472  

Muslim ibn al-Ḥajjaj. (1993). Ṣaḥīḥ Muslim. Dār al-Fikr. 

Prihanto, Y. R., & Faizah, S. I. (2020). Implementasi Wakaf Istibdal Pada Mushola Wakaf 

(Studi Kasus Pembangunan Tol Gempol-Pasuruan Seksi I Dan Seksi Ii). Jurnal 

Ekonomi Syariah Teori Dan Terapan, 7(3), 513. 

https://doi.org/10.20473/vol7iss20203pp513-531 

Rahman, A., & Aziz, M. R. (2017). The Concept of Waqf According to Ibn Utsaimin and Its 

Contemporary Application. Journal of Islamic Law Studies, 5(1), 45–58. 

Ramadhan, T., & Hidayat, F. (2022). Eksistensi Istibdal dalam Hukum Wakaf Nasional: Studi 

Komparatif Hukum Islam dan UU No. 41 Tahun 2004. Jurnal Legislatif Syariah, 6(1), 

77–92. 

Syaifudin, A. (2021). Alih Fungsi Objek Wakaf Dalam Perspektif Mazhab Syafi’I Dan Mazhab 

Hambali. Jurnal Studi Hukum Islam, 8(2). 

https://ejournal.unisnu.ac.id/JSHI/article/view/2711 

Tiswarni, T. (2023). Istibdal Wakaf Sebagai Solusi Pendayagunaan Benda Wakaf Masa Post 

Covid-19: Analisis Pendapat Ulama Mazhab. Muqaranah, 7(1), 11–24. 

https://doi.org/10.19109/muqaranah.v7i1.18315 

Wahbah al-Zuḥailī. (2006). al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhu. Dār al-Fikr. 

Wahyuni, D., & Mubarok, H. (2022). Model Penguatan Regulasi Wakaf Produktif dalam 

Perspektif Maqasid Syariah dan Hukum Positif. Jurnal Ekonomi dan Hukum Islam, 

10(2), 213–228. 

Yaḥyā ibn Sharaf al-Nawawī ibn Sharaf. (1997). al-Majmūʿ Syarḥ al-Muhadzdzab. Dār al-Fikr. 

Yusuf, M. Z. (2022). Optimalisasi Wakaf Tanah Perspektif Istibdal (Studi Pada Harta Wakaf 

Pimpinan Daerah Muhammadiyah Kota Yogyakarta). Jurnal Magister Ekonomi 

Syariah, 1(1), 63–73. https://doi.org/10.14421/jmes.2022.011-06 

Zed, M. (2008). Metode Penelitian Kepustakaan. Yayasan Pustaka Obor Indonesia. 

Zulfikar, T. A. (2021). Adaptasi Hukum Wakaf terhadap Perubahan Sosial: Tinjauan atas 

Praktik Istibdal di Indonesia. Al-Awqaf: Jurnal Wakaf dan Ekonomi Islam, 4(2), 113–

128. 

 

 

 

https://jurnalp4i.com/index.php/knowledge

