HEALTHY : Jurnal Inovasi Riset Ilmu Kesehatan
Vol. 3 No. 4 Oktober 2024
E-ISSN : 2827-8070 -

P-ISSN : 2827-8240 Jurnal P4l
Online Journal System: https://jurnalp4i.com/index.php/healthy

PERAN NUNAS BAOS DALAM PROSES BERDUKA UMAT HINDU BALI: STUDI
KASUS TERAPI RELIGIUS DAN SPIRITUAL

NI KETUT PUTRI ARIANIY, | KETUT ARYA SANTOSA?, | KOMANG ANA
MAHARDIKAS3, RINI TRISNOWATI?
! Ketua Departemen Psikiatri, Fakultas Kedokteran Universitas Udayana
2Departemen Psikiatri, Rumah Sakit Jiwa Provinsi Bali
3Program Studi Spesialis Kedokteran Jiwa, Fakultas Kedokteran Universitas Udayana
e-mail: drarya.rsjbali@gmail.com

ABSTRAK

Berduka atas kematian orang yang dicintai merupakan pengalaman universal yang dipengaruhi
oleh faktor budaya dan spiritual. Dalam budaya Hindu Bali, kematian dianggap sebagai
pemisahan sementara jiwa dari tubuh fisik, yang membentuk proses berduka. Ritual penting
yang dipraktikkan di kalangan umat Hindu Bali adalah nunas baos, sebuah upacara yang
memungkinkan anggota keluarga berkomunikasi dengan almarhum melalui perantara spiritual.
Studi kasus ini berfokus pada seorang wanita Bali berusia 35 tahun yang menjalani
kesedihannya setelah kematian ayahnya dan mengeksplorasi dampak nunas baos terhadap
penyembuhan emosionalnya. Ritual ini melibatkan doa khusus, persembahan, dan kehadiran
medium, yang memfasilitasi hubungan antara yang hidup dan yang meninggal. Pengamatan
mengungkapkan bahwa nunas baos secara signifikan membantu wanita dalam memproses
emosinya, menumbuhkan rasa nyaman dan resolusi. Dengan mengizinkannya mengungkapkan
perasaan kehilangan dan menerima pesan yang konon berasal dari ayahnya, upacara tersebut
memberikan kerangka untuk memahami kesedihannya dan bergerak menuju penerimaan. Studi
ini menyoroti peran nunas baos dalam konteks terapi spiritual yang lebih luas, menekankan
potensi manfaatnya bagi praktik kesehatan mental yang menggabungkan nilai-nilai budaya dan
agama. Dengan demikian, nunas baos tidak hanya berfungsi sebagai mekanisme mengatasi
duka tetapi juga menggarisbawahi pentingnya mengintegrasikan ritual spiritual ke dalam
pendekatan terapeutik untuk meningkatkan kesejahteraan emosional dalam konteks budaya
yang beragam.

Kata Kunci: Nunas baos, duka, berduka, ritual Hindu Bali, terapi spiritual.

ABSTRACT
Grieving the death of a loved one is a universal experience influenced by cultural and spiritual
factors. In Balinese Hindu culture, death is perceived as a temporary separation of the soul from
the physical body, which shapes the grieving process. A notable ritual practiced among Balinese
Hindus is nunas baos, a ceremony that enables family members to communicate with the
deceased through a spiritual intermediary. This case study focuses on a 35-year-old Balinese
woman navigating her grief after her father’s death and explores the impact of nunas baos on
her emotional healing. The ritual involves specific prayers, offerings, and the presence of a
medium, facilitating a connection between the living and the deceased. Observations revealed
that nunas baos significantly aided the woman in processing her emotions, fostering a sense of
comfort and resolution. By allowing her to express feelings of loss and receive messages
purportedly from her father, the ceremony provided a framework for understanding her grief
and moving toward acceptance. This study highlights the role of nunas baos within the broader
context of spiritual therapy, emphasizing its potential benefits for mental health practices that
incorporate cultural and religious values. As such, nunas baos not only serves as a coping

Copyright (c) 2024 HEALTHY : Jurnal Inovasi Riset [Imu Kesehatan

184


mailto:drarya.rsjbali@gmail.com

HEALTHY : Jurnal Inovasi Riset Ilmu Kesehatan
Vol. 3 No. 4 Oktober 2024
E-ISSN : 2827-8070 -

P-ISSN : 2827-8240 Jurnal P4l
Online Journal System: https://jurnalp4i.com/index.php/healthy

mechanism for bereavement but also underscores the importance of integrating spiritual rituals
into therapeutic approaches to enhance emotional well-being in culturally diverse contexts.
Keywords: Nunas baos, bereavement, grieving, Balinese Hindu rituals, spiritual therapy.

PENDAHULUAN

Proses berduka sering kali dilihat melalui tahapan universal seperti penolakan,
kemarahan, tawar-menawar, depresi, dan penerimaan, seperti yang dijelaskan dalam model
Kibler-Ross. Namun, ekspresi kesedihan, beserta ritual yang mengelilinginya, sangat
bervariasi antar budaya, terutama ketika kepercayaan spiritual memengaruhi persepsi kematian.
Agama Hindu Bali menawarkan pendekatan unik terhadap kesedihan dan kehilangan, yang
berakar pada praktik keagamaan dan keyakinan akan kelangsungan jiwa. Sistem kepercayaan
ini berpendapat bahwa jiwa bertahan melampaui kematian fisik, bergerak menuju moksha, atau
pembebasan, melalui siklus reinkarnasi. Pandangan ini membingkai kematian sebagai
pengalaman transformatif dan bukan kehilangan mutlak, sehingga memungkinkan umat Hindu
Bali untuk mengintegrasikan kematian ke dalam pemahaman budaya dan spiritual mereka
tentang kehidupan.

Dalam konteks ini, ritual nunas baos mempunyai makna khusus. Ini menyediakan
sarana bagi orang yang berduka untuk berkomunikasi dengan orang yang meninggal melalui
perantara spiritual yang dikenal sebagai balian atau pemangku. Dengan memfasilitasi kontak
dengan arwah yang telah meninggal, nunas baos dapat memberikan kenyamanan dan
bimbingan, membantu anggota keluarga memproses kesedihan dengan cara yang sejalan
dengan keyakinan agama mereka. Integrasi spiritualitas ke dalam proses berduka
menggarisbawahi pentingnya pendekatan yang sensitif secara budaya dan agama dalam terapi
duka, khususnya bagi populasi dengan tradisi spiritual yang kuat.

METODE PENELITIAN

Metode studi kasus “Peran Nunas Baos dalam Proses Berduka Umat Hindu Bali” ini
menggunakan pendekatan penelitian kualitatif yang memadukan observasi etnografi,
wawancara, dan observasi partisipan pada salah satu orang Bali. Pengumpulan data dilakukan
melalui wawancara dengan subjek yang pernah mengalami ritual Nunas Baos. Penelitian ini
juga melibatkan menghadiri upacara Nunas Baos untuk mengamati pelaksanaan ritual dan
dampaknya terhadap penyembuhan emosional dan spiritual para peserta. Pendekatan metode
ini memungkinkan adanya pemahaman komprehensif tentang peran simbolik, emosional, dan
terapeutik yang dimainkan Nunas Baos dalam proses berduka, serta makna budayanya dalam
kerangka praktik keagamaan Hindu Bali yang lebih luas. Analisis data dilakukan untuk
mengidentifikasi pola berulang dan wawasan terkait penyembuhan spiritual, peran dukungan
komunitas, dan mengintegrasikan terapi agama ke dalam perawatan psikiatris.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Hasil
Konsep Berduka dalam Agama Hindu dan Kebudayaan Bali

Agama Hindu menganggap kematian sebagai sebuah transisi dan bukan sebuah akhir,
dan agama Hindu Bali menekankan hubungan yang berkelanjutan dengan leluhur dan orang-
orang terkasih yang telah meninggal. Ritual Bali setelah kematian dirancang untuk
menghormati orang yang meninggal dan membantu perjalanan jiwa, termasuk upacara kremasi
(dikenal sebagai ngaben) dan ritual berkala untuk menjaga kehadiran roh leluhur dalam
kehidupan keluarga. Keyakinan ini membantu orang yang berduka merasa bahwa orang yang

Copyright (c) 2024 HEALTHY : Jurnal Inovasi Riset [Imu Kesehatan

185



HEALTHY : Jurnal Inovasi Riset Ilmu Kesehatan
Vol. 3 No. 4 Oktober 2024
E-ISSN : 2827-8070 -

P-ISSN : 2827-8240 Jurnal P4l
Online Journal System: https://jurnalp4i.com/index.php/healthy

mereka cintai tetap dekat, secara spiritual atau fisik, sehingga membantu mereka menerima
kehilangan.

Berduka, menurut model Worden, melibatkan tugas menerima kenyataan, memproses
kesedihan, menyesuaikan diri dengan kehidupan tanpa orang yang meninggal, dan menemukan
cara untuk mempertahankan ikatan dengan mereka (Worden, 2009). Pendekatan Bali sejalan
dengan tugas akhir Worden, karena nunas baos memungkinkan komunikasi berkelanjutan
dengan orang yang meninggal, memperkuat keyakinan bahwa kematian adalah perubahan
dalam kehadiran, bukan pada hakikatnya. Bagi umat Hindu Bali, ritual seperti nunas baos
memberikan kerangka untuk mengekspresikan kesedihan, menemukan kenyamanan, dan
memulihkan keseimbangan dengan menghubungkan dengan keyakinan spiritual tentang hidup
dan mati (Kobalen, 2010).

Perspektif Berduka dan Psikiatri

Dalam psikiatri Barat, berduka umumnya dilihat sebagai proses penyesuaian psikologis
terhadap kehilangan, ditandai dengan reaksi emosional, kognitif, dan perilaku yang terkadang
menyerupai depresi (APA, 2013). Gejala seperti kesedihan, kecemasan, dan keasyikan dengan
almarhum sering terjadi, dan mungkin disertai gejala somatik seperti kelelahan atau gangguan
tidur. Faktor budaya dan agama dapat membentuk respons ini, memengaruhi perjalanan
kesedihan dan kemungkinan terjadinya kesedihan yang rumit—suatu keadaan di mana gejala
menjadi berkepanjangan dan mengganggu fungsi sehari-hari (Humphrey et al., 2008).
Kerangka kerja psikiatris, termasuk DSM-5, mendorong dokter untuk mempertimbangkan
faktor budaya dan agama dalam kesedihan, karena keyakinan tertentu dapat meringankan atau
memperburuk proses tersebut. Ritual budaya dan keyakinan spiritual telah terbukti
meringankan gejala kesedihan dengan memberikan struktur dan makna. Studi kasus ini
menyoroti potensi peran terapeutik nunas baos sebagai ritual duka cita yang tertanam dalam
budaya yang membahas dimensi psikologis dan spiritual dari duka.

Terapi Spiritual dan Religius dalam Duka

Terapi spiritual mengintegrasikan keyakinan, praktik, dan ritual agama untuk membantu
individu mengatasi tantangan kesehatan mental. Dalam keadaan berduka, terapi spiritual dapat
membantu memahami kehilangan dengan menghubungkannya dengan keyakinan tentang
kehidupan setelah kematian, reinkarnasi, atau kehadiran spiritual yang berkelanjutan. Ritual
dapat berfungsi sebagai alat untuk penutupan, membantu transisi orang yang berduka melalui
tahap-tahap kesedihan. Terapi duka religius berfokus pada menjaga ikatan dengan orang yang
meninggal sambil secara bertahap menerima ketidakhadiran mereka, yang dapat memfasilitasi
penyembuhan psikologis dalam kerangka spiritual yang mendukung (Mallon, 2008).

Pembahasan
Profil Klien dan Kondisi Awal

Kliennya, seorang wanita Hindu Bali berusia 35 tahun, mengalami tekanan emosional
yang signifikan setelah kematian ayahnya. Dia melaporkan merasakan kesedihan, kemarahan,
dan kelelahan yang mendalam, sering kali mendapati dirinya sibuk memikirkan ayahnya dan
menjaga barang-barang miliknya sebagai bentuk koneksi. Secara sosial, dia menarik diri dari
teman dan keluarga, mengungkapkan perasaan pahit dan terisolasi. Meskipun mengalami
gejala-gejala ini, dia tetap ragu untuk mencari konseling psikologis, karena merasa bahwa
kesedihannya pada dasarnya adalah masalah spiritual yang sebaiknya ditangani sesuai
keyakinan agamanya.

Mengingat keyakinannya yang kuat terhadap Hindu, klien memilih untuk berkonsultasi
dengan balian untuk melakukan ritual nunas baos. Keputusan ini selaras dengan pemahaman

Copyright (c) 2024 HEALTHY : Jurnal Inovasi Riset [Imu Kesehatan

186



HEALTHY : Jurnal Inovasi Riset Ilmu Kesehatan
Vol. 3 No. 4 Oktober 2024
E-ISSN : 2827-8070 -

P-ISSN : 2827-8240 Jurnal P4l
Online Journal System: https://jurnalp4i.com/index.php/healthy

budayanya bahwa emosi yang belum terselesaikan terhadap ayahnya dapat diredakan melalui
hubungan spiritual dengan jiwanya, yang difasilitasi oleh perantara.
Ritual Nunas Baos

Ritual nunas baos dimulai dengan balian memasuki keadaan meditatif seperti
kesurupan, yang diyakini membuka saluran menuju dunia spiritual. Balian melakukan gerak
tubuh dan berbicara dengan cara yang sesuai dengan detail pribadi spesifik tentang almarhum,
sehingga memberikan keaslian pada pengalaman klien. Ritual tersebut memfasilitasi
percakapan di mana klien mengungkapkan perasaannya yang belum terselesaikan, dan balian,
atas nama almarhum, menawarkan kepastian dan berkah.

Bagi klien, pengalaman ini sangat mendalam secara emosional, memberikan rasa
pelepasan dari kemarahan dan kesedihan. Dia melaporkan perasaan seolah-olah ayahnya telah
menawarkan pengampunan, mengurangi rasa bersalah dan kesedihannya. Ritual ini
memberinya rasa ketertutupan dan pembaruan, memberdayakannya untuk bergerak maju dalam
hidupnya dengan hubungan spiritual yang diperbarui dengan ayahnya.

Diskusi
Peran Nunas Baos dalam Mengolah Duka

Ritual nunas baos memberikan jalan spiritual bagi orang yang berduka untuk
berhubungan langsung dengan orang yang meninggal, yang bisa sangat bermanfaat bagi
individu yang mencari makna dalam keyakinannya. Bagi klien, ritual tersebut menciptakan
peluang untuk menyelesaikan emosi yang tidak terucapkan, sehingga memberikan kelegaan
psikologis yang mungkin tidak dapat dicapai melalui perawatan psikiatri konvensional. Ritual
ini memungkinkannya mengatasi kesedihan secara holistik, mengintegrasikan respons
emosional, kognitif, fisik, dan spiritual.

Dengan memungkinkan kontak dengan roh ayahnya, nunas baos memfasilitasi
peralihan dari kesedihan yang mendalam ke penerimaan damai atas kematiannya. Ritual
tersebut membantu klien mendamaikan kesedihannya dengan keyakinannya pada perjalanan
jiwa, membingkai kehilangannya sebagai perpisahan sementara dalam siklus reinkarnasi.
Perspektif ini sejalan dengan tugas berkabung Worden, karena klien menjaga hubungan dengan
ayahnya dan menyesuaikan diri dengan ketidakhadiran ayahnya, yang menggambarkan
bagaimana praktik keagamaan dapat memperkuat proses terapeutik berduka.
Mengintegrasikan Terapi Keagamaan ke dalam Perawatan Psikiatri

Kasus ini menyoroti potensi terapi keagamaan untuk melengkapi perawatan psikiatris,
khususnya untuk bentuk-bentuk kesedihan yang terikat budaya. Memasukkan ritual spiritual
seperti nunas baos mungkin bermanfaat dalam kondisi kesehatan mental di mana pasien
memiliki keyakinan agama yang kuat yang memengaruhi pemahaman mereka tentang
kehilangan dan duka. Tabib tradisional Bali memberikan dukungan emosional dan sosial yang
selaras dengan budaya, membimbing individu melewati kehilangan dengan ritual yang
memvalidasi perasaan dan keyakinan spiritual mereka.

Terapi budaya yang mencakup ritual dan kepercayaan seperti nunas baos
memungkinkan praktisi menjembatani kesenjangan antara perawatan psikiatri konvensional
dan penyembuhan agama. Pendekatan ini mendukung individu saat mereka menavigasi
kehilangan dalam kerangka yang selaras dengan identitas mereka, sehingga meningkatkan
kemungkinan penyembuhan psikologis yang bermakna dan berkelanjutan.

Penyembuh Tradisional sebagai Praktisi yang Peka Budaya

Penyembubh tradisional, seperti balian, memainkan peran unik dalam masyarakat Hindu
Bali, berperan sebagai perantara antara alam fisik dan spiritual. Dalam kasus nunas baos, peran
penyembuh lebih dari sekadar konselor; penyembuh mewujudkan hubungan spiritual yang
diperlukan untuk berkomunikasi dengan almarhum, memberikan bentuk bimbingan yang sesuai

Copyright (c) 2024 HEALTHY : Jurnal Inovasi Riset [Imu Kesehatan

187



HEALTHY : Jurnal Inovasi Riset Ilmu Kesehatan
Vol. 3 No. 4 Oktober 2024
E-ISSN : 2827-8070 -

P-ISSN : 2827-8240 Jurnal P4l
Online Journal System: https://jurnalp4i.com/index.php/healthy

dengan budaya kepada orang yang berduka. Keterlibatan penyembuh memberikan legitimasi
pada proses berduka, mengurangi stigma yang terkait dengan layanan kesehatan mental dan
meningkatkan penerimaan individu yang berduka atas kehilangannya dan keyakinan spiritual
yang memberikan kenyamanan.

Peran kolaboratif ini menunjukkan bahwa layanan kesehatan mental di Bali dapat
memperoleh manfaat dengan melibatkan dukun dalam praktik duka cita. Dengan menyadari
pentingnya angka-angka tersebut, para profesional kesehatan mental dapat mendorong
perawatan yang sesuai dengan budaya yang menghormati nilai-nilai agama pasien dan
meningkatkan ketahanan emosional mereka.

KESIMPULAN

Ritual nunas baos menawarkan nilai terapeutik yang signifikan dengan
mengintegrasikan dimensi keagamaan dan spiritual ke dalam proses berduka bagi umat Hindu
Bali. Untuk kasus yang disajikan, partisipasi dalam ritual tersebut memfasilitasi peralihan dari
keputusasaan ke penerimaan, memperkuat keyakinan spiritual individu dan memberikan
kerangka yang relevan secara budaya untuk berduka.

Studi kasus ini menyoroti pentingnya memahami dan menghormati praktik berduka
yang tertanam dalam budaya dalam layanan kesehatan mental. Praktisi kesehatan mental yang
bekerja dengan populasi yang beragam harus mempertimbangkan peran terapeutik dari ritual
budaya tertentu dan berupaya memasukkan nilai-nilai spiritual dan agama ke dalam konseling
duka. Dengan menghormati praktik-praktik ini, dokter dapat memberikan perawatan yang lebih
holistik dan penuh kasih sayang yang menghormati keyakinan klien dan mendukung
penyembuhan psikologis dalam konteks budaya mereka.

DAFTAR PUSTAKA

APA. (2013). Diagnostic and Statistical Manual of Mental Disorders (5th ed.). American
Psychiatric Association.

Humphrey, L., et al. (2008). Cultural Variations in the Expression of Grief and Bereavement.
Journal of Cross-Cultural Psychology, 39(3), 343-369.

Kobalen, D. (2010). Grieving Practices in Balinese Hindu Culture: A Framework for
Understanding and Therapy. Cultural Psychology Review, 15(2), 205-218.

Mallon, B. (2008). Dying, Death, and Grief: Working with Adult Bereavement. SAGE
Publications.

Worden, J. W. (2009). Grief Counseling and Grief Therapy: A Handbook for the Mental Health
Practitioner (4th ed.). Springer Publishing Company

Copyright (c) 2024 HEALTHY : Jurnal Inovasi Riset [Imu Kesehatan

188



