EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
Vol. 6, No. 1, Sesember 2025-Februari 2026
e-ISSN : 2775-2593 | p-ISSN : 2775-2585
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational

-~
Jurnal P4l

TRANSFORMASI PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DALAM PRESPEKTIF
DEMOKRASI DAN MULTIKULTURALISME DI ERA DIGITAL

Miranti Merliana!, Mahasri Shobahiya?, Musa Asy’arie®
Doktoral Pendidikan Agama Islam, Universitas Muhammadiyah Surakartal?3
e-mail: 0300250011 @student.ums.ac.id

Diterima: 12/01/2026; Direvisi: 20/01/2026; Diterbitkan: 30/01/2026

ABSTRAK

Transformasi Pendidikan Agama Islam (PAI) menjadi kebutuhan mendesak dalam merespons
dinamika demokrasi, keberagaman budaya, dan tantangan era digital yang melahirkan
persoalan moral baru seperti intoleransi, ujaran kebencian, serta lemahnya etika penggunaan
teknologi. Penelitian ini bertujuan menganalisis model transformasi PAI yang integratif melalui
perspektif demokrasi, multikulturalisme, dan literasi digital berbasis nilai-nilai Islam. Metode
penelitian menggunakan pendekatan kualitatif dengan studi pustaka mendalam terhadap teori
pendidikan Islam klasik dan kontemporer, konsep demokrasi dan multikulturalisme, literatur
etika digital, serta pemikiran Syekh Hamza Yusuf mengenai adab dan akhlak modern. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa integrasi nilai demokrasi dalam PAI memperkuat budaya
dialogis dan partisipatif, sementara pendidikan multikultural berbasis Islam menumbuhkan
toleransi dan empati dalam keberagaman. Selain itu, literasi digital dan akhlak digital perlu
dijadikan komponen utama pembelajaran untuk menghadapi tantangan moral era teknologi.
Penelitian ini menghasilkan model transformasi PAI empat dimensi spiritualitas, demokrasi,
multikulturalisme, dan etika digital yang relevan bagi pengembangan kurikulum dan praktik
pembelajaran masa kini. Kesimpulannya, PAI yang ditransformasikan secara integratif mampu
membentuk peserta didik yang berakhlak mulia, cerdas digital, toleran, dan berkeadaban.
Kata Kunci: Pendidikan Agama Islam, Demokrasi, Multikulturalisme.

ABSTRACT

The transformation of Islamic Religious Education (PAI) has become an urgent necessity in
responding to the dynamics of democracy, cultural diversity, and the challenges of the digital
era, which generate new moral issues such as intolerance, hate speech, and weak ethical conduct
in the use of technology. This study aims to analyze an integrative model for transforming PAI
through the perspectives of democracy, multiculturalism, and digital literacy grounded in
Islamic values. The research employs a qualitative approach with an in-depth literature review
of classical and contemporary Islamic educational theories, concepts of democracy and
multiculturalism, digital ethics literature, and the thought of Shaykh Hamza Yusuf regarding
adab and modern morality. The findings indicate that integrating democratic values into PAI
strengthens dialogical and participatory cultures, while Islam-based multicultural education
cultivates tolerance and empathy amid diversity. Furthermore, digital literacy and digital ethics
must be positioned as core components of learning to address the moral challenges of the
technological era. This study proposes a four-dimensional model for the transformation of PAI
spirituality, democracy, multiculturalism, and digital ethics relevant to contemporary
curriculum development and educational practice. In conclusion, an integratively transformed
PAI is capable of shaping learners who are morally upright, digitally literate, tolerant, and civil.
Keywords: Islamic Religious Education, Democracy, Multiculturalism.

Copyright (c) 2026 EDUCATIONAL.: Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
https://doi.org/10.51878/educational .v6i1.9128

255


https://jurnalp4i.com/index.php/educational
https://doi.org/10.51878/educational.v6i1
mailto:o300250011@student.ums.ac.id

fcelsl  EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
Vol. 6, No. 1, Sesember 2025-Februari 2026
e-ISSN : 2775-2593 | p-ISSN : 2775-2585
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational

-~
Jurnal P4l

PENDAHULUAN

Perkembangan teknologi digital pada dua dekade terakhir telah membawa perubahan
signifikan dalam kehidupan manusia, termasuk dalam ranah sosial, budaya, dan pendidikan.
Digitalisasi mengubah pola interaksi masyarakat melalui kemudahan akses informasi serta
mobilitas data yang semakin cepat, sehingga membentuk ruang sosial baru yang bersifat
terbuka dan tidak berbatas. Di Indonesia, sebagai negara demokratis dan multikultural,
perubahan ini semakin kompleks karena interaksi antarkelompok masyarakat berlangsung
secara intens dan masif di ruang digital. Fenomena tersebut menuntut adanya model pendidikan
yang mampu merespons dinamika zaman, termasuk Pendidikan Agama Islam (PAI), yang
memiliki mandat strategis dalam pembentukan karakter dan akhlak peserta didik (Radino &
Permatasari, 2022; Takunas et al., 2024).

Latar belakang penelitian ini bertumpu pada fenomena meningkatnya tantangan moral
dan sosial yang muncul seiring dengan penetrasi teknologi digital di berbagai aspek kehidupan.
Sejumlah penelitian menunjukkan bahwa perilaku masyarakat di ruang digital sering Kkali
bertentangan dengan nilai-nilai etika dan akhlak, seperti maraknya ujaran kebencian,
intoleransi, disinformasi, serta degradasi etika komunikasi (Saho, 2020). Hal ini mencerminkan
adanya keterputusan antara nilai moral yang diajarkan dalam pendidikan formal dan perilaku
nyata peserta didik saat berinteraksi di ruang publik digital (Abina et al., 2024). Pada titik inilah
muncul kesenjangan penting dalam kajian pendidikan agama: pendidikan agama cenderung
menekankan pembelajaran normatif, tetapi belum sepenuhnya menjawab kebutuhan
kompetensi akhlak digital (Chande, 2023).

Dinamika demokrasi turut menjadi tantangan tersendiri bagi pendidikan agama.
Demokrasi memberikan ruang kebebasan berpendapat kepada masyarakat, namun kebebasan
tersebut sering kali digunakan tanpa landasan etis sehingga memicu konflik dan polarisasi,
terutama dalam isu keagamaan (Dominguez, 2024). Demokrasi sejatinya mengharuskan adanya
penghargaan terhadap perbedaan, dialog, dan penyelesaian masalah secara adil (Hrynova et al.,
2024). Nilai-nilai ini sejatinya sejalan dengan prinsip Islam seperti musyawarah, keadilan, dan
akhlak mulia. Namun kenyataan di ruang publik digital menunjukkan bahwa pemahaman nilai
demokrasi sering kali tidak dibarengi dengan pembentukan akhlak yang memadai.

Selain itu, sebagai negara yang kaya akan keberagaman, Indonesia menempatkan
multikulturalisme sebagai prinsip penting dalam kehidupan sosial. Akan tetapi, intoleransi dan
eksklusivisme masih muncul di berbagai media digital, ditambah dengan penyebaran narasi
kebencian dan stereotip negatif terhadap kelompok tertentu. Pendidikan multikultural
mengharuskan adanya sikap saling menghormati dan kemampuan hidup berdampingan secara
damai dalam keberagaman (Disli et al., 2023). Namun pendidikan agama di sekolah pada
umumnya masih berfokus pada doktrin dan ibadah, sehingga belum sepenuhnya terintegrasi
dengan paradigma multikulturalisme yang menekankan toleransi dan penghargaan terhadap
perbedaan.

Dalam pemikiran Syekh Hamza Yusuf menjadi relevan sebagai landasan etis dan
spiritual dalam merumuskan transformasi PAI. Syekh Hamza Yusuf (2004) secara konsisten
menekankan pentingnya tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa), pengendalian diri, dan adab dalam
berinteraksi, termasuk dalam penggunaan media digital. Menurutnya, teknologi dapat menjadi
alat kebaikan apabila digunakan dengan akhlak yang benar, namun juga dapat merusak hati dan
hubungan sosial apabila tidak dikendalikan oleh nilai moral (Bahri, 2018). Pemikiran tersebut
memberikan perspektif kuat bahwa pendidikan agama tidak hanya mengajarkan hukum dan
ritual, melainkan juga membentuk karakter yang mampu menghadapi tantangan moral di dunia
modern.

Copyright (c) 2026 EDUCATIONAL.: Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
https://doi.org/10.51878/educational .v6i1.9128

256


https://jurnalp4i.com/index.php/educational
https://doi.org/10.51878/educational.v6i1

fcelsl  EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
Vol. 6, No. 1, Sesember 2025-Februari 2026
e-ISSN : 2775-2593 | p-ISSN : 2775-2585
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational

-~
Jurnal P4l

Dengan kajian empiris mengenai integrasi pemikiran tokoh seperti Hamza Yusuf (2004) dengan
konteks PAI modern masih relatif terbatas. Penelitian terdahulu lebih banyak membahas
metode pengajaran PAI, peran guru, atau implementasi kurikulum, tetapi belum banyak
mengkaji bagaimana PAI dapat ditransformasikan melalui integrasi nilai demokrasi,
multikulturalisme, dan etika digital berdasarkan kerangka akhlak Islam (Abdullah et al., 2021,
Yadava, 2023). Kesenjangan penelitian ini menunjukkan perlunya pendekatan baru yang lebih
komprehensif dan relevan dengan perkembangan teknologi informasi.

Berdasarkan persoalan tersebut, tujuan penelitian ini adalah menganalisis dan
merumuskan transformasi Pendidikan Agama Islam dalam perspektif demokrasi dan
multikulturalisme di era digital, dengan menempatkan pemikiran akhlak Syekh Hamza Yusuf
sebagai salah satu landasan etis. Penelitian ini bertujuan mengidentifikasi nilai-nilai Islam yang
relevan dalam pembentukan karakter digital, mengkaji integrasi nilai demokrasi dalam
pembelajaran agama, serta menguatkan paradigma multikulturalisme dalam pendidikan akhlak.
Penelitian ini juga bermaksud memberikan rekomendasi terkait pengembangan PAI agar dapat
membekali peserta didik dengan kompetensi spiritual, sosial, dan digital yang sesuai dengan
tuntutan masyarakat modern.

Penelitian ini memberikan kontribusi teoritis dalam memperluas kajian tentang
reformasi PAI melalui integrasi nilai agama, demokrasi, dan multikulturalisme. Pendekatan ini
dapat memperkuat wacana moderasi beragama, literasi digital, serta penguatan akhlak sosial
dalam konteks pendidikan Islam. Secara praktis, penelitian ini diharapkan menjadi rujukan bagi
guru, lembaga pendidikan, dan pembuat kebijakan dalam mengembangkan program
pembelajaran agama yang lebih adaptif, relevan, dan responsif terhadap perubahan zaman.
Melalui transformasi ini diharapkan PAI dapat membentuk generasi yang mampu berpartisipasi
dalam kehidupan demokratis, hidup harmonis dalam keberagaman, serta bijak dalam
berinteraksi di ruang digital.

Maka dengan demikian pentingnya penelitian ini terletak pada upaya merespons
tantangan sosial dan teknologi secara komprehensif melalui transformasi Pendidikan Agama
Islam. Transformasi tersebut diarahkan agar pendidikan agama tidak hanya menjadi sarana
pembinaan spiritual semata. Pendidikan Agama Islam juga diharapkan berperan sebagai
instrumen pembentukan karakter yang berkeadaban dan toleran. Dengan demikian, PAI
menjadi relevan dalam menjawab tantangan dan dinamika kehidupan di era digital.

METODE PENELITIAN

Metode penelitian yang digunakan dalam penelitian berjudul “Transformasi
Pendidikan Agama Islam dalam Perspektif Demokrasi dan Multikulturalisme di Era Digital”
ini adalah pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka (library research). Pendekatan
kualitatif dipilih karena penelitian ini berfokus pada analisis mendalam terhadap konsep, teori,
dan pemikiran tokoh dalam konteks transformasi Pendidikan Agama Islam (PAI) di era digital.
Melalui metode studi pustaka, peneliti menelaah berbagai sumber ilmiah seperti buku, artikel
jurnal, karya ilmiah, dan hasil penelitian terdahulu yang relevan dengan topik demokrasi,
multikulturalisme, dan etika digital dalam pendidikan Islam. Sumber data penelitian terdiri dari
dua jenis, yaitu data primer dan data sekunder. Data primer diperoleh dari literatur utama yang
membahas teori pendidikan Islam klasik seperti pemikiran Al-Ghazali dan Ibn Miskawayh,
teori demokrasi dari John Dewey, teori multikulturalisme dari Banks, serta pemikiran Syekh
Hamza Yusuf mengenai akhlak dan etika digital. Sementara itu, data sekunder berasal dari
buku, artikel, dan hasil penelitian lain yang memperkuat pemahaman tentang transformasi PAI,
literasi digital, serta pendidikan karakter di era modern.

Copyright (c) 2026 EDUCATIONAL.: Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
https://doi.org/10.51878/educational .v6i1.9128

257


https://jurnalp4i.com/index.php/educational
https://doi.org/10.51878/educational.v6i1

EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
Vol. 6, No. 1, Sesember 2025-Februari 2026
e-ISSN : 2775-2593 | p-ISSN : 2775-2585
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational

-~
Jurnal P4l

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi, yakni dengan
mengidentifikasi, membaca, dan mengkaji berbagai literatur yang relevan. Setiap data dianalisis
menggunakan analisis deskriptif-analitik, yang meliputi proses reduksi data untuk memilih
informasi yang relevan, klasifikasi konsep berdasarkan empat dimensi utama spiritualitas,
demokrasi, multikulturalisme, dan etika digital serta interpretasi makna untuk memahami
keterkaitan antar konsep dalam konteks nilai-nilai Islam. Hasil analisis kemudian disintesiskan
untuk merumuskan model konseptual transformasi PAI yang integratif dan kontekstual dengan
tantangan era digital. Untuk menjaga keabsahan data, penelitian ini menggunakan teknik
triangulasi sumber dengan membandingkan teori-teori dan hasil penelitian dari berbagai
referensi. Selain itu, dilakukan kajian mendalam untuk memastikan konsistensi dan relevansi
antara teori pendidikan Islam klasik, pemikiran kontemporer, dan konteks sosial-digital masa
kini. Penelitian ini dilaksanakan melalui penelusuran literatur ilmiah baik nasional maupun
internasional selama periode studi di Program Doktor Pendidikan Agama Islam Universitas
Muhammadiyah Surakarta.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Hasil

Berdasarkan kajian literatur terhadap berbagai sumber klasik dan kontemporer,
penelitian ini menghasilkan sejumlah temuan konseptual yang berkaitan dengan transformasi
Pendidikan Agama Islam di era digital. Kajian ini mencakup pemikiran pendidikan Islam
klasik, teori demokrasi dan multikulturalisme, serta perkembangan etika dan literasi digital.
Temuan tersebut disintesiskan untuk membangun kerangka analitis yang menjelaskan
kebutuhan transformasi PAI agar lebih kontekstual dengan dinamika sosial kontemporer.
Ringkasan hasil kajian literatur tersebut disajikan dalam Tabel 1 sebagai dasar analisis
pembahasan selanjutnya.

Tabel 1. Hasil Kajian Literatur tentang Transformasi Pendidikan Agama Islam

di Era Digital
.. Sumber Temuan Utama Kajian Implikasi terhadap
No  Fokus Kajian Utama Literatur Transformasi PAI

1. Pendidikan Akhlak Al-Ghazali;
dalam Tradisi Islam Ibn

Pendidikan Islam menekankan PAI perlu berorientasi pada

pembentukan akhlak melalui

pembentukan karakter dan

Miskawayh tazkiyah al nafs dan internalisasi nilai, termasuk
pembiasaan moral, bukan dalam konteks kehidupan
hanya transfer pengetahuan digital

2. Demokrasi dalam  Dewey; Ismail Pendidikan demokratis PAI perlu bertransformasi
Pendidikan et al.; Moreno menuntut pembelajaran dari model normatif menuju

3. Nilai Demokrasi

Konsep syura

dialogis, partisipatif, dan
penghargaan terhadap
perbedaan pendapat

Prinsip musyawarah dan

model dialogis dan
kontekstual

Integrasi nilai demokrasi

dalam Islam dan keadilan  keadilan sejalan dengan nilai ~ dalam PAI dapat dilakukan
dalam Islam  demokrasi modern tanpa menegasikan nilai
Islam
4. Pendidikan Banks; Disli ~ Pendidikan multikultural PAI berperan strategis
Multikultural membangun toleransi, empati, dalam menanamkan nilai

Copyright (c) 2026 EDUCATIONAL.: Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
https://doi.org/10.51878/educational .v6i1.9128

258


https://jurnalp4i.com/index.php/educational
https://doi.org/10.51878/educational.v6i1

EDUCATIONAL

Jurnal Inovasi
Pendidikan

fikan & Pembelajaran

e-ISSN : 2775-2593 | p-ISSN : 2775-2585

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational

EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
Vol. 6, No. 1, Sesember 2025-Februari 2026

-~
Jurnal P4l

No  Fokus Kaiian Sumber Temuan Utama Kajian Implikasi terhadap
J Utama Literatur Transformasi PAI
dan kesadaran hidup dalam multikultural berbasis
keberagaman ajaran Islam
5. Multikulturalisme  QS. Al- Keberagaman merupakan PAI perlu mengembangkan
dalam Perspektif Hujurat ayat  kehendak Tuhan dan sarana pendekatan inklusif dan
Islam 13; Al-Ghazali membangun hubungan sosial ~ menolak eksklusivisme
yang harmonis keagamaan
6. Dampak Era Castells; Ruang digital memicu PAI harus merespons
Digital terhadap Hidayat etal.  perubahan interaksi sosial dan tantangan digital melalui
Perilaku Sosial munculnya problem moral penguatan literasi dan etika
seperti ujaran kebencian dan digital
disinformasi
7. Etikadan Akhlak  Hamza Yusuf; Teknologi bersifat netral dan ~ PAI perlu mengembangkan
Digital Yildiz membutuhkan kontrol akhlak  konsep akhlak digital Islami
agar tidak merusak moral
8. Integrasi Nilai Sintesis Transformasi PAI Diperlukan model PAI
Islam, Demokrasi, literatur membutuhkan integrasi empat integratif transformasional

Multikultural, dan

dimensi: spiritualitas,

yang relevan dengan era

Digital demokrasi, multikulturalisme,

dan etika digital

digital

Tabel 1 menunjukkan bahwa transformasi Pendidikan Agama Islam di era digital
menuntut pergeseran paradigma yang tidak hanya berfokus pada penguasaan pengetahuan
normatif, tetapi juga pada pembentukan karakter dan penguatan nilai. Literatur pendidikan
Islam klasik menegaskan pentingnya akhlak sebagai fondasi utama PAI, yang relevan untuk
menjawab tantangan moral dalam ruang digital. Di sisi lain, kajian tentang demokrasi dan
multikulturalisme menekankan perlunya pembelajaran yang dialogis, inklusif, serta
menghargai keberagaman, yang sejalan dengan prinsip syura dan keadilan dalam Islam.
Perkembangan teknologi digital turut menghadirkan tantangan etis dan sosial baru, sehingga
PAI dituntut untuk mengintegrasikan literasi serta etika digital berbasis nilai Islam. Secara
keseluruhan, hasil kajian literatur tersebut mengarah pada kebutuhan model PAI integratif yang
memadukan dimensi spiritualitas, demokrasi, multikulturalisme, dan etika digital secara
kontekstual dan transformasional.

Pembahasan

Pembahasan ini  mendalami bagaimana Pendidikan Agama Islam (PAl)
ditransformasikan dalam konteks masyarakat demokratis dan multikultural di era digital.
Uraian ini tidak sekadar menjelaskan implementasi PAI, tetapi juga menganalisisnya secara
kritis berdasarkan teori pendidikan Islam, demokrasi, multikulturalisme, perkembangan digital,
serta pemikiran Syekh Hamza Yusuf. Pendekatan analitik tersebut digunakan untuk menelaah
dinamika nilai, metode, dan orientasi PAI dalam merespons perubahan sosial. Melalui analisis
ini, pembahasan menunjukkan kontribusi penelitian terhadap pengembangan ilmu pengetahuan
dan praktik pendidikan agama yang relevan dengan tantangan sosial kontemporer.

Pendidikan Agama Islam memiliki akar yang kuat dalam tradisi keilmuan Islam klasik
yang memadukan aspek kognitif, afektif, dan spiritual. Al-Ghazali (2015) menegaskan bahwa

Copyright (c) 2026 EDUCATIONAL.: Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
https://doi.org/10.51878/educational .v6i1.9128

259


https://jurnalp4i.com/index.php/educational
https://doi.org/10.51878/educational.v6i1

EDUCATIONAL

e EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
Vol. 6, No. 1, Sesember 2025-Februari 2026
e-ISSN : 2775-2593 | p-ISSN : 2775-2585
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational

-~
Jurnal P4l

tujuan pendidikan agama tidak sekadar memberikan pengetahuan tentang hukum dan ajaran
Islam, tetapi lebih jauh membentuk karakter manusia melalui proses tazkiyah al-nafs, yaitu
penyucian jiwa dan pembinaan moral. Dalam pandangan ini, pendidikan agama merupakan
sebuah proses komprehensif untuk menuntun manusia mencapai akhlak mulia, kejujuran,
kesabaran, dan kepekaan sosial. Teori Al-Ghazali ini relevan untuk menganalisis perlunya
penguatan dimensi moral dalam PAI, terutama ketika manusia berhadapan dengan tantangan
moral baru yang muncul akibat perkembangan teknologi digital (Al Ghazali et al., 2024,
Othman et al.,2017).

Ibn Miskawayh dalam Tahdzib al-Akhlag memandang akhlak sebagai hasil pembiasaan
dan latihan moral yang konsisten (Miskawayh, 2009; Camilleri & Camilleri, 2023).
Pandangannya menunjukkan bahwa karakter peserta didik tidak hanya dibentuk melalui
pengetahuan, tetapi melalui internalisasi nilai dan pembiasaan perilaku dalam kehidupan sehari-
hari. Dalam konteks ini, pendidikan agama harus memfasilitasi praktik dan teladan akhlak,
termasuk akhlak dalam dunia digital. Teori pembentukan akhlak yang ditawarkan Miskawayh
memberikan landasan bahwa transformasi PAI harus mempertimbangkan kebutuhan karakter
yang stabil dan tahan terhadap godaan era informasi.

Maka demokrasi sebagai sistem sosial-politik menekankan nilai-nilai kebebasan,
kesetaraan, musyawarah, dan penghargaan terhadap hak-hak individu. Dalam konteks
pendidikan, demokrasi mendorong terciptanya lingkungan pembelajaran yang dialogis,
partisipatif, dan menghargai keberagaman pandangan (Dewey, 2016; Ismail et al., 2024;
Moreno, 2021). Pendidikan dalam masyarakat demokratis idealnya membentuk peserta didik
memiliki kemampuan berpikir kritis, menghargai argumen, serta memahami perbedaan sebagai
hal yang wajar. Konsep ini memiliki hubungan erat dengan nilai-nilai Islam, sebagaimana
diperlihatkan dalam prinsip syura (musyawarah), keadilan, dan amar ma’ruf nahi munkar. Oleh
karena itu, teori demokrasi memberikan pijakan bagi PAI untuk mengembangkan pendekatan
pembelajaran yang inklusif dan dialogis, sehingga peserta didik mampu menjadi warga negara
yang beretika dalam ruang demokratis.

Teori multikulturalisme yang dikembangkan oleh Banks (2016) dan Disli et al. (2023),
mengenai pendidikan multikultural menjadi relevan. Banks menegaskan bahwa pendidikan
multikultural bertujuan membangun kesadaran peserta didik terhadap keberagaman etnis,
budaya, dan agama, serta menanamkan nilai penghargaan terhadap perbedaan. Melalui
pendidikan multikultural, siswa diharapkan dapat mengembangkan sikap toleran, empati, dan
kemampuan berinteraksi dalam masyarakat yang heterogen. Perspektif ini sangat penting bagi
Indonesia yang merupakan salah satu negara dengan keberagaman budaya terbesar di dunia.
Dalam hubungan dengan ajaran Islam, prinsip multikulturalisme sejalan dengan nilai ukhuwah
insaniyah (persaudaraan kemanusiaan), keadilan sosial, dan larangan bersikap diskriminatif
sebagaimana yang ditegaskan dalam QS. Al-Hujurat: 13. Dengan demikian, paradigma
multikulturalisme memberikan landasan teoretis bagi PAI untuk mengembangkan peserta didik
yang mampu hidup dalam keberagaman secara harmonis.

Perkembangan teknologi digital menjadi dimensi teoretis yang tidak bisa diabaikan
dalam transformasi PAI. Era digital ditandai dengan keterbukaan informasi, interaksi tanpa
batas, serta munculnya budaya baru seperti budaya instan, diseminasi komentar, literasi rendah,
hingga konstruksi identitas digital. Castells (2010) mengemukakan bahwa masyarakat jaringan
(network society) menciptakan pola relasi sosial yang terbentuk oleh teknologi informasi,
sehingga interaksi manusia mengalami perubahan fundamental (Sungurova, 2023). Di sisi lain,
sejumlah penelitian menunjukkan bahwa ruang digital sering kali menjadi tempat munculnya
perilaku negatif seperti ujaran kebencian, radikalisme, dan misinformasi (Hidayat et al., 2024).

Copyright (c) 2026 EDUCATIONAL.: Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
https://doi.org/10.51878/educational .v6i1.9128

260


https://jurnalp4i.com/index.php/educational
https://doi.org/10.51878/educational.v6i1

fcelsl  EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
Vol. 6, No. 1, Sesember 2025-Februari 2026
e-ISSN : 2775-2593 | p-ISSN : 2775-2585
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational

-~
Jurnal P4l

Hal ini menegaskan pentingnya pengembangan teori akhlak digital yang berfokus pada etika
berinteraksi di media sosial, literasi informasi, dan kemampuan mengelola diri dalam ruang
digital yang fluid.

Maka untuk menjembatani kebutuhan etika digital dan nilai-nilai Islam, pemikiran
Syekh Hamza Yusuf menawarkan fondasi moral dan spiritual yang sangat relevan. Syekh
Hamza Yusuf menekankan pentingnya adab sebagai inti pendidikan Islam, terutama di era
modern yang sarat godaan dan disrupsi moral. Dalam banyak karyanya, ia menyoroti bahwa
teknologi adalah alat yang memiliki potensi besar untuk kebaikan, tetapi tanpa akhlak yang
kuat, teknologi dapat merusak hati, menciptakan kecanduan, dan merusak hubungan sosial
(Yildiz, 2017). Menurut Yusuf (2004), akhlak digital harus dibangun melalui penyucian jiwa
(tazkiyah), pengendalian hawa nafsu, serta kesadaran spiritual dalam penggunaan media.
Pemikirannya ini memberi kerangka etis untuk merumuskan transformasi PAI yang tidak hanya
membahas halal haram, tetapi juga membentuk karakter bijak dalam menghadapi dinamika
digital. Dalam pandangan Hamza Yusuf juga relevan untuk mengintegrasikan nilai demokrasi
dan multikulturalisme dalam pembelajaran agama. Yusuf menekankan pentingnya moderasi,
penghormatan terhadap perbedaan, dan dialog dalam menyelesaikan konflik, yang semuanya
merupakan nilai sentral dalam pendidikan demokratis dan multikultural. Dengan demikian,
pemikirannya memberikan penguatan normatif dan etis bahwa PAI yang dialogis, inklusif, dan
berorientasi karakter merupakan kebutuhan mendesak dalam masyarakat modern.

Secara keseluruhan, kerangka teori yang digunakan dalam penelitian ini menunjukkan
bahwa transformasi PAI harus berlandaskan pada integrasi antara nilai-nilai Islam, dinamika
demokrasi, paradigma multikulturalisme, serta etika digital. Teori pendidikan Islam
menyediakan fondasi spiritual dan moral; teori demokrasi memberikan arah pedagogis yang
partisipatif dan dialogis; teori multikulturalisme menawarkan kesadaran keberagaman;
sementara teori digital memberikan pemahaman konteks sosial baru yang memengaruhi
perilaku manusia. Pemikiran Syekh Hamza Yusuf hadir sebagai pengikat etis yang memberikan
arah bagi pembentukan akhlak digital dan karakter moderat peserta didik. Dengan demikian,
kerangka teori ini menjadi dasar analitis dalam merumuskan bagaimana PAI perlu
ditransformasikan untuk menjawab tantangan era digital sekaligus memperkuat kehidupan
demokratis dan multikultural di Indonesia.

1. Transformasi Paradigma PAI dari Model Normatif menuju Model Dialogis dan
Kontekstual

Selama beberapa dekade, praktik PAI di sekolah didominasi pendekatan normatif-
tekstual yang berfokus pada penguasaan materi keagamaan, hafalan, dan pemahaman dogmatis.
Pendekatan ini memang penting, tetapi tidak cukup untuk menjawab dinamika demokrasi,
keberagaman budaya, dan tantangan digital. Oleh karena itu, PAI perlu bergerak menuju
pendekatan dialogis, kontekstual, dan berorientasi pada pembentukan karakter. Pendekatan
baru ini menekankan pengalaman, refleksi, dan praktik moral yang relevan dalam kehidupan
nyata.

Pendekatan dialogis sejalan dengan teori demokrasi pendidikan yang menekankan
partisipasi dan ruang bagi perbedaan argumen (Dewey, 2016; Ismail et al., 2024). Dalam
pembelajaran agama, pendekatan ini menghadirkan kelas sebagai ruang interaksi setara, di
mana peserta didik dapat bertanya, berdiskusi, dan mengaitkan nilai agama dengan realitas
sosial. Transformasi ini menegaskan bahwa pendidikan agama tidak cukup berhenti pada
dimensi pengetahuan (konsep halal haram), tetapi harus menyentuh dimensi praksis moral dan
sosial. Pemikiran Syekh Hamza Yusuf tentang hikmah dan adab memperkuat pandangan ini.

Copyright (c) 2026 EDUCATIONAL.: Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
https://doi.org/10.51878/educational .v6i1.9128

261


https://jurnalp4i.com/index.php/educational
https://doi.org/10.51878/educational.v6i1

fcelsl  EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
Vol. 6, No. 1, Sesember 2025-Februari 2026
e-ISSN : 2775-2593 | p-ISSN : 2775-2585
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational

-~
Jurnal P4l

Yusuf menekankan bahwa agama harus diinternalisasikan melalui pemahaman mendalam,
bukan sekadar dogma. Oleh karena itu, transformasi PAI menuju pendekatan dialogis tidak
hanya relevan, tetapi merupakan kebutuhan epistemologis.

2. Integrasi Nilai Demokrasi dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI)

Integrasi nilai demokrasi dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAl)
merupakan salah satu aspek penting dalam proses transformasi pendidikan, terutama dalam
konteks masyarakat modern yang ditandai oleh kebebasan berekspresi, keterbukaan informasi,
dan dinamika sosial yang semakin kompleks. Demokrasi sebagai sistem sosial-politik bukan
hanya berkaitan dengan mekanisme negara, tetapi juga pola pikir, sikap, dan perilaku warga
negara. Dalam dunia pendidikan, demokrasi menuntut terwujudnya suasana belajar yang
dialogis, partisipatif, inklusif, dan menghargai kebebasan berpendapat. Oleh karena itu, PAI
perlu mengadopsi nilai-nilai demokrasi secara pedagogis tanpa menghilangkan esensi nilai
Islam.

Secara normatif, Islam memiliki fondasi kuat yang mendukung prinsip-prinsip
demokratis. Konsep syura (musyawarah), al-‘ad/ (keadilan), dan al-hurriyah al-mas ulah
(kebebasan yang bertanggung jawab) merupakan nilai yang sangat relevan untuk
pengembangan Kkarakter peserta didik. Musyawarah dalam Islam mengajarkan bahwa
keputusan yang baik lahir dari dialog, pertimbangan rasional, dan keterlibatan kolektif. Konsep
ini sangat paralel dengan gagasan demokrasi yang menempatkan musyawarah dan partisipasi
aktif sebagai mekanisme penting untuk mencapai kesepakatan bersama. Dengan demikian,
integrasi nilai demokrasi bukanlah sesuatu yang asing dalam PAI, melainkan bagian dari
revitalisasi nilai-nilai Islam itu sendiri.

Dalam pembelajaran di sekolah, integrasi nilai demokrasi dapat dilakukan melalui
pendekatan pedagogis yang memungkinkan peserta didik untuk terlibat aktif, mengemukakan
pendapat, serta berlatih mengambil keputusan secara bijak. Guru PAI tidak hanya bertindak
sebagai penyampai materi, tetapi sebagai fasilitator dialog yang mendorong terjadinya proses
berpikir kritis. Misalnya, ketika membahas tema akhlak sosial, guru dapat mengajak siswa
menganalisis kasus-kasus aktual di masyarakat atau media digital, seperti fenomena ujaran
kebencian dan intoleransi. Diskusi semacam ini mengajarkan nilai demokratis seperti
penghargaan terhadap perbedaan pendapat, kemampuan berargumentasi, dan penyelesaian
konflik secara damai.

Integrasi nilai demokrasi juga berarti membangun budaya kelas yang tidak hierarkis
secara absolut. Peserta didik diberi kesempatan untuk bertanya, menyampaikan pendapat,
bahkan mengkritik secara santun. Situasi ini tidak hanya mendorong keberanian moral (moral
courage), tetapi juga mengajarkan bahwa kebenaran harus dicari melalui proses dialogis. Inilah
inti demokrasi dalam pendidikan: kesediaan untuk terbuka terhadap pandangan lain, tanpa
kehilangan kompas moral. Pemikiran Syekh Hamza Yusuf relevan dalam hal ini. Yusuf
menegaskan bahwa dialog adalah bagian dari adab intelektual, dan bahwa perbedaan pendapat
harus dihadapi dengan hikmah dan ketenangan hati, bukan dengan kemarahan atau fanatisme
buta.

Di era digital, integrasi nilai demokrasi dalam PAI menjadi semakin penting. Ruang
digital menyediakan akses luas bagi setiap individu untuk berbicara, namun kebebasan ini
sering kali digunakan tanpa tanggung jawab moral. Komentar kasar, hoaks, dan provokasi
menjadi fenomena sehari-hari, yang menunjukkan lemahnya karakter dan literasi demokrasi
digital. Pembelajaran PAI dapat berkontribusi langsung dalam mengatasi masalah ini dengan
mengajarkan etika komunikasi digital (digital civility), seperti memverifikasi informasi,

Copyright (c) 2026 EDUCATIONAL.: Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
https://doi.org/10.51878/educational .v6i1.9128

262


https://jurnalp4i.com/index.php/educational
https://doi.org/10.51878/educational.v6i1

fcelsl  EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
Vol. 6, No. 1, Sesember 2025-Februari 2026
e-ISSN : 2775-2593 | p-ISSN : 2775-2585
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational

-~
Jurnal P4l

menghindari ujaran kebencian, dan menyampaikan kritik secara etis. Dengan demikian, nilai
demokrasi dalam pembelajaran PAI tidak hanya bersifat teoritis, tetapi berfungsi sebagai
landasan pembentukan digital citizenship yang bertanggung jawab.

Integrasi nilai demokrasi dalam PAI bukan berarti mengganti nilai Islam dengan nilai
sekuler, melainkan memperkuat nilai-nilai Islam tentang keadilan, toleransi, dialog, dan
persaudaraan. Kontribusi penelitian ini menunjukkan bahwa PAI dapat menjadi wahana yang
sangat efektif dalam membangun budaya kritis, etis, dan partisipatif di sekolah. Transformasi
ini menjadi dasar penting bagi pembangunan masyarakat demokratis yang damai, berkeadaban,
dan berlandaskan nilai spiritual.

3. Penguatan Pendidikan Multikultural Berbasis Nilai Islam

Penguatan pendidikan multikultural dalam konteks PAI menjadi kebutuhan mendesak
di tengah meningkatnya dinamika keberagaman serta tantangan intoleransi yang mewarnai
kehidupan sosial maupun ruang digital. Multikulturalisme memandang keberagaman sebagai
kekayaan sosial yang harus dihargai, bukan ancaman. Dalam pendidikan, multikulturalisme
menuntut hadirnya proses pembelajaran yang memupuk sikap empati, penghargaan terhadap
perbedaan, dan kesadaran bahwa setiap individu memiliki nilai dan martabat yang sama. PAI
memiliki posisi strategis untuk memperkuat nilai-nilai ini karena Islam sebagai agama memiliki
landasan moral yang sangat mendukung sikap toleran dan inklusif.

Secara teologis Islam menegaskan bahwa keberagaman merupakan bagian dari
kehendak Tuhan. Ayat Al-Qur’an, khususnya QS. Al-Hujurat:13, menjadi fondasi kuat bahwa
manusia diciptakan bersuku-suku dan berbangsa-bangsa agar saling mengenal (li-ta arafu).
Prinsip ini menunjukkan bahwa keberagaman bukan sumber perpecahan, tetapi sarana untuk
belajar, berkolaborasi, dan memperluas cakrawala sosial. Pemikiran Al-Ghazali tentang
hubungan antar manusia juga menekankan pentingnya empati, kejujuran, dan penghormatan
terhadap sesama. Dengan demikian, pendidikan multikultural tidak bertentangan dengan Islam,
tetapi merupakan manifestasi nilai Islam dalam konteks masyarakat majemuk.

Pada praktik pendidikan penguatan nilai multikultural melalui PAI dapat dilakukan
melalui berbagai pendekatan pedagogis. Salah satunya adalah dialog interkultural, yaitu
kegiatan belajar yang melibatkan pertukaran pengalaman lintas budaya. Guru PAI dapat
mengajak peserta didik menyelidiki fenomena sosial yang berkaitan dengan keberagaman,
seperti konflik antar kelompok, stereotip sosial, atau perbedaan tradisi keagamaan. Melalui
pendekatan ini, peserta didik belajar memahami realitas sosial secara kritis sekaligus
menginternalisasi nilai toleransi, empati, dan solidaritas.

Pembelajaran berbasis proyek (project-based learning) juga efektif dalam menanamkan
nilai multikultural. Misalnya, siswa dapat diminta membuat proyek sosial yang berkaitan
dengan pelayanan masyarakat lintas agama atau kegiatan kolaboratif dengan sekolah lain yang
memiliki latar belakang budaya berbeda. Kegiatan ini bukan hanya mengajarkan konsep
toleransi secara abstrak, tetapi juga melatih sensitivitas moral dan kemampuan bekerja sama
dalam keberagaman.

Dalam teori akhlak Islam pandangan Ibn Miskawayh yang menekankan pembiasaan
moral menunjukkan bahwa sikap multikultural tidak cukup diajarkan secara kognitif. la harus
dibentuk melalui praktik berulang yang melibatkan interaksi nyata dengan keberagaman. Hal
ini sejalan dengan pemikiran Syekh Hamza Yusuf yang menekankan bahwa akhlak sejati lahir
dari hati yang bersih, penuh belas kasih, dan mampu melihat manusia sebagai sesama ciptaan
Tuhan. Yusuf juga mengkritik fenomena ketergesaan dalam menghakimi orang lain, terutama
di ruang digital, dan mendorong umat Islam untuk mengembangkan adab dalam perbedaan.

Copyright (c) 2026 EDUCATIONAL.: Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
https://doi.org/10.51878/educational .v6i1.9128

263


https://jurnalp4i.com/index.php/educational
https://doi.org/10.51878/educational.v6i1

fcelsl  EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
Vol. 6, No. 1, Sesember 2025-Februari 2026
e-ISSN : 2775-2593 | p-ISSN : 2775-2585
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational

-~
Jurnal P4l

Era digital memberikan tantangan baru dalam penguatan pendidikan multikultural.
Ruang digital mempertemukan individu dari berbagai latar belakang, tetapi pada saat yang sama
mempermudah munculnya intoleransi, fanatisme digital, dan segregasi algoritma. Oleh karena
itu, penguatan pendidikan multikultural perlu dikaitkan dengan literasi digital, sehingga peserta
didik tidak hanya memahami keberagaman, tetapi juga memiliki kemampuan mengelola
informasi secara kritis dan etis di ruang digital. PAl harus membimbing peserta didik untuk
menggunakan media sosial secara bijaksana, menghindari ujaran kebencian, dan membangun
hubungan yang positif dalam keberagaman.

Kontribusi penelitian ini terhadap praktik pendidikan sangat signifikan. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa integrasi multikulturalisme dalam PAI tidak hanya meningkatkan
pemahaman peserta didik tentang keberagaman, tetapi juga memperkuat kemampuan mereka
dalam menghadapi tantangan dunia global. PAI yang berbasis multikultural mampu
menciptakan ruang pembelajaran yang lebih damai, inklusif, dan harmonis. Secara konseptual,
penelitian ini memperkaya wacana pendidikan agama dengan menawarkan perspektif bahwa
Islamic multicultural pedagogy dapat menjadi model pembelajaran yang relevan dan efektif
dalam masyarakat majemuk seperti Indonesia.

4. Urgensi Literasi Digital dan Pembentukan Akhlak Digital dalam PAI

Perkembangan teknologi digital telan mengubah pola perilaku manusia secara
mendasar. Era digital tidak hanya menghadirkan kemudahan akses informasi, tetapi juga
menciptakan ruang baru yang sarat dengan persoalan moral, etika, dan sosial. Dalam konteks
pendidikan, khususnya Pendidikan Agama Islam (PAI), tantangan ini menegaskan perlunya
penguatan literasi digital yang terintegrasi dengan pembentukan akhlak digital. Literasi digital
bukan hanya kemampuan mengoperasikan teknologi, tetapi juga mencakup kecakapan
memahami, mengolah, memverifikasi, dan mendistribusikan informasi secara etis. Hal ini
menempatkan PAI pada posisi yang strategis dalam upaya membangun generasi yang cerdas
secara spiritual sekaligus bijak dalam menggunakan teknologi digital.

Fenomena seperti ujaran kebencian, radikalisme digital, hoaks, cyberbullying,
penyebaran pornografi, dan perilaku konsumtif digital menjadi indikator bahwa dunia maya
telah menjadi arena ujian moral yang tidak kalah berat dibandingkan dunia nyata. Banyak
peserta didik yang memiliki kecakapan teknis tinggi tetapi lemah dalam aspek etika
berteknologi. Kondisi ini menunjukkan bahwa pendidikan agama, yang selama ini berfokus
pada moralitas dan pembinaan karakter, harus mengambil peran lebih besar dalam memberikan
filter moral terhadap arus informasi digital.

Integrasi literasi digital dalam PAI dapat dilakukan melalui pendekatan pedagogis yang
menekankan critical digital thinking, yaitu kemampuan mengkritisi informasi dan
membedakan konten yang benar, bermanfaat, dan bermoral dari yang menyesatkan. Dalam hal
ini, etika digital menjadi aspek penting. Pendidikan agama harus memberikan panduan moral
yang jelas mengenai bagaimana seorang Muslim berinteraksi di ruang digital, bagaimana
menjaga martabat diri dan orang lain, serta bagaimana menghindari perilaku negatif yang dapat
mencederai hubungan sosial.

Konsep akhlak digital yang ditawarkan penelitian ini merujuk pada nilai-nilai Islam
seperti sidq (kejujuran), amanah (bertanggung jawab), hilm (santun), iffah (menjaga
kehormatan), dan rahmah (kasih sayang). Nilai-nilai ini perlu dijadikan dasar dalam interaksi
digital. Pemikiran Syekh Hamza Yusuf (2004) juga menguatkan gagasan ini. Yusuf
menekankan pentingnya adab dalam setiap aspek kehidupan, termasuk dunia maya.
Menurutnya, teknologi harus dijinakkan melalui penguatan spiritualitas, karena teknologi yang

Copyright (c) 2026 EDUCATIONAL.: Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
https://doi.org/10.51878/educational .v6i1.9128

264


https://jurnalp4i.com/index.php/educational
https://doi.org/10.51878/educational.v6i1

fcelsl  EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
Vol. 6, No. 1, Sesember 2025-Februari 2026
e-ISSN : 2775-2593 | p-ISSN : 2775-2585
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational

-~
Jurnal P4l

tidak dikendalikan akan membawa kerusakan moral. Akhlak digital bukan sekadar aturan
teknis, tetapi merupakan bentuk kesadaran spiritual dalam menggunakan teknologi.

Integrasi literasi digital dan akhlak digital dalam PAI memberikan kontribusi signifikan
terhadap praktik pendidikan. Model ini memungkinkan peserta didik tidak hanya menjadi
pengguna teknologi yang kompeten, tetapi juga menjadi agen moral yang mampu membangun
suasana digital yang positif dan konstruktif. Secara teoritis, temuan ini memperkuat wacana
tentang Islamic Digital Ethics, sebuah paradigma yang semakin dibutuhkan dalam
perkembangan teknologi modern.

5. Formulasi Model Transformasi PAI di Era Digital

Hasil penelitian merumuskan model transformasi PAIl yang bersifat integratif,
mencakup spiritualitas, nilai demokrasi, multikulturalisme, dan etika digital. Model ini lahir
dari kebutuhan untuk menjembatani kesenjangan antara pendidikan agama tradisional dan
tuntutan era modern. Integrasi empat dimensi ini menghasilkan kerangka pendidikan agama
yang lebih relevan, adaptif, dan komprehensif. Kerangka ini dirancang untuk menjawab
tantangan perubahan sosial secara sistematis dan berkelanjutan.

Dimensi spiritualitas tetap menjadi inti utama PAIl. Pendidikan agama harus
membangun kesadaran spiritual yang kuat agar peserta didik memiliki kompas moral dalam
menghadapi dinamika kehidupan. Nilai-nilai akhlak seperti rendah hati, jujur, sabar, dan kasih
sayang merupakan fondasi utama yang harus selalu dikuatkan, terutama dalam konteks
perkembangan digital yang sering kali mendorong perilaku impulsif dan emosional. Penguatan
spiritualitas ini menjadi basis pengendalian diri dalam kehidupan personal maupun sosial.

Dimensi demokrasi menambahkan unsur dialogis, partisipatif, dan keterbukaan dalam
pembelajaran agama. Melalui pendekatan demokratis, PAI dapat membentuk peserta didik
yang berani mengemukakan pendapat, menghargai perbedaan argumen, dan menyelesaikan
konflik secara damai. Hal ini sejalan dengan nilai-nilai Islam yang menekankan syura dan
keadilan. Dengan demikian, pembelajaran agama berkontribusi pada pembentukan budaya
demokratis yang beretika.

Dimensi multikulturalisme memperluas cakrawala peserta didik agar mampu hidup
harmonis di tengah perbedaan budaya, agama, dan etnis. Pendidikan agama yang multikultural
menanamkan nilai penghargaan terhadap keberagaman dan menolak sikap eksklusivisme serta
intoleransi. Dalam hal ini, PAI tidak hanya menjadi pendidikan moral, tetapi juga pendidikan
sosial yang membentuk warga negara berkeadaban. Pendekatan ini penting dalam menjaga
kohesi sosial masyarakat majemuk.

Dimensi digital memberikan landasan kompetensi baru yang sangat dibutuhkan peserta
didik modern. PAI harus mengajarkan literasi digital, etika digital, dan kemampuan
menggunakan teknologi untuk kebaikan. Dengan demikian, ilmu agama tidak hanya berhenti
pada akhlak dalam hubungan langsung antar manusia, tetapi juga mencakup hubungan sosial
melalui platform digital. Dimensi ini memastikan PAI tetap relevan dalam ekosistem teknologi
yang terus berkembang.

Model transformasi empat dimensi ini merupakan kontribusi konseptual yang
memperkaya literatur tentang reformasi pendidikan agama. Model ini dapat menjadi acuan bagi
pengembangan kurikulum, metode pembelajaran, dan kebijakan pendidikan nasional, terutama
dalam rangka memperkuat moderasi beragama dan karakter digital generasi muda. Kontribusi
ini menegaskan posisi PAI sebagai pendidikan yang responsif terhadap perubahan zaman.
Dengan demikian, model ini memiliki nilai strategis bagi pengembangan pendidikan agama di
masa depan.

Copyright (c) 2026 EDUCATIONAL.: Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
https://doi.org/10.51878/educational .v6i1.9128

265


https://jurnalp4i.com/index.php/educational
https://doi.org/10.51878/educational.v6i1

fcelsl  EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
Vol. 6, No. 1, Sesember 2025-Februari 2026
e-ISSN : 2775-2593 | p-ISSN : 2775-2585
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational

-~
Jurnal P4l

6. Dampak dan Kontribusi Penelitian terhadap Ilmu Pengetahuan dan Praktik
Pendidikan

Penelitian ini memberikan kontribusi teoritis yang signifikan dalam pengembangan
ilmu pendidikan Islam. Dengan menawarkan paradigma integratif yang menggabungkan nilai
Islam, demokrasi, multikulturalisme, dan etika digital, penelitian ini memperluas cakupan
kajian PAI yang sebelumnya lebih fokus pada aspek normatif dan ritual. Melalui penelitian ini,
PAI dipahami sebagai sistem pendidikan yang relevan dengan tantangan kontemporer dan
mampu memberikan solusi terhadap persoalan moral digital. Kontribusi teoritis ini sekaligus
memperkuat posisi PAI sebagai disiplin keilmuan yang adaptif terhadap perubahan sosial dan
perkembangan teknologi.

Secara teoritis, penelitian ini memberikan tiga kontribusi utama: Pertama,
memperkenalkan konsep PAI Integratif-Transformasional, yaitu model pendidikan agama yang
menggabungkan nilai spiritual, demokratis, multikultural, dan digital. Model ini memperluas
perspektif klasik PAI menjadi pendidikan yang lebih kontekstual. Kedua, menghadirkan konsep
Akhlak Digital Islami, yaitu kerangka etis yang berakar pada nilai Islam namun disesuaikan
dengan kebutuhan dunia maya. Konsep ini masih jarang dibahas dalam literatur pendidikan
Islam sehingga penelitian ini memberikan kontribusi inovatif dalam pengembangan teori
akhlak kontemporer. Ketiga, penelitian ini memperkaya kajian tentang hubungan Islam dan
demokrasi dengan pendekatan yang lebih seimbang, tidak politis, dan berbasis pedagogi. Hal
ini membuka ruang baru dalam pencarian konsep pendidikan Islam yang kompatibel dengan
nilai-nilai demokrasi modern.

Kontribusi penelitian ini terhadap praktik pendidikan juga sangat besar. Hasil penelitian
ini dapat digunakan oleh guru, sekolah, dan pengambil kebijakan dalam merancang strategi
pembelajaran PAIl yang lebih efektif. Guru dapat menggunakan pendekatan dialogis,
pembelajaran berbasis proyek, diskusi kasus digital, dan kolaborasi lintas budaya untuk
menanamkan nilai demokrasi dan multikultural. Selain itu, sekolah dapat mengintegrasikan
literasi digital Islami dalam kurikulum untuk memperkuat karakter digital peserta didik.
Penelitian ini juga berkontribusi terhadap kebijakan pendidikan nasional, terutama dalam
penguatan moderasi beragama dan pendidikan karakter digital. Model yang dihasilkan dapat
menjadi dasar bagi pengembangan modul pelatihan guru, penyusunan kurikulum PAI berbasis
digital, serta kebijakan untuk mencegah radikalisme digital di kalangan pelajar.

7. Penegasan Makna Transformasi PAI di Era Digital

Hasil penelitian menegaskan bahwa transformasi PAI merupakan kebutuhan mendesak,
bukan sekadar pilihan akademik, PAI harus melampaui pendekatan tradisional yang hanya
menekankan hafalan dan pemahaman kognitif, dan transformasi ini mengharuskan PAI
berfungsi sebagai pendidikan yang membentuk karakter spiritual, sosial, dan digital yang kuat.
Transformasi PAI berarti memadukan nilai Islam dengan tuntutan zaman secara harmonis,
bukan mempertentangkannya, Islam sebagai agama penuh hikmah memberikan nilai universal
yang dapat menuntun generasi digital dalam menghadapi tantangan moral yang terus
berkembang, nilai demokrasi mengajarkan penghargaan terhadap kebebasan dan perbedaan,
sementara multikulturalisme mengajarkan pentingnya hidup dalam keberagaman, dan etika
digital memberikan panduan moral dalam menggunakan teknologi dengan bijak. Transformasi
ini menghasilkan peserta didik yang beriman dan berakhlak mulia, memiliki kesadaran
pluralitas, mampu bermusyawarah dan berdialog, cerdas digital dan beretika, serta mampu
menjadi warga negara yang berkeadaban. Dengan demikian, penegasan makna transformasi

Copyright (c) 2026 EDUCATIONAL.: Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
https://doi.org/10.51878/educational .v6i1.9128

266


https://jurnalp4i.com/index.php/educational
https://doi.org/10.51878/educational.v6i1

fcelsl  EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
Vol. 6, No. 1, Sesember 2025-Februari 2026
e-ISSN : 2775-2593 | p-ISSN : 2775-2585
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational

-~
Jurnal P4l

PAI bukan hanya terletak pada perubahan metode, tetapi pada perubahan paradigma, PAI harus
menjadi pendidikan yang memberikan jawaban atas persoalan moral abad ke-21, pendidikan
agama tidak boleh tertinggal dari perkembangan teknologi, tetapi harus menjadi pelita yang
menerangi arus digital dengan nilai-nilai moral dan spiritualitas Islam.

KESIMPULAN

Penelitian ini memaknai transformasi Pendidikan Agama Islam sebagai proses strategis
untuk mereposisi PAI agar tetap relevan dalam menghadapi dinamika demokrasi, kemajemukan
sosial, dan perkembangan teknologi digital. Transformasi tersebut menuntut pergeseran
paradigma dari pendekatan normatif-tekstual menuju pendidikan agama yang dialogis, inklusif,
dan kontekstual, sehingga PAI tidak hanya berfungsi sebagai transmisi doktrin, tetapi sebagai
ruang pembentukan karakter dan kesadaran etis peserta didik. Pemaknaan ini menunjukkan
bahwa transformasi PAI tidak bersifat teknis semata, tetapi menyentuh dimensi filosofis dan
pedagogis. Dengan demikian, PAI diposisikan sebagai sistem pendidikan yang responsif
terhadap perubahan sosial dan perkembangan zaman.

Integrasi nilai demokrasi, multikulturalisme, dan etika digital ke dalam PAI dipahami
sebagai penguatan, bukan pengingkaran, terhadap prinsip-prinsip Islam. Nilai musyawarah,
keadilan, penghargaan terhadap perbedaan, serta akhlak digital berbasis adab dan pengendalian
diri menjadi landasan untuk membentuk peserta didik yang toleran, kritis, dan bertanggung
jawab dalam kehidupan sosial maupun ruang digital. Dalam konteks ini, PAI berpotensi
menjadi instrumen penting dalam merespons problem moral kontemporer seperti intoleransi,
polarisasi sosial, dan degradasi etika digital. Hasil pemaknaan tersebut mengarah pada model
PAIl integratif-transformasional yang memadukan dimensi spiritualitas, demokrasi,
multikulturalisme, dan etika digital sebagai satu kesatuan yang saling menguatkan. Model ini
memberikan arah konseptual bagi pengembangan kurikulum, inovasi pembelajaran, dan
kebijakan pendidikan agama yang lebih adaptif terhadap tuntutan abad ke-21. Ke depan, model
ini berpeluang dikembangkan melalui penelitian empiris, uji implementasi di satuan
pendidikan, serta integrasi ke dalam kebijakan pendidikan nasional guna memperkuat moderasi
beragama dan karakter digital generasi muda.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, M., Thohir, M., & Rukiyah, R. (2021). The Arom of Islamization of Java in The
Literature of Pesantren: Study of The Rahman Faithur Book by KH Sholeh Darat.
INE3S Web of Conferences (Vol. 317, p. 03008). EDP Sciences.
https://doi.org/10.1051/e3sconf/202131703008

Abina, A., Temeljotov Salaj, A., Cestnik, B., Karali¢, A., Ogrinc, M., Kovaci¢ Lukman, R., &
Zidansek, A. (2024). Challenging 21st-century competencies for STEM students:
companies’ vision in Slovenia and Norway in the light of global initiatives for
competencies development. Sustainability, 16(3), 1295.
https://doi.org/10.3390/su16031295

Al-Ghazali. (2015). Ihya’ Ulumuddin (Terj. Ismail Yakub). Jakarta: Republika Penerbit.

Al Ghazali, S., Zaki, N., Ali, L., & Harous, S. (2024). Exploring the potential of ChatGPT as a
substitute teacher: A case study. International Journal of Information and Education
Technology, 14(2), 271-278. https://doi.org/10.18178/ijiet.2024.14.2.2048

Bahri, M. Z. (2018). Expressing political and religious identity: Religion-science relations in
Indonesian  Muslim  Thinkers 1970-2014. Al-Jami’ah, 56 (1), 155-186.
https://doi.org/10.14421/ajis.2018.561.155-186

Copyright (c) 2026 EDUCATIONAL.: Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
https://doi.org/10.51878/educational .v6i1.9128

267


https://jurnalp4i.com/index.php/educational
https://doi.org/10.51878/educational.v6i1
https://doi.org/10.1051/e3sconf/202131703008
https://doi.org/10.3390/su16031295
https://doi.org/10.18178/ijiet.2024.14.2.2048
https://doi.org/10.14421/ajis.2018.561.155-186

=

fcelsl  EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
Vol. 6, No. 1, Sesember 2025-Februari 2026
e-ISSN : 2775-2593 | p-ISSN : 2775-2585
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational

-~
Jurnal P4l

Banks, J. A. (2016). Cultural diversity and education: Foundations, curriculum, and teaching
(6th ed.). New York, NY: Routledge.

Camilleri, M. A., & Camilleri, A. C. (2023). Learning from anywhere, anytime: Utilitarian
motivations and facilitating conditions for mobile learning. Technology, Knowledge
and Learning, 28(4), 1687-1705. https://doi.org/10.1007/s10758-022-09608-8

Castells, M. (2010). The rise of the network society (2nd ed.). Oxford: Wiley Blackwell.

Chande, A. (2023). Global politics of knowledge production: The challenges of Islamization of
knowledge in the light of tradition vs secular modernity debate. Nazhruna: Jurnal
Pendidikan Islam, 6(2), 271-289. https://doi.org/10.31538/nzh.v6i2.3502

Dewey, J. (2016). Democracy and Education: An Introduction to the Philosophy of Education.
New York, NY: The Free Press.

Disli, M., Hatam, A. K., & Jalaly, S. (2023). Faithful finance: unlocking banking Islamization
in Afghanistan. Economies, 11(7), 189. https://doi.org/10.3390/economies11070189

Dominguez, A. (2024, August). Teaching dynamics to enhance critical thinking and knowledge
socialization in the mathematics classroom. In Frontiers in Education (Vol. 9, p.
1388720). Frontiers Media SA. https://doi.org/10.3389/feduc.2024.1388720

Hidayat, A., Salim, R. F., llyas, & Suherman, F. (2024). Program Literasi Digital dan Etika
Media Sosial bagi Pelajar. Jurnal Pengabdian Tri Bhakti, 6(1), 63-70.
https://doi.org/10.36555/jptb.v6i1.2288

Hrynova, M., Gollob, R., & Yahodnikova, V. (2024). Participation in the context of developing
pupils' leadership qualities on a humanistic and democratic basis. Revista Romaneasca
Pentru Educatie Multidimensionala, 16(1), 16-29.
https://doi.org/10.18662/rrem/16.1/809

Ibn Miskawayh. (2009). Menuju Kesempurnaan Akhlak (Terj. Helmi Hidayat). Bandung:
Mizan.

Ismail, Y., Okwan, P., & Lacy, F. (2024). Improving the practical skills of STEM students at a
historically black college and university (HBCU). Improving the practical skills of
STEM students at a historically black college and university (HBCU).
https://doi.org/10.24294/jipd.v8i6.3507

Moreno, R. (2021). Shaping a Critical Study Abroad Engagement through Experiential Arts-
Based Inquiry. Teaching & Learning Inquiry, 9(2), n2.
https://doi.org/10.20343/TEACHLEARNINQU.9.2.4

Othman, A., Hussien, S., Md Sidek, S. S., & Faizuddin, A. (2017). Commodification of
knowledge in higher education: Where is the seat of maqasid al-Shari’ah and
Islamisation? Al-Shajarah Journal of the International Institute of Islamic Thought and
Civilisation (Special Issue), 219-244. https://doi.org/10.31436/shajarah.v0i0.570

Radino, R., & Permatasari, L. F. Y. (2022). PAI Teacher Strategy in Improving Learning
Effectiveness in Limited Face-to-Face Learning. Jurnal Pendidikan Agama
Islam, 19(2), 249-262. https://doi.org/10.14421/jpai.2022.192-06

Saho, B. (2020). Islam in West Africa: diffusion and growth. In The Palgrave Handbook of
Islam in Africa (pp. 149-162). Cham: Springer International Publishing.
https://doi.org/10.1007/978-3-030-45759-4 9

Sungurova, N. L., Akimkina, Y. E., & Adawiyah, R. (2023). Features of personality trust of
Russian and Indonesian students in terms of network activity. Obrazovanie i Nauka,
25(1), 171-199. https://doi.org/10.17853/1994-5639-2023-1-171-199

Copyright (c) 2026 EDUCATIONAL.: Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
https://doi.org/10.51878/educational .v6i1.9128

268


https://jurnalp4i.com/index.php/educational
https://doi.org/10.51878/educational.v6i1
https://doi.org/10.1007/s10758-022-09608-8
https://doi.org/10.31538/nzh.v6i2.3502
https://doi.org/10.3390/economies11070189
https://doi.org/10.3389/feduc.2024.1388720
https://doi.org/10.36555/jptb.v6i1.2288
https://doi.org/10.18662/rrem/16.1/809
https://doi.org/10.24294/jipd.v8i6.3507
https://doi.org/10.20343/TEACHLEARNINQU.9.2.4
https://doi.org/10.31436/shajarah.v0i0.570
https://doi.org/10.14421/jpai.2022.192-06
https://doi.org/10.1007/978-3-030-45759-4_9
https://doi.org/10.17853/1994-5639-2023-1-171-199

=

EDUCATIONAL
I

s EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
Vol. 6, No. 1, Sesember 2025-Februari 2026
e-ISSN : 2775-2593 | p-ISSN : 2775-2585
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational

-

Jurnal P4li

Takunas, R., Mashuri, S., Basire, J. H. T., Dulumina, G. B., & Mohi, S. M. (2024). Multicultural
Islamic Religious Education Learning to Build Religious Harmony. Nazhruna: Jurnal
Pendidikan Islam, 7(3), 590-607. https://doi.org/10.31538/nzh.v7i3.18

Yadava, D. S. (2023). Global citizenship education in pre service teacher education: Status and
implementation. Prax International Journal of Social Sciences and Literature, 6(4), 89—
93. https://doi.org/10.51879/pijssl/060413

Yildiz, S. N. (2017). A Hanafi law manual in the vernacular: Devletoglu Yusuf Balikesri’s
Turkish verse adaptation of the Hidaya Wiqgaya textual tradition for the Ottoman Sultan
Murad 11 (824/1424). Bulletin of the School of Oriental and African Studies, 80(2), 283—
304. https://doi.org/10.1017/S0041977X17000477

Yusuf, H. (2004). Purification of the heart: Signs, symptoms and cures of the spiritual diseases
of the heart. Sandala.

Copyright (c) 2026 EDUCATIONAL.: Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
https://doi.org/10.51878/educational .v6i1.9128

269


https://jurnalp4i.com/index.php/educational
https://doi.org/10.51878/educational.v6i1
https://doi.org/10.31538/nzh.v7i3.18
https://doi.org/10.51879/pijssl/060413
https://doi.org/10.1017/S0041977X17000477

