
EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

Vol. 6, No. 1, Sesember 2025-Februari 2026 

e-ISSN : 2775-2593 | p-ISSN : 2775-2585 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational 

 

Copyright (c) 2026 EDUCATIONAL: Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

 https://doi.org/10.51878/educational.v6i1.9128  

255  

TRANSFORMASI PENDIDIKAN AGAMA ISLAM DALAM PRESPEKTIF 

DEMOKRASI DAN MULTIKULTURALISME DI ERA DIGITAL 

 

Miranti Merliana1, Mahasri Shobahiya2, Musa Asy’arie3 

Doktoral Pendidikan Agama Islam, Universitas Muhammadiyah Surakarta1,2,3 

e-mail: o300250011@student.ums.ac.id 

 

Diterima: 12/01/2026; Direvisi: 20/01/2026; Diterbitkan: 30/01/2026 

 

ABSTRAK 

Transformasi Pendidikan Agama Islam (PAI) menjadi kebutuhan mendesak dalam merespons 

dinamika demokrasi, keberagaman budaya, dan tantangan era digital yang melahirkan 

persoalan moral baru seperti intoleransi, ujaran kebencian, serta lemahnya etika penggunaan 

teknologi. Penelitian ini bertujuan menganalisis model transformasi PAI yang integratif melalui 

perspektif demokrasi, multikulturalisme, dan literasi digital berbasis nilai-nilai Islam. Metode 

penelitian menggunakan pendekatan kualitatif dengan studi pustaka mendalam terhadap teori 

pendidikan Islam klasik dan kontemporer, konsep demokrasi dan multikulturalisme, literatur 

etika digital, serta pemikiran Syekh Hamza Yusuf mengenai adab dan akhlak modern. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa integrasi nilai demokrasi dalam PAI memperkuat budaya 

dialogis dan partisipatif, sementara pendidikan multikultural berbasis Islam menumbuhkan 

toleransi dan empati dalam keberagaman. Selain itu, literasi digital dan akhlak digital perlu 

dijadikan komponen utama pembelajaran untuk menghadapi tantangan moral era teknologi. 

Penelitian ini menghasilkan model transformasi PAI empat dimensi spiritualitas, demokrasi, 

multikulturalisme, dan etika digital yang relevan bagi pengembangan kurikulum dan praktik 

pembelajaran masa kini. Kesimpulannya, PAI yang ditransformasikan secara integratif mampu 

membentuk peserta didik yang berakhlak mulia, cerdas digital, toleran, dan berkeadaban. 

Kata Kunci: Pendidikan Agama Islam, Demokrasi, Multikulturalisme. 

 

ABSTRACT 

The transformation of Islamic Religious Education (PAI) has become an urgent necessity in 

responding to the dynamics of democracy, cultural diversity, and the challenges of the digital 

era, which generate new moral issues such as intolerance, hate speech, and weak ethical conduct 

in the use of technology. This study aims to analyze an integrative model for transforming PAI 

through the perspectives of democracy, multiculturalism, and digital literacy grounded in 

Islamic values. The research employs a qualitative approach with an in-depth literature review 

of classical and contemporary Islamic educational theories, concepts of democracy and 

multiculturalism, digital ethics literature, and the thought of Shaykh Hamza Yusuf regarding 

adab and modern morality. The findings indicate that integrating democratic values into PAI 

strengthens dialogical and participatory cultures, while Islam-based multicultural education 

cultivates tolerance and empathy amid diversity. Furthermore, digital literacy and digital ethics 

must be positioned as core components of learning to address the moral challenges of the 

technological era. This study proposes a four-dimensional model for the transformation of PAI 

spirituality, democracy, multiculturalism, and digital ethics relevant to contemporary 

curriculum development and educational practice. In conclusion, an integratively transformed 

PAI is capable of shaping learners who are morally upright, digitally literate, tolerant, and civil. 

Keywords: Islamic Religious Education, Democracy, Multiculturalism. 

 

https://jurnalp4i.com/index.php/educational
https://doi.org/10.51878/educational.v6i1
mailto:o300250011@student.ums.ac.id


EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

Vol. 6, No. 1, Sesember 2025-Februari 2026 

e-ISSN : 2775-2593 | p-ISSN : 2775-2585 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational 

 

Copyright (c) 2026 EDUCATIONAL: Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

 https://doi.org/10.51878/educational.v6i1.9128  

256  

PENDAHULUAN 

Perkembangan teknologi digital pada dua dekade terakhir telah membawa perubahan 

signifikan dalam kehidupan manusia, termasuk dalam ranah sosial, budaya, dan pendidikan. 

Digitalisasi mengubah pola interaksi masyarakat melalui kemudahan akses informasi serta 

mobilitas data yang semakin cepat, sehingga membentuk ruang sosial baru yang bersifat 

terbuka dan tidak berbatas. Di Indonesia, sebagai negara demokratis dan multikultural, 

perubahan ini semakin kompleks karena interaksi antarkelompok masyarakat berlangsung 

secara intens dan masif di ruang digital. Fenomena tersebut menuntut adanya model pendidikan 

yang mampu merespons dinamika zaman, termasuk Pendidikan Agama Islam (PAI), yang 

memiliki mandat strategis dalam pembentukan karakter dan akhlak peserta didik (Radino & 

Permatasari, 2022; Takunas et al., 2024).  

Latar belakang penelitian ini bertumpu pada fenomena meningkatnya tantangan moral 

dan sosial yang muncul seiring dengan penetrasi teknologi digital di berbagai aspek kehidupan. 

Sejumlah penelitian menunjukkan bahwa perilaku masyarakat di ruang digital sering kali 

bertentangan dengan nilai-nilai etika dan akhlak, seperti maraknya ujaran kebencian, 

intoleransi, disinformasi, serta degradasi etika komunikasi (Saho, 2020). Hal ini mencerminkan 

adanya keterputusan antara nilai moral yang diajarkan dalam pendidikan formal dan perilaku 

nyata peserta didik saat berinteraksi di ruang publik digital (Abina et al., 2024). Pada titik inilah 

muncul kesenjangan penting dalam kajian pendidikan agama: pendidikan agama cenderung 

menekankan pembelajaran normatif, tetapi belum sepenuhnya menjawab kebutuhan 

kompetensi akhlak digital (Chande, 2023).  

Dinamika demokrasi turut menjadi tantangan tersendiri bagi pendidikan agama. 

Demokrasi memberikan ruang kebebasan berpendapat kepada masyarakat, namun kebebasan 

tersebut sering kali digunakan tanpa landasan etis sehingga memicu konflik dan polarisasi, 

terutama dalam isu keagamaan (Dominguez, 2024). Demokrasi sejatinya mengharuskan adanya 

penghargaan terhadap perbedaan, dialog, dan penyelesaian masalah secara adil (Hrynova et al., 

2024). Nilai-nilai ini sejatinya sejalan dengan prinsip Islam seperti musyawarah, keadilan, dan 

akhlak mulia. Namun kenyataan di ruang publik digital menunjukkan bahwa pemahaman nilai 

demokrasi sering kali tidak dibarengi dengan pembentukan akhlak yang memadai. 

Selain itu, sebagai negara yang kaya akan keberagaman, Indonesia menempatkan 

multikulturalisme sebagai prinsip penting dalam kehidupan sosial. Akan tetapi, intoleransi dan 

eksklusivisme masih muncul di berbagai media digital, ditambah dengan penyebaran narasi 

kebencian dan stereotip negatif terhadap kelompok tertentu. Pendidikan multikultural 

mengharuskan adanya sikap saling menghormati dan kemampuan hidup berdampingan secara 

damai dalam keberagaman (Disli et al., 2023). Namun pendidikan agama di sekolah pada 

umumnya masih berfokus pada doktrin dan ibadah, sehingga belum sepenuhnya terintegrasi 

dengan paradigma multikulturalisme yang menekankan toleransi dan penghargaan terhadap 

perbedaan. 

Dalam pemikiran Syekh Hamza Yusuf menjadi relevan sebagai landasan etis dan 

spiritual dalam merumuskan transformasi PAI. Syekh Hamza Yusuf (2004) secara konsisten 

menekankan pentingnya tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa), pengendalian diri, dan adab dalam 

berinteraksi, termasuk dalam penggunaan media digital. Menurutnya, teknologi dapat menjadi 

alat kebaikan apabila digunakan dengan akhlak yang benar, namun juga dapat merusak hati dan 

hubungan sosial apabila tidak dikendalikan oleh nilai moral (Bahri, 2018). Pemikiran tersebut 

memberikan perspektif kuat bahwa pendidikan agama tidak hanya mengajarkan hukum dan 

ritual, melainkan juga membentuk karakter yang mampu menghadapi tantangan moral di dunia 

modern. 

https://jurnalp4i.com/index.php/educational
https://doi.org/10.51878/educational.v6i1


EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

Vol. 6, No. 1, Sesember 2025-Februari 2026 

e-ISSN : 2775-2593 | p-ISSN : 2775-2585 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational 

 

Copyright (c) 2026 EDUCATIONAL: Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

 https://doi.org/10.51878/educational.v6i1.9128  

257  

Dengan kajian empiris mengenai integrasi pemikiran tokoh seperti Hamza Yusuf (2004) dengan 

konteks PAI modern masih relatif terbatas. Penelitian terdahulu lebih banyak membahas 

metode pengajaran PAI, peran guru, atau implementasi kurikulum, tetapi belum banyak 

mengkaji bagaimana PAI dapat ditransformasikan melalui integrasi nilai demokrasi, 

multikulturalisme, dan etika digital berdasarkan kerangka akhlak Islam (Abdullah et al., 2021; 

Yadava, 2023). Kesenjangan penelitian ini menunjukkan perlunya pendekatan baru yang lebih 

komprehensif dan relevan dengan perkembangan teknologi informasi. 

Berdasarkan persoalan tersebut, tujuan penelitian ini adalah menganalisis dan 

merumuskan transformasi Pendidikan Agama Islam dalam perspektif demokrasi dan 

multikulturalisme di era digital, dengan menempatkan pemikiran akhlak Syekh Hamza Yusuf 

sebagai salah satu landasan etis. Penelitian ini bertujuan mengidentifikasi nilai-nilai Islam yang 

relevan dalam pembentukan karakter digital, mengkaji integrasi nilai demokrasi dalam 

pembelajaran agama, serta menguatkan paradigma multikulturalisme dalam pendidikan akhlak. 

Penelitian ini juga bermaksud memberikan rekomendasi terkait pengembangan PAI agar dapat 

membekali peserta didik dengan kompetensi spiritual, sosial, dan digital yang sesuai dengan 

tuntutan masyarakat modern. 

Penelitian ini memberikan kontribusi teoritis dalam memperluas kajian tentang 

reformasi PAI melalui integrasi nilai agama, demokrasi, dan multikulturalisme. Pendekatan ini 

dapat memperkuat wacana moderasi beragama, literasi digital, serta penguatan akhlak sosial 

dalam konteks pendidikan Islam. Secara praktis, penelitian ini diharapkan menjadi rujukan bagi 

guru, lembaga pendidikan, dan pembuat kebijakan dalam mengembangkan program 

pembelajaran agama yang lebih adaptif, relevan, dan responsif terhadap perubahan zaman. 

Melalui transformasi ini diharapkan PAI dapat membentuk generasi yang mampu berpartisipasi 

dalam kehidupan demokratis, hidup harmonis dalam keberagaman, serta bijak dalam 

berinteraksi di ruang digital.  

Maka dengan demikian pentingnya penelitian ini terletak pada upaya merespons 

tantangan sosial dan teknologi secara komprehensif melalui transformasi Pendidikan Agama 

Islam. Transformasi tersebut diarahkan agar pendidikan agama tidak hanya menjadi sarana 

pembinaan spiritual semata. Pendidikan Agama Islam juga diharapkan berperan sebagai 

instrumen pembentukan karakter yang berkeadaban dan toleran. Dengan demikian, PAI 

menjadi relevan dalam menjawab tantangan dan dinamika kehidupan di era digital. 

 

METODE PENELITIAN 

Metode penelitian yang digunakan dalam penelitian berjudul “Transformasi 

Pendidikan Agama Islam dalam Perspektif Demokrasi dan Multikulturalisme di Era Digital” 

ini adalah pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka (library research). Pendekatan 

kualitatif dipilih karena penelitian ini berfokus pada analisis mendalam terhadap konsep, teori, 

dan pemikiran tokoh dalam konteks transformasi Pendidikan Agama Islam (PAI) di era digital. 

Melalui metode studi pustaka, peneliti menelaah berbagai sumber ilmiah seperti buku, artikel 

jurnal, karya ilmiah, dan hasil penelitian terdahulu yang relevan dengan topik demokrasi, 

multikulturalisme, dan etika digital dalam pendidikan Islam. Sumber data penelitian terdiri dari 

dua jenis, yaitu data primer dan data sekunder. Data primer diperoleh dari literatur utama yang 

membahas teori pendidikan Islam klasik seperti pemikiran Al-Ghazali dan Ibn Miskawayh, 

teori demokrasi dari John Dewey, teori multikulturalisme dari Banks, serta pemikiran Syekh 

Hamza Yusuf mengenai akhlak dan etika digital. Sementara itu, data sekunder berasal dari 

buku, artikel, dan hasil penelitian lain yang memperkuat pemahaman tentang transformasi PAI, 

literasi digital, serta pendidikan karakter di era modern. 

https://jurnalp4i.com/index.php/educational
https://doi.org/10.51878/educational.v6i1


EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

Vol. 6, No. 1, Sesember 2025-Februari 2026 

e-ISSN : 2775-2593 | p-ISSN : 2775-2585 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational 

 

Copyright (c) 2026 EDUCATIONAL: Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

 https://doi.org/10.51878/educational.v6i1.9128  

258  

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi, yakni dengan 

mengidentifikasi, membaca, dan mengkaji berbagai literatur yang relevan. Setiap data dianalisis 

menggunakan analisis deskriptif-analitik, yang meliputi proses reduksi data untuk memilih 

informasi yang relevan, klasifikasi konsep berdasarkan empat dimensi utama spiritualitas, 

demokrasi, multikulturalisme, dan etika digital serta interpretasi makna untuk memahami 

keterkaitan antar konsep dalam konteks nilai-nilai Islam. Hasil analisis kemudian disintesiskan 

untuk merumuskan model konseptual transformasi PAI yang integratif dan kontekstual dengan 

tantangan era digital. Untuk menjaga keabsahan data, penelitian ini menggunakan teknik 

triangulasi sumber dengan membandingkan teori-teori dan hasil penelitian dari berbagai 

referensi. Selain itu, dilakukan kajian mendalam untuk memastikan konsistensi dan relevansi 

antara teori pendidikan Islam klasik, pemikiran kontemporer, dan konteks sosial-digital masa 

kini. Penelitian ini dilaksanakan melalui penelusuran literatur ilmiah baik nasional maupun 

internasional selama periode studi di Program Doktor Pendidikan Agama Islam Universitas 

Muhammadiyah Surakarta. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hasil 

Berdasarkan kajian literatur terhadap berbagai sumber klasik dan kontemporer, 

penelitian ini menghasilkan sejumlah temuan konseptual yang berkaitan dengan transformasi 

Pendidikan Agama Islam di era digital. Kajian ini mencakup pemikiran pendidikan Islam 

klasik, teori demokrasi dan multikulturalisme, serta perkembangan etika dan literasi digital. 

Temuan tersebut disintesiskan untuk membangun kerangka analitis yang menjelaskan 

kebutuhan transformasi PAI agar lebih kontekstual dengan dinamika sosial kontemporer. 

Ringkasan hasil kajian literatur tersebut disajikan dalam Tabel 1 sebagai dasar analisis 

pembahasan selanjutnya. 

 

Tabel 1. Hasil Kajian Literatur tentang Transformasi Pendidikan Agama Islam  

di Era Digital 

No Fokus Kajian 
Sumber 

Utama 

Temuan Utama Kajian 

Literatur 

Implikasi terhadap 

Transformasi PAI 

1. Pendidikan Akhlak 

dalam Tradisi Islam 

Al-Ghazali; 

Ibn 

Miskawayh 

Pendidikan Islam menekankan 

pembentukan akhlak melalui 

tazkiyah al nafs dan 

pembiasaan moral, bukan 

hanya transfer pengetahuan 

PAI perlu berorientasi pada 

pembentukan karakter dan 

internalisasi nilai, termasuk 

dalam konteks kehidupan 

digital 

2. Demokrasi dalam 

Pendidikan 

Dewey; Ismail 

et al.; Moreno 

Pendidikan demokratis 

menuntut pembelajaran 

dialogis, partisipatif, dan 

penghargaan terhadap 

perbedaan pendapat 

PAI perlu bertransformasi 

dari model normatif menuju 

model dialogis dan 

kontekstual 

3. Nilai Demokrasi 

dalam Islam 

Konsep syura 

dan keadilan 

dalam Islam 

Prinsip musyawarah dan 

keadilan sejalan dengan nilai 

demokrasi modern 

Integrasi nilai demokrasi 

dalam PAI dapat dilakukan 

tanpa menegasikan nilai 

Islam 

4. Pendidikan 

Multikultural 

Banks; Disli Pendidikan multikultural 

membangun toleransi, empati, 

PAI berperan strategis 

dalam menanamkan nilai 

https://jurnalp4i.com/index.php/educational
https://doi.org/10.51878/educational.v6i1


EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

Vol. 6, No. 1, Sesember 2025-Februari 2026 

e-ISSN : 2775-2593 | p-ISSN : 2775-2585 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational 

 

Copyright (c) 2026 EDUCATIONAL: Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

 https://doi.org/10.51878/educational.v6i1.9128  

259  

No Fokus Kajian 
Sumber 

Utama 

Temuan Utama Kajian 

Literatur 

Implikasi terhadap 

Transformasi PAI 

dan kesadaran hidup dalam 

keberagaman 

multikultural berbasis 

ajaran Islam 

5. Multikulturalisme 

dalam Perspektif 

Islam 

QS. Al-

Hujurat ayat 

13; Al-Ghazali 

Keberagaman merupakan 

kehendak Tuhan dan sarana 

membangun hubungan sosial 

yang harmonis 

PAI perlu mengembangkan 

pendekatan inklusif dan 

menolak eksklusivisme 

keagamaan 

6. Dampak Era 

Digital terhadap 

Perilaku Sosial 

Castells; 

Hidayat et al. 

Ruang digital memicu 

perubahan interaksi sosial dan 

munculnya problem moral 

seperti ujaran kebencian dan 

disinformasi 

PAI harus merespons 

tantangan digital melalui 

penguatan literasi dan etika 

digital 

7. Etika dan Akhlak 

Digital 

Hamza Yusuf; 

Yildiz 

Teknologi bersifat netral dan 

membutuhkan kontrol akhlak 

agar tidak merusak moral 

PAI perlu mengembangkan 

konsep akhlak digital Islami 

8. Integrasi Nilai 

Islam, Demokrasi, 

Multikultural, dan 

Digital 

Sintesis 

literatur 

Transformasi PAI 

membutuhkan integrasi empat 

dimensi: spiritualitas, 

demokrasi, multikulturalisme, 

dan etika digital 

Diperlukan model PAI 

integratif transformasional 

yang relevan dengan era 

digital 

Tabel 1 menunjukkan bahwa transformasi Pendidikan Agama Islam di era digital 

menuntut pergeseran paradigma yang tidak hanya berfokus pada penguasaan pengetahuan 

normatif, tetapi juga pada pembentukan karakter dan penguatan nilai. Literatur pendidikan 

Islam klasik menegaskan pentingnya akhlak sebagai fondasi utama PAI, yang relevan untuk 

menjawab tantangan moral dalam ruang digital. Di sisi lain, kajian tentang demokrasi dan 

multikulturalisme menekankan perlunya pembelajaran yang dialogis, inklusif, serta 

menghargai keberagaman, yang sejalan dengan prinsip syura dan keadilan dalam Islam. 

Perkembangan teknologi digital turut menghadirkan tantangan etis dan sosial baru, sehingga 

PAI dituntut untuk mengintegrasikan literasi serta etika digital berbasis nilai Islam. Secara 

keseluruhan, hasil kajian literatur tersebut mengarah pada kebutuhan model PAI integratif yang 

memadukan dimensi spiritualitas, demokrasi, multikulturalisme, dan etika digital secara 

kontekstual dan transformasional. 

 

Pembahasan 

Pembahasan ini mendalami bagaimana Pendidikan Agama Islam (PAI) 

ditransformasikan dalam konteks masyarakat demokratis dan multikultural di era digital. 

Uraian ini tidak sekadar menjelaskan implementasi PAI, tetapi juga menganalisisnya secara 

kritis berdasarkan teori pendidikan Islam, demokrasi, multikulturalisme, perkembangan digital, 

serta pemikiran Syekh Hamza Yusuf. Pendekatan analitik tersebut digunakan untuk menelaah 

dinamika nilai, metode, dan orientasi PAI dalam merespons perubahan sosial. Melalui analisis 

ini, pembahasan menunjukkan kontribusi penelitian terhadap pengembangan ilmu pengetahuan 

dan praktik pendidikan agama yang relevan dengan tantangan sosial kontemporer. 

Pendidikan Agama Islam memiliki akar yang kuat dalam tradisi keilmuan Islam klasik 

yang memadukan aspek kognitif, afektif, dan spiritual. Al-Ghazali (2015) menegaskan bahwa 

https://jurnalp4i.com/index.php/educational
https://doi.org/10.51878/educational.v6i1


EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

Vol. 6, No. 1, Sesember 2025-Februari 2026 

e-ISSN : 2775-2593 | p-ISSN : 2775-2585 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational 

 

Copyright (c) 2026 EDUCATIONAL: Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

 https://doi.org/10.51878/educational.v6i1.9128  

260  

tujuan pendidikan agama tidak sekadar memberikan pengetahuan tentang hukum dan ajaran 

Islam, tetapi lebih jauh membentuk karakter manusia melalui proses tazkiyah al-nafs, yaitu 

penyucian jiwa dan pembinaan moral. Dalam pandangan ini, pendidikan agama merupakan 

sebuah proses komprehensif untuk menuntun manusia mencapai akhlak mulia, kejujuran, 

kesabaran, dan kepekaan sosial. Teori Al-Ghazali ini relevan untuk menganalisis perlunya 

penguatan dimensi moral dalam PAI, terutama ketika manusia berhadapan dengan tantangan 

moral baru yang muncul akibat perkembangan teknologi digital (Al Ghazali et al., 2024; 

Othman et al.,2017).  

Ibn Miskawayh dalam Tahdzib al-Akhlaq memandang akhlak sebagai hasil pembiasaan 

dan latihan moral yang konsisten (Miskawayh, 2009; Camilleri & Camilleri, 2023). 

Pandangannya menunjukkan bahwa karakter peserta didik tidak hanya dibentuk melalui 

pengetahuan, tetapi melalui internalisasi nilai dan pembiasaan perilaku dalam kehidupan sehari-

hari. Dalam konteks ini, pendidikan agama harus memfasilitasi praktik dan teladan akhlak, 

termasuk akhlak dalam dunia digital. Teori pembentukan akhlak yang ditawarkan Miskawayh 

memberikan landasan bahwa transformasi PAI harus mempertimbangkan kebutuhan karakter 

yang stabil dan tahan terhadap godaan era informasi. 

Maka demokrasi sebagai sistem sosial-politik menekankan nilai-nilai kebebasan, 

kesetaraan, musyawarah, dan penghargaan terhadap hak-hak individu. Dalam konteks 

pendidikan, demokrasi mendorong terciptanya lingkungan pembelajaran yang dialogis, 

partisipatif, dan menghargai keberagaman pandangan (Dewey, 2016; Ismail et al., 2024; 

Moreno, 2021). Pendidikan dalam masyarakat demokratis idealnya membentuk peserta didik 

memiliki kemampuan berpikir kritis, menghargai argumen, serta memahami perbedaan sebagai 

hal yang wajar. Konsep ini memiliki hubungan erat dengan nilai-nilai Islam, sebagaimana 

diperlihatkan dalam prinsip syura (musyawarah), keadilan, dan amar ma’ruf nahi munkar. Oleh 

karena itu, teori demokrasi memberikan pijakan bagi PAI untuk mengembangkan pendekatan 

pembelajaran yang inklusif dan dialogis, sehingga peserta didik mampu menjadi warga negara 

yang beretika dalam ruang demokratis. 

Teori multikulturalisme yang dikembangkan oleh Banks (2016) dan Disli et al. (2023), 

mengenai pendidikan multikultural menjadi relevan. Banks menegaskan bahwa pendidikan 

multikultural bertujuan membangun kesadaran peserta didik terhadap keberagaman etnis, 

budaya, dan agama, serta menanamkan nilai penghargaan terhadap perbedaan. Melalui 

pendidikan multikultural, siswa diharapkan dapat mengembangkan sikap toleran, empati, dan 

kemampuan berinteraksi dalam masyarakat yang heterogen. Perspektif ini sangat penting bagi 

Indonesia yang merupakan salah satu negara dengan keberagaman budaya terbesar di dunia. 

Dalam hubungan dengan ajaran Islam, prinsip multikulturalisme sejalan dengan nilai ukhuwah 

insaniyah (persaudaraan kemanusiaan), keadilan sosial, dan larangan bersikap diskriminatif 

sebagaimana yang ditegaskan dalam QS. Al-Hujurat: 13. Dengan demikian, paradigma 

multikulturalisme memberikan landasan teoretis bagi PAI untuk mengembangkan peserta didik 

yang mampu hidup dalam keberagaman secara harmonis. 

Perkembangan teknologi digital menjadi dimensi teoretis yang tidak bisa diabaikan 

dalam transformasi PAI. Era digital ditandai dengan keterbukaan informasi, interaksi tanpa 

batas, serta munculnya budaya baru seperti budaya instan, diseminasi komentar, literasi rendah, 

hingga konstruksi identitas digital. Castells (2010) mengemukakan bahwa masyarakat jaringan 

(network society) menciptakan pola relasi sosial yang terbentuk oleh teknologi informasi, 

sehingga interaksi manusia mengalami perubahan fundamental (Sungurova, 2023). Di sisi lain, 

sejumlah penelitian menunjukkan bahwa ruang digital sering kali menjadi tempat munculnya 

perilaku negatif seperti ujaran kebencian, radikalisme, dan misinformasi (Hidayat et al., 2024). 

https://jurnalp4i.com/index.php/educational
https://doi.org/10.51878/educational.v6i1


EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

Vol. 6, No. 1, Sesember 2025-Februari 2026 

e-ISSN : 2775-2593 | p-ISSN : 2775-2585 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational 

 

Copyright (c) 2026 EDUCATIONAL: Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

 https://doi.org/10.51878/educational.v6i1.9128  

261  

Hal ini menegaskan pentingnya pengembangan teori akhlak digital yang berfokus pada etika 

berinteraksi di media sosial, literasi informasi, dan kemampuan mengelola diri dalam ruang 

digital yang fluid. 

Maka untuk menjembatani kebutuhan etika digital dan nilai-nilai Islam, pemikiran 

Syekh Hamza Yusuf menawarkan fondasi moral dan spiritual yang sangat relevan. Syekh 

Hamza Yusuf menekankan pentingnya adab sebagai inti pendidikan Islam, terutama di era 

modern yang sarat godaan dan disrupsi moral. Dalam banyak karyanya, ia menyoroti bahwa 

teknologi adalah alat yang memiliki potensi besar untuk kebaikan, tetapi tanpa akhlak yang 

kuat, teknologi dapat merusak hati, menciptakan kecanduan, dan merusak hubungan sosial 

(Yildiz, 2017). Menurut Yusuf (2004), akhlak digital harus dibangun melalui penyucian jiwa 

(tazkiyah), pengendalian hawa nafsu, serta kesadaran spiritual dalam penggunaan media. 

Pemikirannya ini memberi kerangka etis untuk merumuskan transformasi PAI yang tidak hanya 

membahas halal haram, tetapi juga membentuk karakter bijak dalam menghadapi dinamika 

digital. Dalam pandangan Hamza Yusuf juga relevan untuk mengintegrasikan nilai demokrasi 

dan multikulturalisme dalam pembelajaran agama. Yusuf menekankan pentingnya moderasi, 

penghormatan terhadap perbedaan, dan dialog dalam menyelesaikan konflik, yang semuanya 

merupakan nilai sentral dalam pendidikan demokratis dan multikultural. Dengan demikian, 

pemikirannya memberikan penguatan normatif dan etis bahwa PAI yang dialogis, inklusif, dan 

berorientasi karakter merupakan kebutuhan mendesak dalam masyarakat modern. 

Secara keseluruhan, kerangka teori yang digunakan dalam penelitian ini menunjukkan 

bahwa transformasi PAI harus berlandaskan pada integrasi antara nilai-nilai Islam, dinamika 

demokrasi, paradigma multikulturalisme, serta etika digital. Teori pendidikan Islam 

menyediakan fondasi spiritual dan moral; teori demokrasi memberikan arah pedagogis yang 

partisipatif dan dialogis; teori multikulturalisme menawarkan kesadaran keberagaman; 

sementara teori digital memberikan pemahaman konteks sosial baru yang memengaruhi 

perilaku manusia. Pemikiran Syekh Hamza Yusuf hadir sebagai pengikat etis yang memberikan 

arah bagi pembentukan akhlak digital dan karakter moderat peserta didik. Dengan demikian, 

kerangka teori ini menjadi dasar analitis dalam merumuskan bagaimana PAI perlu 

ditransformasikan untuk menjawab tantangan era digital sekaligus memperkuat kehidupan 

demokratis dan multikultural di Indonesia. 

 

1. Transformasi Paradigma PAI dari Model Normatif menuju Model Dialogis dan 

Kontekstual 

Selama beberapa dekade, praktik PAI di sekolah didominasi pendekatan normatif‐

tekstual yang berfokus pada penguasaan materi keagamaan, hafalan, dan pemahaman dogmatis. 

Pendekatan ini memang penting, tetapi tidak cukup untuk menjawab dinamika demokrasi, 

keberagaman budaya, dan tantangan digital. Oleh karena itu, PAI perlu bergerak menuju 

pendekatan dialogis, kontekstual, dan berorientasi pada pembentukan karakter. Pendekatan 

baru ini menekankan pengalaman, refleksi, dan praktik moral yang relevan dalam kehidupan 

nyata. 

Pendekatan dialogis sejalan dengan teori demokrasi pendidikan yang menekankan 

partisipasi dan ruang bagi perbedaan argumen (Dewey, 2016; Ismail et al., 2024). Dalam 

pembelajaran agama, pendekatan ini menghadirkan kelas sebagai ruang interaksi setara, di 

mana peserta didik dapat bertanya, berdiskusi, dan mengaitkan nilai agama dengan realitas 

sosial. Transformasi ini menegaskan bahwa pendidikan agama tidak cukup berhenti pada 

dimensi pengetahuan (konsep halal haram), tetapi harus menyentuh dimensi praksis moral dan 

sosial. Pemikiran Syekh Hamza Yusuf tentang hikmah dan adab memperkuat pandangan ini. 

https://jurnalp4i.com/index.php/educational
https://doi.org/10.51878/educational.v6i1


EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

Vol. 6, No. 1, Sesember 2025-Februari 2026 

e-ISSN : 2775-2593 | p-ISSN : 2775-2585 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational 

 

Copyright (c) 2026 EDUCATIONAL: Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

 https://doi.org/10.51878/educational.v6i1.9128  

262  

Yusuf menekankan bahwa agama harus diinternalisasikan melalui pemahaman mendalam, 

bukan sekadar dogma. Oleh karena itu, transformasi PAI menuju pendekatan dialogis tidak 

hanya relevan, tetapi merupakan kebutuhan epistemologis. 

 

2. Integrasi Nilai Demokrasi dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) 

Integrasi nilai demokrasi dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) 

merupakan salah satu aspek penting dalam proses transformasi pendidikan, terutama dalam 

konteks masyarakat modern yang ditandai oleh kebebasan berekspresi, keterbukaan informasi, 

dan dinamika sosial yang semakin kompleks. Demokrasi sebagai sistem sosial-politik bukan 

hanya berkaitan dengan mekanisme negara, tetapi juga pola pikir, sikap, dan perilaku warga 

negara. Dalam dunia pendidikan, demokrasi menuntut terwujudnya suasana belajar yang 

dialogis, partisipatif, inklusif, dan menghargai kebebasan berpendapat. Oleh karena itu, PAI 

perlu mengadopsi nilai-nilai demokrasi secara pedagogis tanpa menghilangkan esensi nilai 

Islam. 

Secara normatif, Islam memiliki fondasi kuat yang mendukung prinsip-prinsip 

demokratis. Konsep syura (musyawarah), al-‘adl (keadilan), dan al-hurriyah al-mas’ulah 

(kebebasan yang bertanggung jawab) merupakan nilai yang sangat relevan untuk 

pengembangan karakter peserta didik. Musyawarah dalam Islam mengajarkan bahwa 

keputusan yang baik lahir dari dialog, pertimbangan rasional, dan keterlibatan kolektif. Konsep 

ini sangat paralel dengan gagasan demokrasi yang menempatkan musyawarah dan partisipasi 

aktif sebagai mekanisme penting untuk mencapai kesepakatan bersama. Dengan demikian, 

integrasi nilai demokrasi bukanlah sesuatu yang asing dalam PAI, melainkan bagian dari 

revitalisasi nilai-nilai Islam itu sendiri. 

Dalam pembelajaran di sekolah, integrasi nilai demokrasi dapat dilakukan melalui 

pendekatan pedagogis yang memungkinkan peserta didik untuk terlibat aktif, mengemukakan 

pendapat, serta berlatih mengambil keputusan secara bijak. Guru PAI tidak hanya bertindak 

sebagai penyampai materi, tetapi sebagai fasilitator dialog yang mendorong terjadinya proses 

berpikir kritis. Misalnya, ketika membahas tema akhlak sosial, guru dapat mengajak siswa 

menganalisis kasus-kasus aktual di masyarakat atau media digital, seperti fenomena ujaran 

kebencian dan intoleransi. Diskusi semacam ini mengajarkan nilai demokratis seperti 

penghargaan terhadap perbedaan pendapat, kemampuan berargumentasi, dan penyelesaian 

konflik secara damai. 

Integrasi nilai demokrasi juga berarti membangun budaya kelas yang tidak hierarkis 

secara absolut. Peserta didik diberi kesempatan untuk bertanya, menyampaikan pendapat, 

bahkan mengkritik secara santun. Situasi ini tidak hanya mendorong keberanian moral (moral 

courage), tetapi juga mengajarkan bahwa kebenaran harus dicari melalui proses dialogis. Inilah 

inti demokrasi dalam pendidikan: kesediaan untuk terbuka terhadap pandangan lain, tanpa 

kehilangan kompas moral. Pemikiran Syekh Hamza Yusuf relevan dalam hal ini. Yusuf 

menegaskan bahwa dialog adalah bagian dari adab intelektual, dan bahwa perbedaan pendapat 

harus dihadapi dengan hikmah dan ketenangan hati, bukan dengan kemarahan atau fanatisme 

buta. 

Di era digital, integrasi nilai demokrasi dalam PAI menjadi semakin penting. Ruang 

digital menyediakan akses luas bagi setiap individu untuk berbicara, namun kebebasan ini 

sering kali digunakan tanpa tanggung jawab moral. Komentar kasar, hoaks, dan provokasi 

menjadi fenomena sehari-hari, yang menunjukkan lemahnya karakter dan literasi demokrasi 

digital. Pembelajaran PAI dapat berkontribusi langsung dalam mengatasi masalah ini dengan 

mengajarkan etika komunikasi digital (digital civility), seperti memverifikasi informasi, 

https://jurnalp4i.com/index.php/educational
https://doi.org/10.51878/educational.v6i1


EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

Vol. 6, No. 1, Sesember 2025-Februari 2026 

e-ISSN : 2775-2593 | p-ISSN : 2775-2585 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational 

 

Copyright (c) 2026 EDUCATIONAL: Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

 https://doi.org/10.51878/educational.v6i1.9128  

263  

menghindari ujaran kebencian, dan menyampaikan kritik secara etis. Dengan demikian, nilai 

demokrasi dalam pembelajaran PAI tidak hanya bersifat teoritis, tetapi berfungsi sebagai 

landasan pembentukan digital citizenship yang bertanggung jawab. 

Integrasi nilai demokrasi dalam PAI bukan berarti mengganti nilai Islam dengan nilai 

sekuler, melainkan memperkuat nilai-nilai Islam tentang keadilan, toleransi, dialog, dan 

persaudaraan. Kontribusi penelitian ini menunjukkan bahwa PAI dapat menjadi wahana yang 

sangat efektif dalam membangun budaya kritis, etis, dan partisipatif di sekolah. Transformasi 

ini menjadi dasar penting bagi pembangunan masyarakat demokratis yang damai, berkeadaban, 

dan berlandaskan nilai spiritual. 

 

3. Penguatan Pendidikan Multikultural Berbasis Nilai Islam 

Penguatan pendidikan multikultural dalam konteks PAI menjadi kebutuhan mendesak 

di tengah meningkatnya dinamika keberagaman serta tantangan intoleransi yang mewarnai 

kehidupan sosial maupun ruang digital. Multikulturalisme memandang keberagaman sebagai 

kekayaan sosial yang harus dihargai, bukan ancaman. Dalam pendidikan, multikulturalisme 

menuntut hadirnya proses pembelajaran yang memupuk sikap empati, penghargaan terhadap 

perbedaan, dan kesadaran bahwa setiap individu memiliki nilai dan martabat yang sama. PAI 

memiliki posisi strategis untuk memperkuat nilai-nilai ini karena Islam sebagai agama memiliki 

landasan moral yang sangat mendukung sikap toleran dan inklusif. 

Secara teologis Islam menegaskan bahwa keberagaman merupakan bagian dari 

kehendak Tuhan. Ayat Al-Qur’an, khususnya QS. Al-Hujurat:13, menjadi fondasi kuat bahwa 

manusia diciptakan bersuku-suku dan berbangsa-bangsa agar saling mengenal (li-ta’arafu). 

Prinsip ini menunjukkan bahwa keberagaman bukan sumber perpecahan, tetapi sarana untuk 

belajar, berkolaborasi, dan memperluas cakrawala sosial. Pemikiran Al-Ghazali tentang 

hubungan antar manusia juga menekankan pentingnya empati, kejujuran, dan penghormatan 

terhadap sesama. Dengan demikian, pendidikan multikultural tidak bertentangan dengan Islam, 

tetapi merupakan manifestasi nilai Islam dalam konteks masyarakat majemuk. 

Pada praktik pendidikan penguatan nilai multikultural melalui PAI dapat dilakukan 

melalui berbagai pendekatan pedagogis. Salah satunya adalah dialog interkultural, yaitu 

kegiatan belajar yang melibatkan pertukaran pengalaman lintas budaya. Guru PAI dapat 

mengajak peserta didik menyelidiki fenomena sosial yang berkaitan dengan keberagaman, 

seperti konflik antar kelompok, stereotip sosial, atau perbedaan tradisi keagamaan. Melalui 

pendekatan ini, peserta didik belajar memahami realitas sosial secara kritis sekaligus 

menginternalisasi nilai toleransi, empati, dan solidaritas. 

Pembelajaran berbasis proyek (project-based learning) juga efektif dalam menanamkan 

nilai multikultural. Misalnya, siswa dapat diminta membuat proyek sosial yang berkaitan 

dengan pelayanan masyarakat lintas agama atau kegiatan kolaboratif dengan sekolah lain yang 

memiliki latar belakang budaya berbeda. Kegiatan ini bukan hanya mengajarkan konsep 

toleransi secara abstrak, tetapi juga melatih sensitivitas moral dan kemampuan bekerja sama 

dalam keberagaman. 

Dalam teori akhlak Islam pandangan Ibn Miskawayh yang menekankan pembiasaan 

moral menunjukkan bahwa sikap multikultural tidak cukup diajarkan secara kognitif. Ia harus 

dibentuk melalui praktik berulang yang melibatkan interaksi nyata dengan keberagaman. Hal 

ini sejalan dengan pemikiran Syekh Hamza Yusuf yang menekankan bahwa akhlak sejati lahir 

dari hati yang bersih, penuh belas kasih, dan mampu melihat manusia sebagai sesama ciptaan 

Tuhan. Yusuf juga mengkritik fenomena ketergesaan dalam menghakimi orang lain, terutama 

di ruang digital, dan mendorong umat Islam untuk mengembangkan adab dalam perbedaan. 

https://jurnalp4i.com/index.php/educational
https://doi.org/10.51878/educational.v6i1


EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

Vol. 6, No. 1, Sesember 2025-Februari 2026 

e-ISSN : 2775-2593 | p-ISSN : 2775-2585 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational 

 

Copyright (c) 2026 EDUCATIONAL: Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

 https://doi.org/10.51878/educational.v6i1.9128  

264  

Era digital memberikan tantangan baru dalam penguatan pendidikan multikultural. 

Ruang digital mempertemukan individu dari berbagai latar belakang, tetapi pada saat yang sama 

mempermudah munculnya intoleransi, fanatisme digital, dan segregasi algoritma. Oleh karena 

itu, penguatan pendidikan multikultural perlu dikaitkan dengan literasi digital, sehingga peserta 

didik tidak hanya memahami keberagaman, tetapi juga memiliki kemampuan mengelola 

informasi secara kritis dan etis di ruang digital. PAI harus membimbing peserta didik untuk 

menggunakan media sosial secara bijaksana, menghindari ujaran kebencian, dan membangun 

hubungan yang positif dalam keberagaman. 

Kontribusi penelitian ini terhadap praktik pendidikan sangat signifikan. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa integrasi multikulturalisme dalam PAI tidak hanya meningkatkan 

pemahaman peserta didik tentang keberagaman, tetapi juga memperkuat kemampuan mereka 

dalam menghadapi tantangan dunia global. PAI yang berbasis multikultural mampu 

menciptakan ruang pembelajaran yang lebih damai, inklusif, dan harmonis. Secara konseptual, 

penelitian ini memperkaya wacana pendidikan agama dengan menawarkan perspektif bahwa 

Islamic multicultural pedagogy dapat menjadi model pembelajaran yang relevan dan efektif 

dalam masyarakat majemuk seperti Indonesia. 

 

4. Urgensi Literasi Digital dan Pembentukan Akhlak Digital dalam PAI 

Perkembangan teknologi digital telah mengubah pola perilaku manusia secara 

mendasar. Era digital tidak hanya menghadirkan kemudahan akses informasi, tetapi juga 

menciptakan ruang baru yang sarat dengan persoalan moral, etika, dan sosial. Dalam konteks 

pendidikan, khususnya Pendidikan Agama Islam (PAI), tantangan ini menegaskan perlunya 

penguatan literasi digital yang terintegrasi dengan pembentukan akhlak digital. Literasi digital 

bukan hanya kemampuan mengoperasikan teknologi, tetapi juga mencakup kecakapan 

memahami, mengolah, memverifikasi, dan mendistribusikan informasi secara etis. Hal ini 

menempatkan PAI pada posisi yang strategis dalam upaya membangun generasi yang cerdas 

secara spiritual sekaligus bijak dalam menggunakan teknologi digital. 

Fenomena seperti ujaran kebencian, radikalisme digital, hoaks, cyberbullying, 

penyebaran pornografi, dan perilaku konsumtif digital menjadi indikator bahwa dunia maya 

telah menjadi arena ujian moral yang tidak kalah berat dibandingkan dunia nyata. Banyak 

peserta didik yang memiliki kecakapan teknis tinggi tetapi lemah dalam aspek etika 

berteknologi. Kondisi ini menunjukkan bahwa pendidikan agama, yang selama ini berfokus 

pada moralitas dan pembinaan karakter, harus mengambil peran lebih besar dalam memberikan 

filter moral terhadap arus informasi digital. 

Integrasi literasi digital dalam PAI dapat dilakukan melalui pendekatan pedagogis yang 

menekankan critical digital thinking, yaitu kemampuan mengkritisi informasi dan 

membedakan konten yang benar, bermanfaat, dan bermoral dari yang menyesatkan. Dalam hal 

ini, etika digital menjadi aspek penting. Pendidikan agama harus memberikan panduan moral 

yang jelas mengenai bagaimana seorang Muslim berinteraksi di ruang digital, bagaimana 

menjaga martabat diri dan orang lain, serta bagaimana menghindari perilaku negatif yang dapat 

mencederai hubungan sosial. 

Konsep akhlak digital yang ditawarkan penelitian ini merujuk pada nilai-nilai Islam 

seperti sidq (kejujuran), amanah (bertanggung jawab), hilm (santun), iffah (menjaga 

kehormatan), dan rahmah (kasih sayang). Nilai-nilai ini perlu dijadikan dasar dalam interaksi 

digital. Pemikiran Syekh Hamza Yusuf (2004) juga menguatkan gagasan ini. Yusuf 

menekankan pentingnya adab dalam setiap aspek kehidupan, termasuk dunia maya. 

Menurutnya, teknologi harus dijinakkan melalui penguatan spiritualitas, karena teknologi yang 

https://jurnalp4i.com/index.php/educational
https://doi.org/10.51878/educational.v6i1


EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

Vol. 6, No. 1, Sesember 2025-Februari 2026 

e-ISSN : 2775-2593 | p-ISSN : 2775-2585 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational 

 

Copyright (c) 2026 EDUCATIONAL: Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

 https://doi.org/10.51878/educational.v6i1.9128  

265  

tidak dikendalikan akan membawa kerusakan moral. Akhlak digital bukan sekadar aturan 

teknis, tetapi merupakan bentuk kesadaran spiritual dalam menggunakan teknologi. 

Integrasi literasi digital dan akhlak digital dalam PAI memberikan kontribusi signifikan 

terhadap praktik pendidikan. Model ini memungkinkan peserta didik tidak hanya menjadi 

pengguna teknologi yang kompeten, tetapi juga menjadi agen moral yang mampu membangun 

suasana digital yang positif dan konstruktif. Secara teoritis, temuan ini memperkuat wacana 

tentang Islamic Digital Ethics, sebuah paradigma yang semakin dibutuhkan dalam 

perkembangan teknologi modern. 

 

5. Formulasi Model Transformasi PAI di Era Digital 

Hasil penelitian merumuskan model transformasi PAI yang bersifat integratif, 

mencakup spiritualitas, nilai demokrasi, multikulturalisme, dan etika digital. Model ini lahir 

dari kebutuhan untuk menjembatani kesenjangan antara pendidikan agama tradisional dan 

tuntutan era modern. Integrasi empat dimensi ini menghasilkan kerangka pendidikan agama 

yang lebih relevan, adaptif, dan komprehensif. Kerangka ini dirancang untuk menjawab 

tantangan perubahan sosial secara sistematis dan berkelanjutan. 

Dimensi spiritualitas tetap menjadi inti utama PAI. Pendidikan agama harus 

membangun kesadaran spiritual yang kuat agar peserta didik memiliki kompas moral dalam 

menghadapi dinamika kehidupan. Nilai-nilai akhlak seperti rendah hati, jujur, sabar, dan kasih 

sayang merupakan fondasi utama yang harus selalu dikuatkan, terutama dalam konteks 

perkembangan digital yang sering kali mendorong perilaku impulsif dan emosional. Penguatan 

spiritualitas ini menjadi basis pengendalian diri dalam kehidupan personal maupun sosial. 

Dimensi demokrasi menambahkan unsur dialogis, partisipatif, dan keterbukaan dalam 

pembelajaran agama. Melalui pendekatan demokratis, PAI dapat membentuk peserta didik 

yang berani mengemukakan pendapat, menghargai perbedaan argumen, dan menyelesaikan 

konflik secara damai. Hal ini sejalan dengan nilai-nilai Islam yang menekankan syura dan 

keadilan. Dengan demikian, pembelajaran agama berkontribusi pada pembentukan budaya 

demokratis yang beretika. 

Dimensi multikulturalisme memperluas cakrawala peserta didik agar mampu hidup 

harmonis di tengah perbedaan budaya, agama, dan etnis. Pendidikan agama yang multikultural 

menanamkan nilai penghargaan terhadap keberagaman dan menolak sikap eksklusivisme serta 

intoleransi. Dalam hal ini, PAI tidak hanya menjadi pendidikan moral, tetapi juga pendidikan 

sosial yang membentuk warga negara berkeadaban. Pendekatan ini penting dalam menjaga 

kohesi sosial masyarakat majemuk. 

Dimensi digital memberikan landasan kompetensi baru yang sangat dibutuhkan peserta 

didik modern. PAI harus mengajarkan literasi digital, etika digital, dan kemampuan 

menggunakan teknologi untuk kebaikan. Dengan demikian, ilmu agama tidak hanya berhenti 

pada akhlak dalam hubungan langsung antar manusia, tetapi juga mencakup hubungan sosial 

melalui platform digital. Dimensi ini memastikan PAI tetap relevan dalam ekosistem teknologi 

yang terus berkembang. 

Model transformasi empat dimensi ini merupakan kontribusi konseptual yang 

memperkaya literatur tentang reformasi pendidikan agama. Model ini dapat menjadi acuan bagi 

pengembangan kurikulum, metode pembelajaran, dan kebijakan pendidikan nasional, terutama 

dalam rangka memperkuat moderasi beragama dan karakter digital generasi muda. Kontribusi 

ini menegaskan posisi PAI sebagai pendidikan yang responsif terhadap perubahan zaman. 

Dengan demikian, model ini memiliki nilai strategis bagi pengembangan pendidikan agama di 

masa depan. 

https://jurnalp4i.com/index.php/educational
https://doi.org/10.51878/educational.v6i1


EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

Vol. 6, No. 1, Sesember 2025-Februari 2026 

e-ISSN : 2775-2593 | p-ISSN : 2775-2585 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational 

 

Copyright (c) 2026 EDUCATIONAL: Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

 https://doi.org/10.51878/educational.v6i1.9128  

266  

 

6. Dampak dan Kontribusi Penelitian terhadap Ilmu Pengetahuan dan Praktik 

Pendidikan 

Penelitian ini memberikan kontribusi teoritis yang signifikan dalam pengembangan 

ilmu pendidikan Islam. Dengan menawarkan paradigma integratif yang menggabungkan nilai 

Islam, demokrasi, multikulturalisme, dan etika digital, penelitian ini memperluas cakupan 

kajian PAI yang sebelumnya lebih fokus pada aspek normatif dan ritual. Melalui penelitian ini, 

PAI dipahami sebagai sistem pendidikan yang relevan dengan tantangan kontemporer dan 

mampu memberikan solusi terhadap persoalan moral digital. Kontribusi teoritis ini sekaligus 

memperkuat posisi PAI sebagai disiplin keilmuan yang adaptif terhadap perubahan sosial dan 

perkembangan teknologi. 

Secara teoritis, penelitian ini memberikan tiga kontribusi utama: Pertama, 

memperkenalkan konsep PAI Integratif-Transformasional, yaitu model pendidikan agama yang 

menggabungkan nilai spiritual, demokratis, multikultural, dan digital. Model ini memperluas 

perspektif klasik PAI menjadi pendidikan yang lebih kontekstual. Kedua, menghadirkan konsep 

Akhlak Digital Islami, yaitu kerangka etis yang berakar pada nilai Islam namun disesuaikan 

dengan kebutuhan dunia maya. Konsep ini masih jarang dibahas dalam literatur pendidikan 

Islam sehingga penelitian ini memberikan kontribusi inovatif dalam pengembangan teori 

akhlak kontemporer. Ketiga, penelitian ini memperkaya kajian tentang hubungan Islam dan 

demokrasi dengan pendekatan yang lebih seimbang, tidak politis, dan berbasis pedagogi. Hal 

ini membuka ruang baru dalam pencarian konsep pendidikan Islam yang kompatibel dengan 

nilai-nilai demokrasi modern. 

Kontribusi penelitian ini terhadap praktik pendidikan juga sangat besar. Hasil penelitian 

ini dapat digunakan oleh guru, sekolah, dan pengambil kebijakan dalam merancang strategi 

pembelajaran PAI yang lebih efektif. Guru dapat menggunakan pendekatan dialogis, 

pembelajaran berbasis proyek, diskusi kasus digital, dan kolaborasi lintas budaya untuk 

menanamkan nilai demokrasi dan multikultural. Selain itu, sekolah dapat mengintegrasikan 

literasi digital Islami dalam kurikulum untuk memperkuat karakter digital peserta didik. 

Penelitian ini juga berkontribusi terhadap kebijakan pendidikan nasional, terutama dalam 

penguatan moderasi beragama dan pendidikan karakter digital. Model yang dihasilkan dapat 

menjadi dasar bagi pengembangan modul pelatihan guru, penyusunan kurikulum PAI berbasis 

digital, serta kebijakan untuk mencegah radikalisme digital di kalangan pelajar. 

 

7. Penegasan Makna Transformasi PAI di Era Digital 

Hasil penelitian menegaskan bahwa transformasi PAI merupakan kebutuhan mendesak, 

bukan sekadar pilihan akademik, PAI harus melampaui pendekatan tradisional yang hanya 

menekankan hafalan dan pemahaman kognitif, dan transformasi ini mengharuskan PAI 

berfungsi sebagai pendidikan yang membentuk karakter spiritual, sosial, dan digital yang kuat. 

Transformasi PAI berarti memadukan nilai Islam dengan tuntutan zaman secara harmonis, 

bukan mempertentangkannya, Islam sebagai agama penuh hikmah memberikan nilai universal 

yang dapat menuntun generasi digital dalam menghadapi tantangan moral yang terus 

berkembang, nilai demokrasi mengajarkan penghargaan terhadap kebebasan dan perbedaan, 

sementara multikulturalisme mengajarkan pentingnya hidup dalam keberagaman, dan etika 

digital memberikan panduan moral dalam menggunakan teknologi dengan bijak. Transformasi 

ini menghasilkan peserta didik yang beriman dan berakhlak mulia, memiliki kesadaran 

pluralitas, mampu bermusyawarah dan berdialog, cerdas digital dan beretika, serta mampu 

menjadi warga negara yang berkeadaban. Dengan demikian, penegasan makna transformasi 

https://jurnalp4i.com/index.php/educational
https://doi.org/10.51878/educational.v6i1


EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

Vol. 6, No. 1, Sesember 2025-Februari 2026 

e-ISSN : 2775-2593 | p-ISSN : 2775-2585 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational 

 

Copyright (c) 2026 EDUCATIONAL: Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

 https://doi.org/10.51878/educational.v6i1.9128  

267  

PAI bukan hanya terletak pada perubahan metode, tetapi pada perubahan paradigma, PAI harus 

menjadi pendidikan yang memberikan jawaban atas persoalan moral abad ke-21, pendidikan 

agama tidak boleh tertinggal dari perkembangan teknologi, tetapi harus menjadi pelita yang 

menerangi arus digital dengan nilai-nilai moral dan spiritualitas Islam. 

 

KESIMPULAN 

Penelitian ini memaknai transformasi Pendidikan Agama Islam sebagai proses strategis 

untuk mereposisi PAI agar tetap relevan dalam menghadapi dinamika demokrasi, kemajemukan 

sosial, dan perkembangan teknologi digital. Transformasi tersebut menuntut pergeseran 

paradigma dari pendekatan normatif-tekstual menuju pendidikan agama yang dialogis, inklusif, 

dan kontekstual, sehingga PAI tidak hanya berfungsi sebagai transmisi doktrin, tetapi sebagai 

ruang pembentukan karakter dan kesadaran etis peserta didik. Pemaknaan ini menunjukkan 

bahwa transformasi PAI tidak bersifat teknis semata, tetapi menyentuh dimensi filosofis dan 

pedagogis. Dengan demikian, PAI diposisikan sebagai sistem pendidikan yang responsif 

terhadap perubahan sosial dan perkembangan zaman. 

Integrasi nilai demokrasi, multikulturalisme, dan etika digital ke dalam PAI dipahami 

sebagai penguatan, bukan pengingkaran, terhadap prinsip-prinsip Islam. Nilai musyawarah, 

keadilan, penghargaan terhadap perbedaan, serta akhlak digital berbasis adab dan pengendalian 

diri menjadi landasan untuk membentuk peserta didik yang toleran, kritis, dan bertanggung 

jawab dalam kehidupan sosial maupun ruang digital. Dalam konteks ini, PAI berpotensi 

menjadi instrumen penting dalam merespons problem moral kontemporer seperti intoleransi, 

polarisasi sosial, dan degradasi etika digital. Hasil pemaknaan tersebut mengarah pada model 

PAI integratif-transformasional yang memadukan dimensi spiritualitas, demokrasi, 

multikulturalisme, dan etika digital sebagai satu kesatuan yang saling menguatkan. Model ini 

memberikan arah konseptual bagi pengembangan kurikulum, inovasi pembelajaran, dan 

kebijakan pendidikan agama yang lebih adaptif terhadap tuntutan abad ke-21. Ke depan, model 

ini berpeluang dikembangkan melalui penelitian empiris, uji implementasi di satuan 

pendidikan, serta integrasi ke dalam kebijakan pendidikan nasional guna memperkuat moderasi 

beragama dan karakter digital generasi muda. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdullah, M., Thohir, M., & Rukiyah, R. (2021). The Arom of Islamization of Java in The 

Literature of Pesantren: Study of The Rahman Faithur Book by KH Sholeh Darat. 

In E3S Web of Conferences (Vol. 317, p. 03008). EDP Sciences. 

https://doi.org/10.1051/e3sconf/202131703008  

Abina, A., Temeljotov Salaj, A., Cestnik, B., Karalič, A., Ogrinc, M., Kovačič Lukman, R., & 

Zidanšek, A. (2024). Challenging 21st-century competencies for STEM students: 

companies’ vision in Slovenia and Norway in the light of global initiatives for 

competencies development. Sustainability, 16(3), 1295. 

https://doi.org/10.3390/su16031295  

Al-Ghazali. (2015). Ihya’ Ulumuddin (Terj. Ismail Yakub). Jakarta: Republika Penerbit. 

Al Ghazali, S., Zaki, N., Ali, L., & Harous, S. (2024). Exploring the potential of ChatGPT as a 

substitute teacher: A case study. International Journal of Information and Education 

Technology, 14(2), 271-278. https://doi.org/10.18178/ijiet.2024.14.2.2048 

Bahri, M. Z. (2018). Expressing political and religious identity: Religion-science relations in 

Indonesian Muslim Thinkers 1970-2014. Al-Jami’ah, 56 (1), 155–186. 

https://doi.org/10.14421/ajis.2018.561.155-186  

https://jurnalp4i.com/index.php/educational
https://doi.org/10.51878/educational.v6i1
https://doi.org/10.1051/e3sconf/202131703008
https://doi.org/10.3390/su16031295
https://doi.org/10.18178/ijiet.2024.14.2.2048
https://doi.org/10.14421/ajis.2018.561.155-186


EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

Vol. 6, No. 1, Sesember 2025-Februari 2026 

e-ISSN : 2775-2593 | p-ISSN : 2775-2585 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational 

 

Copyright (c) 2026 EDUCATIONAL: Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

 https://doi.org/10.51878/educational.v6i1.9128  

268  

Banks, J. A. (2016). Cultural diversity and education: Foundations, curriculum, and teaching 

(6th ed.). New York, NY: Routledge. 

Camilleri, M. A., & Camilleri, A. C. (2023). Learning from anywhere, anytime: Utilitarian 

motivations and facilitating conditions for mobile learning. Technology, Knowledge 

and Learning, 28(4), 1687-1705. https://doi.org/10.1007/s10758-022-09608-8 

Castells, M. (2010). The rise of the network society (2nd ed.). Oxford: Wiley Blackwell. 

Chande, A. (2023). Global politics of knowledge production: The challenges of Islamization of 

knowledge in the light of tradition vs secular modernity debate. Nazhruna: Jurnal 

Pendidikan Islam, 6(2), 271-289. https://doi.org/10.31538/nzh.v6i2.3502  

Dewey, J. (2016). Democracy and Education: An Introduction to the Philosophy of Education. 

New York, NY: The Free Press. 

Disli, M., Hatam, A. K., & Jalaly, S. (2023). Faithful finance: unlocking banking Islamization 

in Afghanistan. Economies, 11(7), 189. https://doi.org/10.3390/economies11070189  

Dominguez, A. (2024, August). Teaching dynamics to enhance critical thinking and knowledge 

socialization in the mathematics classroom. In Frontiers in Education (Vol. 9, p. 

1388720). Frontiers Media SA. https://doi.org/10.3389/feduc.2024.1388720  

Hidayat, A., Salim, R. F., Ilyas, & Suherman, F. (2024). Program Literasi Digital dan Etika 

Media Sosial bagi Pelajar. Jurnal Pengabdian Tri Bhakti, 6(1), 63–70. 

https://doi.org/10.36555/jptb.v6i1.2288 

Hrynova, M., Gollob, R., & Yahodnikova, V. (2024). Participation in the context of developing 

pupils' leadership qualities on a humanistic and democratic basis. Revista Romaneasca 

Pentru Educatie Multidimensionala, 16(1), 16-29. 

https://doi.org/10.18662/rrem/16.1/809  

Ibn Miskawayh. (2009). Menuju Kesempurnaan Akhlak (Terj. Helmi Hidayat). Bandung: 

Mizan. 

Ismail, Y., Okwan, P., & Lacy, F. (2024). Improving the practical skills of STEM students at a 

historically black college and university (HBCU). Improving the practical skills of 

STEM students at a historically black college and university (HBCU). 

https://doi.org/10.24294/jipd.v8i6.3507 

Moreno, R. (2021). Shaping a Critical Study Abroad Engagement through Experiential Arts-

Based Inquiry. Teaching & Learning Inquiry, 9(2), n2. 

https://doi.org/10.20343/TEACHLEARNINQU.9.2.4 

Othman, A., Hussien, S., Md Sidek, S. S., & Faizuddin, A. (2017). Commodification of 

knowledge in higher education: Where is the seat of maqasid al-Shari’ah and 

Islamisation? Al-Shajarah Journal of the International Institute of Islamic Thought and 

Civilisation (Special Issue), 219–244. https://doi.org/10.31436/shajarah.v0i0.570 

Radino, R., & Permatasari, L. F. Y. (2022). PAI Teacher Strategy in Improving Learning 

Effectiveness in Limited Face-to-Face Learning. Jurnal Pendidikan Agama 

Islam, 19(2), 249-262. https://doi.org/10.14421/jpai.2022.192-06  

Saho, B. (2020). Islam in West Africa: diffusion and growth. In The Palgrave Handbook of 

Islam in Africa (pp. 149-162). Cham: Springer International Publishing. 

https://doi.org/10.1007/978-3-030-45759-4_9  

Sungurova, N. L., Akimkina, Y. E., & Adawiyah, R. (2023). Features of personality trust of 

Russian and Indonesian students in terms of network activity. Obrazovanie i Nauka, 

25(1), 171–199. https://doi.org/10.17853/1994-5639-2023-1-171-199 

https://jurnalp4i.com/index.php/educational
https://doi.org/10.51878/educational.v6i1
https://doi.org/10.1007/s10758-022-09608-8
https://doi.org/10.31538/nzh.v6i2.3502
https://doi.org/10.3390/economies11070189
https://doi.org/10.3389/feduc.2024.1388720
https://doi.org/10.36555/jptb.v6i1.2288
https://doi.org/10.18662/rrem/16.1/809
https://doi.org/10.24294/jipd.v8i6.3507
https://doi.org/10.20343/TEACHLEARNINQU.9.2.4
https://doi.org/10.31436/shajarah.v0i0.570
https://doi.org/10.14421/jpai.2022.192-06
https://doi.org/10.1007/978-3-030-45759-4_9
https://doi.org/10.17853/1994-5639-2023-1-171-199


EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

Vol. 6, No. 1, Sesember 2025-Februari 2026 

e-ISSN : 2775-2593 | p-ISSN : 2775-2585 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational 

 

Copyright (c) 2026 EDUCATIONAL: Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

 https://doi.org/10.51878/educational.v6i1.9128  

269  

Takunas, R., Mashuri, S., Basire, J. H. T., Dulumina, G. B., & Mohi, S. M. (2024). Multicultural 

Islamic Religious Education Learning to Build Religious Harmony. Nazhruna: Jurnal 

Pendidikan Islam, 7(3), 590-607. https://doi.org/10.31538/nzh.v7i3.18  

Yadava, D. S. (2023). Global citizenship education in pre service teacher education: Status and 

implementation. Prax International Journal of Social Sciences and Literature, 6(4), 89–

93. https://doi.org/10.51879/pijssl/060413  

Yildiz, S. N. (2017). A Hanafi law manual in the vernacular: Devletoglu Yusuf Balikesri’s 

Turkish verse adaptation of the Hidaya Wiqaya textual tradition for the Ottoman Sultan 

Murad II (824/1424). Bulletin of the School of Oriental and African Studies, 80(2), 283–

304. https://doi.org/10.1017/S0041977X17000477  

Yusuf, H. (2004). Purification of the heart: Signs, symptoms and cures of the spiritual diseases 

of the heart. Sandala. 

https://jurnalp4i.com/index.php/educational
https://doi.org/10.51878/educational.v6i1
https://doi.org/10.31538/nzh.v7i3.18
https://doi.org/10.51879/pijssl/060413
https://doi.org/10.1017/S0041977X17000477

