EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran

Vol. 5 No. 4, November 2025

E-ISSN : 2775-2593 -
P-ISSN : 2775-2585 Jurnal P4l

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational

MODERASI BERAGAMA PERSPEKTIF TAFSIR AL-MISHBAH KARYA M.
QURAISH SHIHAB SEBAGAI PRINSIP PENDIDIKAN ISLAM

Azkia Faiqotun Ni’mah !, Enjang Burhanudin Yusuf?
Universitas Islam Negeri Prof. K.H. Saifuddin Zuhri Purwokerto!~
e-mail: nimahazkial @gmail.com

ABSTRAK

Ekstremisme dan terorisme berdalih agama merupakan ancaman serius bagi kohesi sosial dan
stabilitas nasional, sehingga menuntut wasathiyyah (moderasi beragama) sebagai solusi
fundamental. Wasathiyyah yang mencakup pilar Keadilan (A4/-4dl), Keseimbangan
(Tawazun), dan Toleransi adalah penyeimbang terhadap liberalisme tanpa batas dan
radikalisme kaku. Mengingat fenomena ini sering dimotori oleh penafsiran dalil yang rigid,
integrasi konsep moderasi ke dalam Pendidikan Agama Islam (PAI) menjadi imperatif.
Penelitian ini bertujuan mengisi kesenjangan literatur konseptual dengan merumuskan desain
strategis untuk mengintegrasikan nilai-nilai wasathiyyah ke dalam PAI, dengan menjadikan
Tafsir Al-Mishbah karya M. Quraish Shihab sebagai basis filosofis dan metodologis utama.
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif murni dengan desain studi kepustakaan
(library research), menjadikan Tafsir Al-Mishbah sebagai data primer. Data diolah
menggunakan metode Analisis Isi (Content Analysis) dengan pendekatan Tafsir Maudhu'i
(Tematik), untuk mengklasifikasikan substansi wasathiyyah ke dalam ranah PAI (kurikulum,
pedagogi, evaluasi, dan budaya sekolah). Hasil dari penelitian ini menerangkan bahwa
integrasi wasathiyyah ke dalam PAI harus didukung secara filosofis oleh Konsep Din Al-Attas
(untuk keseimbangan ilmu) dan secara metodologis oleh Tafsir Maudhu'i (untuk panduan
Qur'ani yang utuh dan kontekstual). Secara praktis, desain strategis mencakup (1) revisi
kurikulum yang seimbang (A4/-Adl dan Tawazun); (2) strategi pembelajaran dialogis, kritis,
dan kolaboratif; dan (3) penguatan budaya sekolah anti-diskriminasi. Indikator keberhasilan
siswa diukur dari kemampuan mereka mencapai Keadilan (4/-4d[) dalam berpikir kritis dan
Keseimbangan (7awazun) dalam interaksi pro-sosial. Dengan demikian dapat dusimpulkan
bahwa wasathiyyah adalah solusi anti-ekstremisme yang harus diarusutamakan dalam PAI.
PAI harus bertransformasi menjadi benteng intelektual yang membentuk individu Muslim
seimbang (mutawassit) melalui penerapan metodologi Tafsir Maudhu'i, sehingga
menghasilkan panduan kontekstual dan indikator capaian yang terukur.

Kata Kunci: Wasathiyyah, Tafsir Maudhu'i, Pendidikan Agama Islam (PAI).

ABSTRACT
Extremism and religious terrorism pose a serious threat to social cohesion and national
stability, demanding wasathiyyah (religious moderation) as a fundamental solution.
Wasathiyyah encompasses the pillars of Justice (4/-Adl), Balance (Tawazun), and Tolerance,
serving as a counterweight to both limitless liberalism and rigid radicalism. Given that this
phenomenon is driven by rigid textual interpretation, the integration of moderation concepts
into Islamic Religious Education (PA/) is imperative. This research aims to address the gap in
conceptual literature by formulating a strategic design for integrating wasathiyyah values into
PAI, utilizing M. Quraish Shihab's Tafsir Al-Mishbah as the primary philosophical and
methodological basis. The study employs a purely qualitative approach with a library research
design, treating Tafsir AlI-Mishbah as the primary data. Data was processed using Content

Copyright (c) 2025 EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
1402


https://jurnalp4i.com/index.php/educational
mailto:nimahazkia1@gmail.com

EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran

Vol. 5 No. 4, November 2025

E-ISSN : 2775-2593 -
P-ISSN : 2775-2585 Jurnal P4l

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational

Analysis with the Tafsir Maudhu'i (Thematic Interpretation) approach, classifying the
substance of wasathiyyah within the domain of PAI. The findings indicate that the integration
of wasathiyyah into PAI must be philosophically supported by Al-Attas's Concept of Din (for
the balance of knowledge) and methodologically by Tafsir Maudhu'i (for comprehensive and
contextual Qur'anic guidance). Practically, the strategic design includes (1) curriculum
revision ensuring balance (4/-4d! and Tawazun); (2) dialogical, critical, and collaborative
learning strategies; and (3) reinforcement of an anti-discrimination school culture. Student
success indicators are measured by their ability to achieve Justice (4/-Adl) in critical thinking
and Balance (Tawazun) in pro-social interaction. Therefore, wasathiyyah is the anti-extremism
solution that must be mainstreamed in PAl. PAl must transform into an intellectual fortress
that shapes balanced (mutawassit) Muslim individuals through the application of the Tafsir
Maudhu'i methodology, yielding contextual guidance and measurable achievement indicators.
Keywords: Wasathiyyah, Tafsir Maudhu'i, Islamic Religious Education (PAI).

PENDAHULUAN

Ekstremisme dan radikalisasi berbasis agama tidak dapat dilepaskan dari konteks politik
global dan kebijakan kontra-terorisme yang sering kali memproduksi narasi ketakutan serta
memperdalam polarisasi sosial (Hafez, 2017). Kondisi ini menunjukkan bahwa pendekatan
keamanan semata tidak cukup untuk mengatasi ekstremisme. Oleh karena itu, penguatan
moderasi beragama menjadi strategi yang lebih konstruktif, karena Islam moderat dipandang
mampu menjembatani nilai-nilai keagamaan dengan demokrasi, pluralisme, dan penolakan
terhadap kekerasan (Esposito & Yilmaz, 2018). Dalam konteks global yang semakin
terpolarisasi, wasathiyyah tidak hanya berfungsi sebagai pilihan teologis, tetapi juga kebutuhan
sosial-politik untuk membangun kehidupan yang damai dan inklusif. Pentingnya moderasi ini
telah ditekankan oleh cendekiawan Muslim global seperti Yusuf al-Qardawi, Wahbah az-
Zuhaili, dan Syekh Ahmad at-Tayyib (Ulinnuha & Nafisah, 2020), terutama sebagai respons
atas ekstremisme yang dipicu oleh penafsiran teks agama yangtual dan kaku. Dalam konteks
Indonesia yang multikultural, moderasi beragama memiliki relevansi yang kuat karena Islam
tidak dapat dipahami secara tunggal, melainkan tumbuh dalam keragaman sosio-historis dan
budaya Nusantara (Sumarto & Kholilah, 2019). Tantangan utama moderasi beragama adalah
mengaktualisasikan iman dan takwa dalam kehidupan berbangsa dan bernegara guna mencegah
radikalisme, eksklusivisme, dan intoleransi, serta mewujudkan masyarakat multikultural yang
damai.

Di Indonesia, moderasi beragama telah menjadi arus utama wacana Islam kontemporer
yang dikembangkan oleh tokoh-tokoh seperti Abdurrahman Wahid, Nurcholish Madjid,
Syafi'i Ma'arif, Azyumardi Azra, dan Muhammad Quraish Shihab. Moderasi dipahami sebagai
jalan tengah yang menjembatani liberalisme tanpa batas dan radikalisme kaku. Quraish Shihab
secara khusus menegaskan konsep wasathiyyah melalui pendekatan tafsir kontekstual dan
komprehensift dalam Tafsir Al-Mishbah , yang secara konsisten mengedepankan nilai
keseimbangan, toleransi, dan anti-ekstremisme. Integrasi nilai moderasi beragama dalam
kurikulum pendidikan agama menjadi kebutuhan mendesak dalam menanggapi meningkatnya
radikalisme dan intoleransi berbasis agama (Zuhdi, 2018). Prinsip wasathiyyah berfungsi
sebagai kerangka normatif dan praktis dalam mencegah ekstremisme keagamaan dengan
menyeimbangkan antara keteguhan akidah dan keterbukaan sosial (Hashas et al., 2018). PAI

Copyright (c) 2025 EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
1403


https://jurnalp4i.com/index.php/educational

EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran

Vol. 5 No. 4, November 2025

E-ISSN : 2775-2593 -
P-ISSN : 2775-2585 Jurnal P4l

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational

berperan strategis dalam menginternalisasi nilai toleransi, keseimbangan, dan anti-kekerasan
melalui kurikulum dan metodologi yang holistik serta kontekstual, dengan tekanan maqasid
al-syarT'ah dan menghindari penafsiran tekstualis yang kaku (Sahin, 2018). Dengan demikian,
PAI berfungsi sebagai benteng intelektual dalam membentuk Muslim moderat (mutawassit)
yang adaptif dan berkontribusi bagi ketahanan sosial dan nasional.

Kajian terdahulu telah memberikan landasan penting terkait pengembangan moderasi
beragama dalam Pendidikan Agama Islam (PAI). Harto (2021) menyoroti pengembangan
pembelajaran PAI berwawasan wasathiyyah melalui integrasi pendekatan dogmatis-normatif
dan saintifik-kontekstual, sementara Sulistyarini dan Khusnan (2022) mengkaji relevansi
moderasi beragama perspektif M. Quraish Shihab dalam Pendidikan Islam dengan penekanan
pada nilai toleransi dan ketenangan. Namun, literatur yang ada masih didominasi pendekatan
konsep dan pengembangan model makro (kurikulum dan pembelajaran), serta belum mengkaji
secara mendalam integrasi metodologi wasathiyyah perspektif M. Quraish Shihab ke dalam
desain konkret materi ajar dan aktivitas pembelajaran PAI pada tingkat implementasi.

Berangkat dari ancaman ekstremisme berbasis agama yang menegaskan urgensi
wasathiyyah sebagai solusi fundamental (Abiyyah Naufal Maula, 2023), penelitian ini
bertujuan mengisi kesenjangan tersebut dengan merancang strategi desain integrasi nilai-nilai
wasathiyyah dalam PAI berbasis Tafsir Al-Mishbah karya M. Quraish Shihab. Kebaruan
penelitian ini terletak pada penguraian konsepsi wasathiyyah Quraish Shihab, penurunan
prinsip-prinsip  pendidikannya, serta formulasi desain PAI yang aplikatif dan
transformatifmeliputi kurikulum, strategi pembelajaran, budaya sekolah, dan indikator
capaian peserta didik sebagai model instruksional yang secara nyata ekstremisme.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini mengadopsi pendekatan kualitatif murni dengan desain studi kepustakaan
(library research), yang berfokus pada pemahaman mendalam terhadap konsep dan
interpretasi teks. Data primer penelitian adalah kitab Tafsir Al-Mishbah karya M. Quraish
Shihab, didukung oleh data sekunder berupa literatur tentang wasathiyyah dan Pendidikan
Agama Islam (PAI) sebagai kerangka teoritis. Teknik pengumpulan data menggunakan
dokumentasi, meliputi inventarisasi dan penelaahan kritis sumber-sumber tertulis. Data yang
terkumpul kemudian diolah menggunakan metode Analisis Isi (Content Analysis) dengan
pendekatan Tafsir Maudhu'i (Tematik). Proses analisis ini mencakup penentuan tema sentral
(wasathiyyah), penghimpunan dan penafsiran ayat Al-Qur'an, dan penetapan unit analisis
(kutipan tafsir) untuk diklasifikasikan ke dalam kategori substansi wasathiyyah (keadilan,
keseimbangan, toleransi) dan ranah penerapannya dalam PAI (kurikulum, pedagogi, evaluasi,
dan budaya sekolah), hingga akhirnya menyusun sintesis berupa desain strategis PAI

HASIL DAN PEMBAHASAN

Bagian ini menyajikan temuan penelitian dan analisis kritis secara eksplisit dalam
kerangka subjudul Hasil dan Pembahasan. Penyajian diawali dengan deskripsi sistematis data
terolah, yang bertujuan mengonfirmasi landasan faktual temuan yang berkaitan dengan konsep
wasathiyyah dalam Tafsir Al-Mishbah. Selanjutnya, Pembahasan mengimplementasikan

Copyright (c) 2025 EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
1404


https://jurnalp4i.com/index.php/educational

EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran

Vol. 5 No. 4, November 2025

E-ISSN : 2775-2593 -
PASSN:2775:2565 . Jurnal P4l

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational

interpretasi akademis, di mana temuan empiris dianalisis secara mendalam dan
dikontekstualisasikan dalam diskursus teoretis wasathiyyah M. Quraish Shihab. Pemisahan
metodologis kedua subjudul ini tidak hanya memfasilitasi kejelasan antara data yang
ditemukan dan signifikansi temuan tersebut, tetapi juga memperkuat koneksi antara hasil
analisis isi teks dan implikasinya terhadap literatur Pendidikan Agama Islam.

Hasil

Moderasi beragama menurut M. Quraish Shihab disebut dengan wasathiyah. Konsep
moderasi beragama/ wasathiyyah secara etimologis berakar dari dua istilah (M. Quraish
Shihab, 2020). Kata Moderasi berasal dari bahasa Latin, moderatio, yang secara harfiah berarti
"kesedangan" (tidak berlebihan dan tidak berkekurangan) (Latifa, Fahri, & Mahida, 2021).
Evolusi terminologi ini dalam bahasa Inggris menghasilkan kata moderation, yang mencakup
makna rata-rata (average), baku (standard), inti (core), dan tidak berpihak (non-aligned).
Terminologi ini sering dipadankan dengan istilah Arab wasath atau tawassuth, yang
menegaskan posisi tengah yang ideal, bukan ekstrem (Syahbudin & Barni, 2024).

M. Quraish Shihab memandang wasathiyyah dengan tiga pilar yang menjadi
karakteristiknya antara lain: Al-Adl (Keadilan): Persamaan hak; Sikap lurus, konsisten, dan
proporsional (menempatkan sesuatu pada porsinya), Tawazun (Keseimbangan): Prasyarat
keadilan; Keteraturan proporsional di mana setiap elemen memenuhi fungsi spesifiknya untuk
mencapai harmoni, Toleransi: Menerima perbedaan yang tak terhindarkan dan tuntutan
persatuan ("La ikraha fiddin") (M. Quraish Shihab, 2020). Hal ini dapat dilihat dari karyanya
tafsir Al- Mishbah yang mana di dalamnya menerangkan tentang moderasi beragama (M.
Quraish Shihab, 2020) seperti:

1. Q.S Al-Baqarah ayat 143:

“Demikianlah Kami jadikan kamu ummatan wasathan.”

2. Q.S An-Nisa' - Ayat 58

aad e @l & 2L 15855 4T Lelill 55 13685 1315 tal J1 sl bgy i Psﬁu et u\

“Sesungguhnya Allah menyuruh kamu menyampaikan amanah kepada pemiliknya. Apabila
kamu menetapkan hukum di antara manusia, hendaklah kamu tetapkan secara adil.
Sesungguhnya Allah memberi pengajaran yang paling baik kepadamu. Sesungguhnya Allah
Maha Mendengar lagi Maha Melihat”

Berdasarkan hasil analisis isi terhadap Tafsir Al-Mishbah, makna teologis wasathiyyah
menurut M. Quraish Shihab dapat dirumuskan ke dalam tiga pilar utama. Ringkasan hasil

perumusan tersebut disajikan dalam Tabel 1.

Copyright (c) 2025 EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
1405


https://jurnalp4i.com/index.php/educational

EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran

Vol. 5 No. 4, November 2025
E-ISSN : 2775-2593
P-ISSN : 2775-2585

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational

-~

Jurnal P4l

Tabel. 1 Makna Teologis Dari Wasathiyyah Melalui Tiga Pilar Wasathiyah Menurut M.

Quraish Shihab

Konsep

Penjelasan

Implikasi Teologis

Keadilan (41-'Adl)

Wasath diartikan sebagai
"adil" dan "pilihan terbaik."
Umat Islam diposisikan

Menjadi umat yang
proporsional dalam menilai
dan bertindak, menjauhi

Pertengahan/Keseimbangan
(Tawazun)

sebagai umat yang adil, kezaliman dan bias.

yang tidak memihak pada Menegakkan keadilan

ekstremitas. adalah perintah ilahi.
Menjaga keseimbangan

Posisi di tengah, yaitu
mengambil jalan antara dua
kutub ekstrem
(berlebihan/ekstremisme
(ghuluw) dan
lalai/mengurangi (tafrith)).

antara urusan dunia (hablun
minannas) dan  urusan
akhirat (hablun minallah),
antara pemikiran rasional
dan teks suci, serta antara
spiritualitas dan syariat.

Toleransi (Tasamuh)

Sikap lapang dada, ramah,
dan moderat dalam
menyikapi perbedaan, baik
perbedaan internal umat
Islam maupun perbedaan
keyakinan dengan umat
lain

Toleransi adalah
manifestasi dari
Wasathiyyah yang menolak
pemaksaan kehendak,
ekstremisme, dan
penghakiman, sejalan
dengan  prinsip  Islam

sebagai rahmat bagi seluruh

alam (rahmatan lil 'alamin).

Dari tiga pilar wasathiyyah tersebut dapat diintegrasikan ke dalam pembelajaran
Pendidikan Agama Islam yaitu:
Pertama (Al- Adl/Adil), dimaknai sebagai persamaan hak, menuntut sikap lurus dan konsisten
dengan menggunakan tolok ukur yang sama (bukan standar ganda). Keadilan berarti
menempatkan segala sesuatu pada porsinya (proporsional), memastikan hak diberikan kepada
pemiliknya secara efektif dan tepat waktu, serta tidak mengurangi atau melebihkan takaran
yang seharusnya (M. Quraish Shihab, 2020). Dalam Q.S An-Nahl [16]: 90 dijelaskan :

P80t (&l ATy &l LAl oo s AT 63 sl 2T Jaally 236 T &)

"Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu) berlaku adil dan berbuat kebajikan, memberi bantuan
kepada kerabat, dan Dia melarang dari perbuatan keji, kemungkaran, dan permusuhan. Dia
memberi pengajaran kepadamu agar kamu dapat mengambil pelajaran.”

Copyright (c) 2025 EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
1406


https://jurnalp4i.com/index.php/educational

EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran

Vol. 5 No. 4, November 2025

E-ISSN : 2775-2593 -
P-ISSN : 2775-2585 Jurnal P4l

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational

Penerapan konsep Adil (A4/-Adl) dalam Pendidikan Agama Islam (PAI) menuntut
adanya persamaan hak dan perlakuan lurus dari pendidik, di mana guru harus memberikan
perlakuan, penilaian, dan perhatian yang setara tanpa memandang latar belakang peserta didik.
Keadilan juga harus tecermin dalam kurikulum PAI yang proporsional, tidak hanya
menekankan aspek ritual (Figh), tetapi juga aspek moral (4khlak), sosial, dan pemikiran
(Mashuri & Afifah 2022). Kedua (Tawazun) keseimbangan dipandang Quraish Shihab sebagai
prinsip pokok dan prasyarat mutlak bagi terwujudnya keadilan. Keseimbangan terwujud
ketika kelompok yang beragam dapat bergerak menuju satu tujuan bersama, di mana setiap
bagian memenuhi syarat dan porsi memadai sesuai dengan fungsi spesifiknya (ukuran bagian
ditentukan oleh fungsinya, bukan kesamaan ukuran). Konsep ini meniru penciptaan alam
semesta oleh Allah yang diatur secara proporsional dan harmonis (M. Quraish Shihab, 2020)
seperti yang telah diatur dalam Q.S. Al-Bagarah [2]: 143. Keseimbangan (7awazun) menjadi
prasyarat mutlak bagi keadilan, berfungsi untuk memastikan PAI bergerak menuju
pembentukan insan kamil secara menyeluruh. Ini diwujudkan melalui integrasi ilmu
(menyeimbangkan ilmu agama dan ilmu umum) serta pengembangan karakter yang seimbang
antara spiritual, intelektual, dan social (Mashuri & Afifah 2022). Ketiga Toleransi (M. Quraish
Shihab, 2020) adalah sikap menerima penyimpangan yang dapat dibenarkan (Abdul Saman
Nasution, 2022), yang wajib dimiliki karena adanya perbedaan tak terhindarkan dan tuntutan
untuk bersatu demi mencapai kedamaian dan kemajuan (Said Ahmad Sarhan Lubis, 2021).
Bentuk toleransi paling mendasar dalam Islam adalah tidak adanya paksaan dalam memeluk
agama ("La ikraha fiddin") dalam Q.S. Al-

Bagarah [2]: 256:
"Tidak ada paksaan dalam (menganut) agama (Islam), sesungguhnya telah jelas (perbedaan)
antara jalan yang benar dengan jalan yang sesat."

Hal ini selaras dengan kehendak Allah agar setiap individu merasakan kedamaian
(Islam). Meskipun demikian, setelah seseorang memilih dan menerima akidah Islam, ia
otomatis terikat pada seluruh tuntunan dan kewajiban agama tersebut, sehingga tidak dapat
mengklaim kebebasan mutlak untuk mengabaikan perintah-Nya. Prinsip Toleransi dalam PAI
mengajarkan penghargaan terhadap perbedaan dan penanaman prinsip "La ikraha fiddin"
(tidak ada paksaan dalam beragama) untuk mencapai kedamaian. Toleransi ini juga mencakup
sikap dewasa dalam menyikapi perbedaan pandangan (Khilafiyah) dalam masalah agama.
Namun, PAT harus menyeimbangkan toleransi eksternal ini dengan penekanan pada komitmen
internal peserta didik terhadap syariat setelah mereka memilih akidah Islam, memastikan
toleransi tidak disalahartikan sebagai kebebasan mutlak untuk mengabaikan kewajiban agama
(Mashuri & Afifah 2022).

Dengan demikian pula wasathiyyah dapat diintegrasikan pada prinsip pendidikan
Islam yaitu dengan memasukkan unsur wasathiyyah seperti Prinsip Keseimbangan (A!/-
Tawazun), Prinsip Keadilan (A4/-'Ad[), dan Prinsip Toleransi. Pertama Prinsip Keseimbangan
(Al-Tawdzun) yang menuntut pengembangan pribadi secara proporsional dan harmonis di
semua lini. Fokus utamanya adalah menyeimbangkan tiga dimensi krusial: Rohani dan

Copyright (c) 2025 EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
1407


https://jurnalp4i.com/index.php/educational

EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran

Vol. 5 No. 4, November 2025

E-ISSN : 2775-2593 -
P-ISSN : 2775-2585 Jurnal P4l

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational

Jasmani (spiritualitas dan kesehatan/keterampilan), Dunia dan Akhirat (prestasi material tanpa
melupakan ukhrawi), serta integrasi antara Akal, Hati, dan Tindakan (rasionalitas, kepekaan
emosional, dan implementasi nyata). Tujuannya adalah melahirkan peserta didik yang utuh
dan mampu berinteraksi secara moderat tanpa berat sebelah. Kedua Prinsip Keadilan (A4/-'Adl)
dalam pendidikan wasathiyyah adalah landasan untuk bersikap objektif dan proporsional
dalam segala situasi, sekaligus menjamin pemenuhan hak dan kewajiban. Prinsip ini mendidik
peserta didik untuk menghukumi secara jujur dan melihat perbedaan pandangan, termasuk
dalam khilafiyah agama, secara adil tanpa bias, serta memastikan setiap individu mendapatkan
haknya dan melaksanakan kewajibannya dengan setara. Tujuannya adalah menciptakan
karakter yang tegak lurus, tidak menghakimi, dan mampu menegakkan kebenaran berdasarkan
data dan etika. Dan ketiga Prinsip Toleransi (4/-Tasamuh) menanamkan sikap terbuka, lapang
dada, dan menghargai keberagaman yang merupakan sunnatullah. Pendidikan ini mengajarkan
untuk menghormati perbedaan pendapat (khilafiyah) dalam internal umat Islam dan mengakui
hak hidup damai bagi pemeluk agama lain (koeksistensi), sesuai dengan batas syariat. Intinya
adalah membentuk peserta didik agar mampu berinteraksi secara inklusif di tengah pluralitas
masyarakat, menghindari fanatisme buta, serta menjaga persatuan tanpa mengorbankan
keyakinan dasar. Sebagai tindak lanjut dari hasil perumusan konsep wasathiyyah, disusun
indikator capaian pembelajaran yang dapat digunakan untuk mengukur implementasi nilai
moderasi dalam PAI, sebagaimana disajikan pada Tabel 2.

Tabel. 2 Contoh Indikator Keberhasilan Pada Siswa

Instrumen

Aspek Siswa Pilar & Indikator
Pengukuran

Al-Adl & Tawazun:
Menganalisis sumber keagamaan  Tes literasi keagamaan /

Daya Kritis secara adil dan menyusun Rubrik tugas analisis.
argumen yang seimbang
Toleransi & Al-Adl: Rubrik observasi
Perbedaan Menyikapi Menunjukkan sikap terbuka dan diskusi / Tes o
menghargai perbedaan pemahaman prinsip
pandangan. toleransi.
Tawazun & Al-Adl:
Berpartisipasi aktif dalam Observasi partisipasi /
Pola Interaksi Pro-Sosial kegiatan sosial dan Jurnal refleksi proyek
menyeimbangkan kesalehan kemanusiaan.

ritual & sosial.
Tawazun: Mengaitkan
Literasi Agama Moderat pemahaman agama dengan ilmu
umum dan konteks kontemporer.
Al-Adl & Toleransi:
Keberpihakan Keadilan Mengidentifikasi ketidakadilan Proyek observasi /
Sosial sosial dan merekomendasikan Analisis kasus keadilan.
solusi berbasis nilai Islam.

Tes esai / Rubrik
proyek interdisipliner.

Copyright (c) 2025 EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
1408


https://jurnalp4i.com/index.php/educational

EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran

Vol. 5 No. 4, November 2025

E-ISSN : 2775-2593 -
P-ISSN : 2775-2585 Jurnal P4l

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational

Pembahasan

Temuan pada Tabel 1 menegaskan bahwa wasathiyyah dalam Tafsir Al-Mishbah tidak
semata-mata dipahami sebagai sikap moderat normatif, tetapi sebagai prinsip teologis yang
mencakup dimensi keadilan, keseimbangan, dan toleransi secara integral. Pemaknaan ini
menunjukkan bahwa konsep wasathiyyah memiliki kedalaman teologis yang melampaui
sekadar kompromi sosial, karena berakar pada perintah ilahi dan visi normatif Al-Qur’an
dalam membentuk umat pertengahan (ummatan wasathan). Penafsiran Quraish Shihab
tersebut sejalan dengan pandangan Yusuf Al-Qardhawi yang menempatkan wasathiyyah
sebagai jalan lurus Islam yang menolak ekstremisme dan pengabaian dalam seluruh aspek
kehidupan keagamaan. Dengan demikian, wasathiyyah dapat dipahami sebagai kerangka
teologis yang tidak hanya bersifat konseptual, tetapi juga memiliki implikasi normatif bagi
pembentukan sikap keberagamaan yang adil, seimbang, dan toleran.

Makna Teologis Wasathiyyah
Dalam kamus bahasa Arab, kata wasathiyyah (ddawg) terambil dari kata wasatha (lawg)

yang mempunyai sekian banyak arti (M. Quraish Shihab, 2002). Dalam Al-Mu'jam al-Wasith
yang disusun oleh Lembaga Bahasa Arab Mesir antara lain dikemukakan (yang artinya):
“Wasath sesuatu adalah apa yang terdapat di antara kedua ujungnya dan ia adalah bagian
darinya... juga berarti pertengahan dari segala sesuatu. Jika dikatakan: syai'un wasath maka
itu berarti sesuatu itu antara baik dan buruk. Kata ini juga berarti 'apa yang dikandung oleh
kedua sisinya walaupun tidak sama'. Kata wasath juga berarti adil dan baik. (Ini disifati
tunggal atau bukan tunggal). Dalam Al-Qur'an, “dan demikian kami jadikan kamu ummatan
wasathan,” dalam arti penyandang keadilan atau orang-orang baik. Kalau Anda berkata,
'Dia dari wasath kaumnya', maka itu berarti dia termasuk yang terbaik dari kaumnya. Kata
ini juga bermakna lingkaran sesuatu atau lingkungannya” (M. Quraish Shihab, 2020).
Menurut M. Quraish Shihab (M. Quraish Shihab, 2020), hal ini selaras dengan QS. Al-

Maidah (5): 89 yang menerangkan terkait wasathiyaah sebagai berikut:

SlaT (sdalal e Laihl (e (nSLik 55 Alaks) 4551585

“Maka kafarat sumpah-sumpah kamu (yang kamu sengaja ucapkan sebagai sumpah lalu kamu
batalkan adalah), memberi makan sepuluh orang miskin, yaitu dari pertengahan yang kamu
berikan kepada keluarga kamu”

Memang masih ada kata-kata lain yang digunakan Al-Qur'an dan hadis Nabi yang
semakna dengan wasath atau mengandung substansi wasathiyyah. Dalam konteks uraian
tentang moderasi beragama, para pakar sering kali merujuk kepada ayat Al-Baqarah (2): 143
(M. Quraish Shihab, 2020) yang di atas yang lengkapnya berbunyi:

Copyright (c) 2025 EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
1409


https://jurnalp4i.com/index.php/educational

EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran

Vol. 5 No. 4, November 2025

E-ISSN : 2775-2593 -
PASSN:2775:2565 . Jurnal P4l

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational

@\Mtu;;u \W@iawjjtuﬁjwutumwztyﬁ s 6l (&ilas 1385
uquég_a;,su\uummﬁ_u\s I5 diae e LB Hae J3tal i e plaid W e 28
w5 L0521 Ll Al ) SGLE anl] A1 66

“Demikian pula Kami telah menjadikan kamu (umat Islam) umat pertengahan agar kamu
menjadi saksi atas (perbuatan) manusia dan agar Rasul (Nabi Muhammad) menjadi saksi atas
(perbuatan) kamu. Kami tidak menetapkan kiblat (Baitulmaqdis) yang (dahulu) kamu
berkiblat kepadanya, kecuali agar Kami mengetahui (dalam kenyataan) siapa yang mengikuti
Rasul dan siapa yang berbalik ke belakang. Sesungguhnya (pemindahan kiblat) itu sangat
berat, kecuali bagi orang yang telah diberi petunjuk oleh Allah. Allah tidak akan menyia-
nyiakan imanmu. Sesungguhnya Allah benar-benar Maha Pengasih lagi Maha Penyayang
kepada manusia”.

Quraish Shihab menafsirkan kelanjutan Surah Al-Baqarah ayat 143, yaitu frasa \535&":]
g.ulfﬂ\ He ;]:\.;‘.Z (agar kamu menjadi saksi atas manusia), dengan memperhatikan penggunaan

kata kerja masa mendatang (| 5:5§:J) Penggunaan bentuk ini mengisyaratkan bahwa umat

Islam di masa depan akan menghadapi perbedaan pandangan dan "pertarungan" intelektual
(akal) di tengah masyarakat. Meskipun demikian, umat Islam harus berpegang teguh pada sifat

Gz 9 4l (ummatan wasathan/ umat pertengahan) (M. Quraish Shihab, 2002). Sifat moderat

inilah yang nantinya akan menjadi rujukan dasar dan saksi penentu untuk menilai kebenaran
atau kekeliruan berbagai pandangan akal dan pemikiran manusia di sepanjang zaman.

Integrasi Wasathiyyah dalam Pendidikan Agama Islam

Konsep wasathiyyah, yang ditegaskan oleh Quraish Shihab melalui pilar A/-Adl
(Keadilan), Tawazun (Keseimbangan), dan Toleransi (M. Quraish Shihab, 2020) serta
diperkuat oleh Yusuf Al-Qardhawi sebagai "jalan yang lurus" yang menghindari ekstremisme
dan pengabaian, memiliki relevansi mendalam dalam pendidikan Islam, khususnya dalam
konteks integrasi ilmu pengetahuan dan pengembangan karakter yang seimbang antara
spiritual, intelektual, dan sosial. Relevansi inilah yang secara filosofis didukung oleh Al-Attas
melalui proyek Islamisasi [lmu Pengetahuan Kontemporer, yang memandang bahwa moderasi
dalam keilmuan hanya tercapai jika ilmu diletakkan dalam kerangka pandangan hidup Islam.
Inti dari kerangka ini adalah pemahaman terhadap konsep Din, yang dimaknai Al-Attas bukan
sekadar 'religion' ala Barat, melainkan kesatuan makna yang terpadu dari akar kata din,
meliputi keadaan berhutang, penyerahan diri, kuasa peradilan, dan kecenderungan alami, di
mana manusia (dana) secara natural berada dalam keadaan berhutang dan wajib menundukkan
diri kepada yang memberi hutang (dain), sehingga ilmu harus diarahkan pada tujuan
penyerahan diri yang utuh kepada Allah ( Muslih, Wahyudi & Amir Reza 2022).

Hal ini diperkuat dengan teori menurut Yusuf Al-Qardhawi dalam karyanya “Islam Jalan
Tengah’ menegaskan bahwa Islam adalah jalan tengah (wasathiyyah) yang melarang segala
bentuk sikap berlebihan (ekstremisme) dan penyia-nyiaan (pengabaian) dalam semua aspek:
akidah, ibadah, perilaku, hubungan sosial, hingga perundang-undangan (Yusuf Qardhawi,
2017). Sikap moderat ini adalah ciri khas dan tonggak utama Islam, yang oleh Allah disebut

Copyright (c) 2025 EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
1410


https://jurnalp4i.com/index.php/educational

EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran

Vol. 5 No. 4, November 2025

E-ISSN : 2775-2593 -
P-ISSN : 2775-2585 Jurnal P4l

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational

sebagai "jalan yang lurus" dan berbeda dari jalan "orang-orang yang dimurkai" atau "orang-
orang yang sesat." Allah menjadikan umat Islam sebagai "umat yang 'tengahan' (adil dan
lurus)" sesuai dengan (QS Al-Baqgarah [2]: 143) agar umat ini berfungsi sebagai saksi di dunia
dan akhirat, mengawasi setiap penyimpangan manusia dari garis tengah yang lurus (Samsudin,
Nasor, & Masykur 2023). Yusuf Al-Qardhawi juga mengemukakan ilmu-ilmu yang wajib
dipelajari sebagai relevansi moderasi beragama dalam pendidikan Islam (Yusuf Qardhawi,
2017).

Relevansi Metodologis Tafsir Maudu’i

Realisasi praktis dari wasathiyyah baik dalam aspek keseimbangan (7Tawazun) yang
menuntut integrasi ilmu pengetahuan, maupun sebagai "jalan yang lurus" yang menghindari
ekstremisme (Al-Qardhawi) serta implementasi Islamisasi [Imu (Al-Attas) yang berpusat pada
pemahaman utuh konsep Din, dapat diwujudkan secara metodologis melalui Tafsir Maudhu'i
(Tematik) (Yunus, Rohman & Jalaludin 2021). Metode Tafsir Maudhu'i berfungsi sebagai alat
krusial untuk menggali dan menyusun secara komprehensif seluruh prinsip Qur'ani dari
berbagai aspek (akidah, ibadah, perilaku, hubungan sosial, perundang-undangan) yang
disinggung Al-Qardhawi, sehingga menghasilkan panduan yang adil (4/-Adl) dan seimbang
sesuai pilar wasathiyyah (Yusuf Qardhawi, 2017). Dengan mengkaji seluruh ayat Al-Qur'an
pada suatu tema, Tafsir Maudhu'i memastikan bahwa ilmu-ilmu yang wajib dipelajari dalam
pendidikan Islam tidak parsial, melainkan terbingkai dalam pandangan hidup Islam yang
holistik (Yasif Maladi, 2021), sekaligus menyediakan paradigma Qur'ani yang diperlukan
untuk menyaring dan mengarahkan ilmu-ilmu kontemporer (sains) sesuai dengan tujuan
penyerahan diri yang diisyaratkan oleh konsep Din Al-Attas.

Menurut Al-Farmawi Metode tafsir maudhu’i dinilai sebagai metode yang paling cocok
digunakan di era modernkontemporer ini, setidaknya inilah yang disebutkan oleh Al-Farmawi
dalam kitabnya (Al-Farmawi, 2002: 50). Alasannya adalah karena ia mampu menjawab
berbagai permasalahan kekinian. Al-Farmawi menyatakan bahwa metode ini sangatlah
penting dan bertujuan agar dapat mengantisipasi perkembangan masa kini (Rohman et al.,
2021). Hal ini menjadi alasan tafsir Maudhu'i sangat relevan dan strategis untuk diaplikasikan
dalam dunia pendidikan Islam, karena metode ini menawarkan kerangka kerja untuk
menghubungkan wahyu dengan realitas kontemporer siswa. Dapat dikatakan bahwa
wasathiyyah (Keadilan, Keseimbangan, Toleransi) adalah tujuan utama Pendidikan Islam.
Secara filosofis, ia didukung oleh kerangka Konsep Din Al-Attas (Fauzan, 2021) untuk
Integrasi Ilmu dan menghindari ekstremisme. Secara metodologis, tujuan ini diwujudkan
melalui Tafsir Maudhu'i. Metode Maudhu'i menjamin bahwa PAI akan menghasilkan panduan
Qur'ani yang utuh, seimbang, dan relevan bagi siswa kontemporer, menjadikan mereka umat
yang baik (Anifah & Yunus 2022).

Implikasi Wasathiyah dalam Pendidikan Agama Islam

Implikasi praktis wasathiyyah dapat dilakukan revisi kurikulum PAI untuk memastikan
materi ajar secara eksplisit mendukung dan menginternalisasi nilai-nilai wasathiyyah,
sehingga PAI menjadi instrumen utama pembangunan karakter moderat (hakim, Miftahuddin
& Awwaliyah 2025). Seperti memasukkan unsur wasathiyyah dengan mengubah materi PAI
agar tidak hanya menekankan aspek ritual (figh) tetapi juga aspek sosial, moral, dan pemikiran.
Hal ini diwujudkan dengan memastikan pilar Al-Adl (Keadilan), Tawazun (Keseimbangan),
dan Toleransi (hakim, Miftahuddin & Awwaliyah 2025) tercermin dalam semua topik, juga

Copyright (c) 2025 EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
1411


https://jurnalp4i.com/index.php/educational

EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran

Vol. 5 No. 4, November 2025

E-ISSN : 2775-2593 -
P-ISSN : 2775-2585 Jurnal P4l

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational

perlu mengadopsi tafsir maudhu'i sebagai kerangka untuk membahas isu-isu kontemporer
(seperti hoax, bullying, atau etika digital) (Awwaliansyah, 2021) dari perspektif Al-Qur'an
secara komprehensif dan seimbang, menghindari penafsiran parsial yang ekstrem, dan juga
penguatan konsep Din: Memasukkan materi yang menjelaskan pandangan hidup Islam secara
utuh (seperti konsep Din Al-Attas) untuk memberikan paradigma yang kuat kepada siswa agar
mampu menyaring ilmu-ilmu umum dan informasi global.

Perlu pengubahan strategi pembelajaran dari yang bersifat dogmatis menjadi dialogis,
kritis, dan kolaboratif, yang mendorong siswa untuk menghargai perbedaan pandangan
(Khilafiyah) seperti Pembelajaran Berbasis Masalah (PBL) dan Proyek (PjBL) (Malinda,
Shabina, Ariyanto & Heri Haryadi 2024) dimana guru menggunakan kasus-kasus aktual
terkait isu SARA atau intoleransi di lingkungan sekitar sebagai bahan diskusi. Ini melatih
siswa menganalisis masalah secara adil dan menemukan solusi yang seimbang dan lain
sebagainya, serta pembiasaan karakter moderat dengan membudayakan musyawarah (A4/-Adl),
Penguatan toleransi (7asamuh) (Saputra & Choli, 2023) dengan menyelenggarakan program
pertukaran budaya atau kunjungan ke tempat ibadah agama lain (dengan tetap menjaga batasan
syar'), fokus pada pengenalan perbedaan sebagai sunnatullah, bukan sumber konflik, dan
membiasakan keseimbangan ibadah dan sosial (7awazun) contohnya pembiasaan salat
berjamaah harus diimbangi dengan kegiatan sosial seperti bakti sosial, pengumpulan donasi,
atau gotong royong, untuk menekankan bahwa kesalehan ritual harus paralel dengan kesalehan
sosial. Hal ini usulan desain instruksional yang disusun berdasarkan kerangka nilai dari Al-
Mishbah untuk diterapkan pada pendidikan dan pembelajaran pada siswa.

Hal ini perlu didukung dengan penguatan budaya sekolah yang menjadi ekosistem
membangun untuk menjadi cerminan nilai-nilai wasathiyyah (Hasyim, 2025), menciptakan
lingkungan belajar yang aman, inklusif, dan harmonis. Dapat dilakukan dengan penerapan
kebijakan anti-diskriminasi: Sekolah harus memiliki aturan yang jelas dan ditegakkan secara
adil (A/-Adl) mengenai larangan bullying, ujaran kebencian, atau diskriminasi berdasarkan
suku, ras, atau pandangan keagamaan (termasuk khilafiyah), di mana pada hal tersebut tetap
membutuhkan peran guru yang wajib menjadi model hidup moderat. Guru harus menunjukkan
sikap Toleransi dalam menghadapi keberagaman siswa dan menunjukkan keseimbangan
antara tuntutan kerja dan spiritualitas pribadi dan menyediakan platform bagi siswa untuk
mengekspresikan bakat dan minat mereka secara seimbang (misalnya, klub seni, olahraga, dan
kajian agama), memastikan tidak ada dominasi satu jenis kegiatan yang mengarah pada
ekstremitas (7awazun). Dengan menerapkan langkah-langkah tersebut akan menjadikan
pendidikan berbasis wasathiyyah berjalan dengan baik.

Indikator Capaian Metode Wasathiyyah

Untuk memastikan implementasi nilai-nilai wasathiyyah dalam pembelajaran
Pendidikan Agama Islam (PAI) dapat diukur secara jelas, diperlukan indikator pencapaian
yang konkret pada tingkat siswa. Indikator-indikator ini berfungsi sebagai pedoman untuk
menilai sejauh mana peserta didik mampu menerapkan prinsip keseimbangan (Tawazun),
keadilan (Al-Adl), dan toleransi dalam sikap, interaksi sosial, serta literasi keagamaan mereka.
Tabel 2 menyajikan indikator capaian siswa yang dirumuskan untuk memastikan nilai-nilai
wasathiyyah dapat diimplementasikan secara nyata dalam pembelajaran PAI. Indikator
tersebut mencakup kemampuan siswa menunjukkan keseimbangan berpikir (Tawazun),
keadilan dalam menilai situasi (Al-Adl), serta sikap toleran terhadap perbedaan pandangan
dan latar belakang. Selain itu, tabel ini juga menilai interaksi pro-sosial dan literasi keagamaan

Copyright (c) 2025 EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
1412


https://jurnalp4i.com/index.php/educational

EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran

Vol. 5 No. 4, November 2025

E-ISSN : 2775-2593 -
P-ISSN : 2775-2585 Jurnal P4l

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational

moderat, sehingga prinsip wasathiyyah tidak hanya menjadi konsep normatif, tetapi tercermin
dalam perilaku sehari-hari siswa. Dengan panduan Tabel 2, pendidik dapat memantau dan
mengevaluasi pencapaian siswa secara sistematis sekaligus menyesuaikan strategi
pembelajaran untuk memastikan internalisasi nilai moderasi berjalan secara optimal.

Dari analisis tersebut, dapat disimpulkan bahwa implementasi wasathiyyah dalam
pendidikan Islam tidak hanya menuntut pemahaman filosofis yang mendalam melalui pilar-
pilar wasathiyyah dan konsep Din al-Attas, tetapi juga membutuhkan metodologi
pembelajaran yang tepat , seperti pendekatan tafsir maudhu'i , untuk memahamkan teks agama
dengan konteks kontemporer secara relevan. Sinergi antara filosofi dan metodologi ini
menjadi dasar dalam menentukan indikator keberhasilan siswa yang konkret, terukur, dan
aplikatif. Indikator-indikator tersebut, sebagaimana disajikan dalam tabel 2, mencerminkan
kemampuan siswa untuk menunjukkan keseimbangan berpikir, keadilan dalam menilai,
toleransi terhadap perbedaan, interaksi pro-sosial, serta literasi agama moderat , yang
kesemuanya menegaskan penerapan nilai-nilai moderasi secara nyata dalam perilaku dan
sikap sehari-hari. Dengan demikian, tabel ini tidak hanya menjadi alat evaluasi, tetapi juga
peta implementasi praktis nilai wasathiyyah yang dapat dijadikan pedoman bagi pendidik
dalam menyusun strategi pembelajaran PAI yang holistik dan kontekstual.

KESIMPULAN

Kesimpulan dari analisis ini menunjukkan bahwa wasathiyyah (Keadilan, Keseimbangan,
dan Toleransi), yang diangkat sebagai solusi mendesak terhadap ekstremisme oleh
cendekiawan Muslim terkemuka, harus diarusutamakan dalam Pendidikan Agama Islam
(PAI). Kontribusi teoretis penelitian ini terletak pada penegasan bahwa filosofi moderasi yang
dianut (Shihab dan Al-Qardhawi) harus diperkuat dengan kerangka Konsep Din Al-Attas agar
integrasi ilmu berjalan seimbang. Secara praktis, PAI bertransformasi menjadi benteng anti-
ekstremisme melalui revisi kurikulum, strategi pembelajaran dialogis, dan penguatan budaya
sekolah, dengan Tafsir Maudhu'i diidentifikasi sebagai metodologi kunci (Al-Farmawi) untuk
menghasilkan panduan Qur'ani yang utuh dan kontekstual. Keberhasilan implementasi terukur
dari kemampuan siswa mencapai Tawazun (keseimbangan) dan Al-Adl (keadilan) dalam
berpikir dan berinteraksi sosial. Oleh karena itu, direkomendasikan penelitian lanjutan untuk
berfokus pada pengembangan dan pengujian efektivitas model instruksional PAI yang secara
terperinci berbasis metodologi Tafsir Maudhu'i di tingkat operasional.

DAFTAR PUSTAKA

Abiyyah Naufal Maula. (2023). Moderasi beragama sebagai upaya pencegahan ekstremisme
berbasis agama di Indonesia. Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam, 7 (2), 134-148.
https://journal.unipdu.ac.id/index.php/jppi/article/view/4876

Al-Hasyimi, M. L., & Khoirun Nisa (2024). Moderasi beragama di Indonesia dalam perspektif
figth pemikiran Yusuf Al-Qardhawi. Jurnal Keislaman, 7(1), Article 256.
https://doi.org/10.54298/jk.v7i1.256

Anifah, & Yunus, M. (2022). Implementasi wasathiyyah dalam pendidikan Islam kontemporer.
Jurnal Pendidikan Agama Islam, 10(2), 45-60.
https://repository.iainpare.ac.id/id/eprint/6753

Aris Munandar, S., & Amin, S. (2025). Contemporary interpretation of religious moderation in
the Qur’an: Thought analysis Quraish Shihab and its relevance in the Indonesian context.
QiST: Journal of Quran and Tafseer Studies, 2(3).

Copyright (c) 2025 EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
1413


https://jurnalp4i.com/index.php/educational
https://journal.unipdu.ac.id/index.php/jppi/article/view/4876
https://doi.org/10.54298/jk.v7i1.256
https://repository.iainpare.ac.id/id/eprint/6753

EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
Vol. 5 No. 4, November 2025
E-ISSN : 2775-2593 -~

P-ISSN : 2775-2585
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational Jurna I P4l

https://doi.org/10.23917/qist.v2i3.1448

Awwaliansyah, A. (2021). Tafsir maudhu'i dalam kurikulum PAI: Analisis relevansi
kontemporer. Jurnal Ilmiah Pendidikan Islam , 7(1), 22-35.
https://repository.ptig.ac.id/id/eprint/1680

Esposito, JL, & Yilmaz, I. (2018). Islam dan perjuangan untuk demokrasi dan moderasi. Jurnal
Demokrasi, 29 (4), 96—110. https://doi.org/10.1353/j0d.2018.0064

Fauzan, A. (2021). Integrasi ilmu dan pendidikan karakter dalam perspektif Al-Attas. Jurnal
Pendidikan Islam , 12(3), 101-115. http://repository.uin-suska.ac.id/id/eprint/88266

Firnanda, R., & Husnaini, M. (2024). Islamisasi ilmu ditengah arus modernitas: Analisis
tantangan dan peluang berdasarkan pandangan al-Faruqi dan al-Attas. A/-Hikmah: Jurnal
Pendidikan dan Pendidikan Agama Islam, 7(2), Article 4608. https://doi.org/10.36378/al-
hikmah.v7i2.4608

Hafez, MM (2017). Radikalisasi, kontra-terorisme, dan politik ketakutan. International Studies
Quarterly, 61 (1), 121-133. https://doi.org/10.1093/isq/sqw047

Harto, K. (2021). Pembelajaran Pendidikan Agama Islam berwawasan wasathiyyah. Jurnal
Pendidikan Islam, 12 (2), 201-214.
https://journal.uinjkt.ac.id/index.php/tarbiya/article/view/18854

Hashas, M., de Ruiter, J., & Vinding, N. (2018). Imam di Eropa Barat: Perkembangan,
transformasi, dan tantangan kelembagaan. Jurnal Muslim di Eropa, 7 (2), 123—-138.
https://doi.org/10.1163/22117954-12341371

Jamaluddin, M., Hasib, K., & Ardiansyah, M. (2025). Islamisasi dan integrasi ilmu pengetahuan
dalam perspektif Syed Muhammad Naquib al-Attas. Cognitive: Jurnal Pendidikan dan
Pembelajaran, 3(3), 15-26. https://doi.org/10.61743/cg.v3i3.159

Kamalia, S. (2025). Konsep Islamisasi ilmu menurut pemikiran Syed Naquib al-Attas dan
Ismail Raji al-Faruqi. IHSAN: Jurnal Pendidikan Islam, 3(4), Article 2109.
https://doi.org/10.61104/ihsan.v3i4.2109

Latifa, R., Fahri, M., & Mahida, N. F. (2021). Alat ukur sikap moderasi beragama (tesis).
Repository UIN Syarif Hidayatullah Jakarta.
https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/handle/123456789/67063

Munandar, S. A., & Amin, S. (2023). Contemporary interpretation of religious moderation in
the Qur’an: Thought analysis Quraish Shihab and its relevance in the Indonesian context.
QiST:  Journal of Quran  and  Tafseer  Studies, 2(3), 290-309.
https://doi.org/10.23917/qist.v213.1448

Muslih, M., Susanto, H., & Perdana, M. P. (2021). The paradigm of Islamization of knowledge
according to SMN Al-Attas (from Islamization of science to Islamic science). Tasfiyah:
Jurnal Pemikiran Islam, 5(1), 25—48. https.//doi.org/10.21111/tasfivah.v5il.5269

Nabila A. P., & Fadlullah, M. E. (2025). Wasathiyyah (moderasi beragama) dalam perspektif
Quraish Shihab. INCARE: International Journal of Educational Resources, 3(1).
https://doi.org/10.59689/incare.v311.390

Rahmadi, R., Syahbudin, A., & Barni, M. (2025). Tafsir ayat wasathiyyah dalam Al-Qur’an
dan implikasinya dalam konteks moderasi beragama di Indonesia. Jurnal limiah llmu
Ushuluddin. https://doi.org/10.18592/jiiu.v22i1.8572

Sahin, A. (2018). Isu-isu kritis dalam studi pendidikan Islam: Memikirkan kembali pedagogi
Islam.  British  Journal of  Religious  Education, 40 (4), 368-381.
https://doi.org/10.1080/01416200.2017.1405796

Samsudin, S., Nasor, M., & Masykur, R. (2023). Analisis Moderasi Beragama Perspektif Yusuf

Copyright (c) 2025 EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
1414


https://jurnalp4i.com/index.php/educational
https://doi.org/10.23917/qist.v2i3.1448
https://repository.ptiq.ac.id/id/eprint/1680
https://repository.ptiq.ac.id/id/eprint/1680
https://doi.org/10.1353/jod.2018.0064
http://repository.uin-suska.ac.id/id/eprint/88266
https://doi.org/10.36378/al-hikmah.v7i2.4608
https://doi.org/10.36378/al-hikmah.v7i2.4608
https://doi.org/10.1093/isq/sqw047
https://journal.uinjkt.ac.id/index.php/tarbiya/article/view/18854
https://doi.org/10.1163/22117954-12341371
https://doi.org/10.61743/cg.v3i3.159
https://doi.org/10.61104/ihsan.v3i4.2109
https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/handle/123456789/67063?utm_source=chatgpt.com
https://doi.org/10.23917/qist.v2i3.1448
https://doi.org/10.21111/tasfiyah.v5i1.5269
https://doi.org/10.59689/incare.v3i1.390
https://doi.org/10.18592/jiiu.v22i1.8572
https://doi.org/10.1080/01416200.2017.1405796

EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran

Vol. 5 No. 4, November 2025

E-ISSN : 2775-2593 -
P-ISSN : 2775-2585 Jurna | P4l

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational

Al-Qardhawi dan M. Quraish Shihab Serta Relevansinya terhadap Pendidikan
Islam. JIIP-Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan, 6(5), 3647-3657.
https://doi.org/10.54371/jiip.v615.2005

Samsudin, S., Nasor, M., & Masykur, R. (2023). Analisis moderasi beragama perspektif Yusuf
Al-Qardhawi dan M. Quraish Shihab serta relevansinya terhadap pendidikan Islam. JIIP
- Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan, 6(5), 3647-3657.
https://doi.org/10.54371/jiip.v615.2005

Shihab, M. Q. (2019). Wasathiyyah: Wawasan Islam tentang moderasi beragama. Tangerang:
PT Lentera Hati. https://perpuskita.perpustakaandigital.com/detail/wasathiyyah--
wawasan-islam-tentang-moderasi-beragama/66675 perpuskita.perpustakaandigital.com

Siregar, N., Aprison, W., Rostiana, H., Khamim, S., & Yaldi, Y. (2024). Islamisasi ilmu; telaah
konsep Muhammad Naquib al-Attas dan relevansinya dengan pendidikan Islam di
Indonesia. Pendas: Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar, 9(1), Article 11733.
https://doi.org/10.23969/jp.v9i1.11733

Sulistyarini, S., & Khusnan, M. (2022). Moderasi beragama perspektif M. Quraish Shihab
dalam pendidikan Islam. Jurnal Pendidikan Islam Indonesia, 6 (2), 189-203.
https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/jpii/article/view/14567

Sumarto, S., & Kholilah, S. (2019). Islam Nusantara dan moderasi beragama dalam masyarakat
multikultural. Jurnal Sosiologi Reflektif, 13 (2), 271-286.
https://ejournal.uin-suka.ac.id/isoshum/sosiologireflektif/article/view/1624

Ulinnuha, M., & Nafisah, M. (2025). Moderasi beragama perspektif Hasbi Ash-Shiddieqy,
Hamka, dan Quraish Shihab. SUHUF, 13(1). https://doi.org/10.22548/shf.v13i1.519

Ulinnuha, M., & Nafisah, Z. (2020). Moderasi beragama dalam perspektif ulama kontemporer
global. Jurnal Teologia, 31 (1), 55-72.
https://doi.org/10.21580/te0.2020.31.1.XXXX

Ulinnuha, M., & Nafisah, Z. (2020). Moderasi beragama perspektif ulama kontemporer. Jurnal
Teologia, 31 (1), 55-72.
https://journal.walisongo.ac.id/index.php/theologia/article/view/6107

Zuhdi, M. (2018). Menantang Muslim moderat: Sekolah Muslim di Indonesia di tengah
konservatisme agama. Agama, 9 (10), 310. https://doi.org/10.3390/rel9100310

Copyright (c) 2025 EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
1415


https://jurnalp4i.com/index.php/educational
https://doi.org/10.54371/jiip.v6i5.2005
https://doi.org/10.54371/jiip.v6i5.2005
https://perpuskita.perpustakaandigital.com/detail/wasathiyyah--wawasan-islam-tentang-moderasi-beragama/66675
https://perpuskita.perpustakaandigital.com/detail/wasathiyyah--wawasan-islam-tentang-moderasi-beragama/66675
https://perpuskita.perpustakaandigital.com/detail/wasathiyyah--wawasan-islam-tentang-moderasi-beragama/66675?utm_source=chatgpt.com
https://doi.org/10.23969/jp.v9i1.11733
https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/jpii/article/view/14567
https://ejournal.uin-suka.ac.id/isoshum/sosiologireflektif/article/view/1624
https://doi.org/10.22548/shf.v13i1.519
https://doi.org/10.21580/teo.2020.31.1.XXXX
https://journal.walisongo.ac.id/index.php/theologia/article/view/6107
https://doi.org/10.3390/rel9100310

