
EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

Vol. 5 No. 4, November 2025 

E-ISSN : 2775-2593  

P-ISSN : 2775-2585 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational 
 

 
Copyright (c) 2025 EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

1402  
 

MODERASI BERAGAMA PERSPEKTIF TAFSIR AL-MISHBAH KARYA M. 

QURAISH SHIHAB SEBAGAI PRINSIP PENDIDIKAN ISLAM 

 

Azkia Faiqotun Ni’mah 1, Enjang Burhanudin Yusuf 2 

Universitas Islam Negeri Prof. K.H. Saifuddin Zuhri Purwokerto1,2 
e-mail: nimahazkia1@gmail.com  

 

ABSTRAK 

Ekstremisme dan terorisme berdalih agama merupakan ancaman serius bagi kohesi sosial dan 

stabilitas nasional, sehingga menuntut wasathiyyah (moderasi beragama) sebagai solusi 

fundamental. Wasathiyyah yang mencakup pilar Keadilan (Al-Adl), Keseimbangan 

(Tawazun), dan Toleransi adalah penyeimbang terhadap liberalisme tanpa batas dan 

radikalisme kaku. Mengingat fenomena ini sering dimotori oleh penafsiran dalil yang rigid, 

integrasi konsep moderasi ke dalam Pendidikan Agama Islam (PAI) menjadi imperatif. 

Penelitian ini bertujuan mengisi kesenjangan literatur konseptual dengan merumuskan desain 

strategis untuk mengintegrasikan nilai-nilai wasathiyyah ke dalam PAI, dengan menjadikan 

Tafsir Al-Mishbah karya M. Quraish Shihab sebagai basis filosofis dan metodologis utama. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif murni dengan desain studi kepustakaan 

(library research), menjadikan Tafsir Al-Mishbah sebagai data primer. Data diolah 

menggunakan metode Analisis Isi (Content Analysis) dengan pendekatan Tafsir Maudhu'i 

(Tematik), untuk mengklasifikasikan substansi wasathiyyah ke dalam ranah PAI (kurikulum, 

pedagogi, evaluasi, dan budaya sekolah). Hasil dari penelitian ini menerangkan bahwa 

integrasi wasathiyyah ke dalam PAI harus didukung secara filosofis oleh Konsep Din Al-Attas 

(untuk keseimbangan ilmu) dan secara metodologis oleh Tafsir Maudhu'i (untuk panduan 

Qur'ani yang utuh dan kontekstual). Secara praktis, desain strategis mencakup (1) revisi 

kurikulum yang seimbang (Al-Adl dan Tawazun); (2) strategi pembelajaran dialogis, kritis, 

dan kolaboratif; dan (3) penguatan budaya sekolah anti-diskriminasi. Indikator keberhasilan 

siswa diukur dari kemampuan mereka mencapai Keadilan (Al-Adl) dalam berpikir kritis dan 

Keseimbangan (Tawazun) dalam interaksi pro-sosial. Dengan demikian dapat dusimpulkan 

bahwa wasathiyyah adalah solusi anti-ekstremisme yang harus diarusutamakan dalam PAI. 

PAI harus bertransformasi menjadi benteng intelektual yang membentuk individu Muslim 

seimbang (mutawassit) melalui penerapan metodologi Tafsir Maudhu'i, sehingga 

menghasilkan panduan kontekstual dan indikator capaian yang terukur. 

Kata Kunci: Wasathiyyah, Tafsir Maudhu'i, Pendidikan Agama Islam (PAI). 

 

ABSTRACT  

Extremism and religious terrorism pose a serious threat to social cohesion and national 

stability, demanding wasathiyyah (religious moderation) as a fundamental solution. 

Wasathiyyah encompasses the pillars of Justice (Al-Adl), Balance (Tawazun), and Tolerance, 

serving as a counterweight to both limitless liberalism and rigid radicalism. Given that this 

phenomenon is driven by rigid textual interpretation, the integration of moderation concepts 

into Islamic Religious Education (PAI) is imperative. This research aims to address the gap in 

conceptual literature by formulating a strategic design for integrating wasathiyyah values into 

PAI, utilizing M. Quraish Shihab's Tafsir Al-Mishbah as the primary philosophical and 

methodological basis. The study employs a purely qualitative approach with a library research 

design, treating Tafsir Al-Mishbah as the primary data. Data was processed using Content 

https://jurnalp4i.com/index.php/educational
mailto:nimahazkia1@gmail.com


EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

Vol. 5 No. 4, November 2025 

E-ISSN : 2775-2593  

P-ISSN : 2775-2585 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational 
 

 
Copyright (c) 2025 EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

1403  
 

Analysis with the Tafsir Maudhu'i (Thematic Interpretation) approach, classifying the 

substance of wasathiyyah within the domain of PAI. The findings indicate that the integration 

of wasathiyyah into PAI must be philosophically supported by Al-Attas's Concept of Din (for 

the balance of knowledge) and methodologically by Tafsir Maudhu'i (for comprehensive and 

contextual Qur'anic guidance). Practically, the strategic design includes (1) curriculum 

revision ensuring balance (Al-Adl and Tawazun); (2) dialogical, critical, and collaborative 

learning strategies; and (3) reinforcement of an anti-discrimination school culture. Student 

success indicators are measured by their ability to achieve Justice (Al-Adl) in critical thinking 

and Balance (Tawazun) in pro-social interaction. Therefore, wasathiyyah is the anti-extremism 

solution that must be mainstreamed in PAI. PAI must transform into an intellectual fortress 

that shapes balanced (mutawassit) Muslim individuals through the application of the Tafsir 

Maudhu'i methodology, yielding contextual guidance and measurable achievement indicators. 

Keywords: Wasathiyyah, Tafsir Maudhu'i, Islamic Religious Education (PAI). 

 

PENDAHULUAN 

Ekstremisme dan radikalisasi berbasis agama tidak dapat dilepaskan dari konteks politik 

global dan kebijakan kontra-terorisme yang sering kali memproduksi narasi ketakutan serta 

memperdalam polarisasi sosial (Hafez, 2017). Kondisi ini menunjukkan bahwa pendekatan 

keamanan semata tidak cukup untuk mengatasi ekstremisme. Oleh karena itu, penguatan 

moderasi beragama menjadi strategi yang lebih konstruktif, karena Islam moderat dipandang 

mampu menjembatani nilai-nilai keagamaan dengan demokrasi, pluralisme, dan penolakan 

terhadap kekerasan (Esposito & Yilmaz, 2018). Dalam konteks global yang semakin 

terpolarisasi, wasathiyyah tidak hanya berfungsi sebagai pilihan teologis, tetapi juga kebutuhan 

sosial-politik untuk membangun kehidupan yang damai dan inklusif. Pentingnya moderasi ini 

telah ditekankan oleh cendekiawan Muslim global seperti Yūsuf al-Qarḍawī, Wahbah az-

Zuḥailī, dan Syekh Aḥmad aṭ-Ṭayyib (Ulinnuha & Nafisah, 2020), terutama sebagai respons 

atas ekstremisme yang dipicu oleh penafsiran teks agama yangtual dan kaku. Dalam konteks 

Indonesia yang multikultural, moderasi beragama memiliki relevansi yang kuat karena Islam 

tidak dapat dipahami secara tunggal, melainkan tumbuh dalam keragaman sosio-historis dan 

budaya Nusantara (Sumarto & Kholilah, 2019). Tantangan utama moderasi beragama adalah 

mengaktualisasikan iman dan takwa dalam kehidupan berbangsa dan bernegara guna mencegah 

radikalisme, eksklusivisme, dan intoleransi, serta mewujudkan masyarakat multikultural yang 

damai. 

Di Indonesia, moderasi beragama telah menjadi arus utama wacana Islam kontemporer 

yang dikembangkan oleh tokoh-tokoh seperti Abdurrahman Wahid, Nurcholish Madjid, 

Syafi'i Ma'arif, Azyumardi Azra, dan Muhammad Quraish Shihab. Moderasi dipahami sebagai 

jalan tengah yang menjembatani liberalisme tanpa batas dan radikalisme kaku. Quraish Shihab 

secara khusus menegaskan konsep wasathiyyah melalui pendekatan tafsir kontekstual dan 

komprehensif dalam Tafsir Al-Mishbah , yang secara konsisten mengedepankan nilai 

keseimbangan, toleransi, dan anti-ekstremisme. Integrasi nilai moderasi beragama dalam 

kurikulum pendidikan agama menjadi kebutuhan mendesak dalam menanggapi meningkatnya 

radikalisme dan intoleransi berbasis agama (Zuhdi, 2018). Prinsip wasathiyyah berfungsi 

sebagai kerangka normatif dan praktis dalam mencegah ekstremisme keagamaan dengan 

menyeimbangkan antara keteguhan akidah dan keterbukaan sosial (Hashas et al., 2018). PAI 

https://jurnalp4i.com/index.php/educational


EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

Vol. 5 No. 4, November 2025 

E-ISSN : 2775-2593  

P-ISSN : 2775-2585 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational 
 

 
Copyright (c) 2025 EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

1404  
 

berperan strategis dalam menginternalisasi nilai toleransi, keseimbangan, dan anti-kekerasan 

melalui kurikulum dan metodologi yang holistik serta kontekstual, dengan tekanan maqāṣid 

al-syarī'ah dan menghindari penafsiran tekstualis yang kaku (Sahin, 2018). Dengan demikian, 

PAI berfungsi sebagai benteng intelektual dalam membentuk Muslim moderat (mutawassiṭ) 

yang adaptif dan berkontribusi bagi ketahanan sosial dan nasional. 

Kajian terdahulu telah memberikan landasan penting terkait pengembangan moderasi 

beragama dalam Pendidikan Agama Islam (PAI). Harto (2021) menyoroti pengembangan 

pembelajaran PAI berwawasan wasathiyyah melalui integrasi pendekatan dogmatis-normatif 

dan saintifik-kontekstual, sementara Sulistyarini dan Khusnan (2022) mengkaji relevansi 

moderasi beragama perspektif M. Quraish Shihab dalam Pendidikan Islam dengan penekanan 

pada nilai toleransi dan ketenangan. Namun, literatur yang ada masih didominasi pendekatan 

konsep dan pengembangan model makro (kurikulum dan pembelajaran), serta belum mengkaji 

secara mendalam integrasi metodologi wasathiyyah perspektif M. Quraish Shihab ke dalam 

desain konkret materi ajar dan aktivitas pembelajaran PAI pada tingkat implementasi. 

Berangkat dari ancaman ekstremisme berbasis agama yang menegaskan urgensi 

wasathiyyah sebagai solusi fundamental (Abiyyah Naufal Maula, 2023), penelitian ini 

bertujuan mengisi kesenjangan tersebut dengan merancang strategi desain integrasi nilai-nilai 

wasathiyyah dalam PAI berbasis Tafsir Al-Mishbah karya M. Quraish Shihab. Kebaruan 

penelitian ini terletak pada penguraian konsepsi wasathiyyah Quraish Shihab, penurunan 

prinsip-prinsip pendidikannya, serta formulasi desain PAI yang aplikatif dan 

transformatifmeliputi kurikulum, strategi pembelajaran, budaya sekolah, dan indikator 

capaian peserta didik sebagai model instruksional yang secara nyata ekstremisme. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini mengadopsi pendekatan kualitatif murni dengan desain studi kepustakaan 

(library research), yang berfokus pada pemahaman mendalam terhadap konsep dan 

interpretasi teks. Data primer penelitian adalah kitab Tafsir Al-Mishbah karya M. Quraish 

Shihab, didukung oleh data sekunder berupa literatur tentang wasathiyyah dan Pendidikan 

Agama Islam (PAI) sebagai kerangka teoritis. Teknik pengumpulan data menggunakan 

dokumentasi, meliputi inventarisasi dan penelaahan kritis sumber-sumber tertulis. Data yang 

terkumpul kemudian diolah menggunakan metode Analisis Isi (Content Analysis) dengan 

pendekatan Tafsir Maudhu'i (Tematik). Proses analisis ini mencakup penentuan tema sentral 

(wasathiyyah), penghimpunan dan penafsiran ayat Al-Qur'an, dan penetapan unit analisis 

(kutipan tafsir) untuk diklasifikasikan ke dalam kategori substansi wasathiyyah (keadilan, 

keseimbangan, toleransi) dan ranah penerapannya dalam PAI (kurikulum, pedagogi, evaluasi, 

dan budaya sekolah), hingga akhirnya menyusun sintesis berupa desain strategis PAI. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Bagian ini menyajikan temuan penelitian dan analisis kritis secara eksplisit dalam 

kerangka subjudul Hasil dan Pembahasan. Penyajian diawali dengan deskripsi sistematis data 

terolah, yang bertujuan mengonfirmasi landasan faktual temuan yang berkaitan dengan konsep 

wasathiyyah dalam Tafsir Al-Mishbah. Selanjutnya, Pembahasan mengimplementasikan 

https://jurnalp4i.com/index.php/educational


EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

Vol. 5 No. 4, November 2025 

E-ISSN : 2775-2593  

P-ISSN : 2775-2585 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational 
 

 
Copyright (c) 2025 EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

1405  
 

interpretasi akademis, di mana temuan empiris dianalisis secara mendalam dan 

dikontekstualisasikan dalam diskursus teoretis wasathiyyah M. Quraish Shihab. Pemisahan 

metodologis kedua subjudul ini tidak hanya memfasilitasi kejelasan antara data yang 

ditemukan dan signifikansi temuan tersebut, tetapi juga memperkuat koneksi antara hasil 

analisis isi teks dan implikasinya terhadap literatur Pendidikan Agama Islam. 

 

Hasil 

Moderasi beragama menurut M. Quraish Shihab disebut dengan wasathiyah. Konsep 

moderasi beragama/ wasathiyyah secara etimologis berakar dari dua istilah (M. Quraish 

Shihab, 2020). Kata Moderasi berasal dari bahasa Latin, moderatio, yang secara harfiah berarti 

"kesedangan" (tidak berlebihan dan tidak berkekurangan) (Latifa, Fahri, & Mahida, 2021). 

Evolusi terminologi ini dalam bahasa Inggris menghasilkan kata moderation, yang mencakup 

makna rata-rata (average), baku (standard), inti (core), dan tidak berpihak (non-aligned). 

Terminologi ini sering dipadankan dengan istilah Arab wasath atau tawassuth, yang 

menegaskan posisi tengah yang ideal, bukan ekstrem (Syahbudin & Barni, 2024). 

M. Quraish Shihab memandang wasathiyyah dengan tiga pilar yang menjadi 

karakteristiknya antara lain: Al-Adl (Keadilan): Persamaan hak; Sikap lurus, konsisten, dan 

proporsional (menempatkan sesuatu pada porsinya), Tawazun (Keseimbangan): Prasyarat 

keadilan; Keteraturan proporsional di mana setiap elemen memenuhi fungsi spesifiknya untuk 

mencapai harmoni, Toleransi: Menerima perbedaan yang tak terhindarkan dan tuntutan 

persatuan ("La ikraha fiddin") (M. Quraish Shihab, 2020). Hal ini dapat dilihat dari karyanya 

tafsir Al- Mishbah yang mana di dalamnya menerangkan tentang moderasi beragama (M. 

Quraish Shihab, 2020) seperti: 

 

 1. Q.S Al-Baqarah ayat 143: 

ا 
ً
 وَسَط

ً
ة مَّ

ُ
مْ أ

ُ
نَاك

ْ
لِكَ جَعَل

َ
ذ
َ
 وَك

“Demikianlah Kami jadikan kamu ummatan wasathan.” 

 

 2. Q.S An-Nisa' · Ayat 58 

 

مُوْا بِ  
ُ
حْك

َ
نْ ت

َ
اسِ ا مْتُمْ بَيْنَ النَّ

َ
ا حَك

َ
 وَاِذ

ۙ
هْلِهَا

َ
ى ا

ٰٰٓ
مٰنٰتِ اِل

َ ْ
وا الْ دُّ

َ
ؤ
ُ
نْ ت

َ
مْ ا

ُ
مُرُك

ْ
َ يَأ

ه
مْ اِنَّ اللّٰ

ُ
ك
ُ
ا يَعِظ َ نِعِمَّ

ه
عَدْلِِۗ اِنَّ اللّٰ

ْ
ال

انَ سَمِيْعًا ۢ بَصِيْرًا 
َ
َ ك

ه
ِۗ اِنَّ اللّٰ  بِه 

“Sesungguhnya Allah menyuruh kamu menyampaikan amanah kepada pemiliknya. Apabila 

kamu menetapkan hukum di antara manusia, hendaklah kamu tetapkan secara adil. 

Sesungguhnya Allah memberi pengajaran yang paling baik kepadamu. Sesungguhnya Allah 

Maha Mendengar lagi Maha Melihat” 

Berdasarkan hasil analisis isi terhadap Tafsir Al-Mishbah, makna teologis wasathiyyah 

menurut M. Quraish Shihab dapat dirumuskan ke dalam tiga pilar utama. Ringkasan hasil 

perumusan tersebut disajikan dalam Tabel 1. 

 

 

 

 

https://jurnalp4i.com/index.php/educational


EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

Vol. 5 No. 4, November 2025 

E-ISSN : 2775-2593  

P-ISSN : 2775-2585 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational 
 

 
Copyright (c) 2025 EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

1406  
 

Tabel. 1 Makna Teologis Dari Wasathiyyah Melalui Tiga Pilar Wasathiyah Menurut M. 

Quraish Shihab 

 

 Dari tiga pilar wasathiyyah tersebut dapat diintegrasikan ke dalam pembelajaran 

Pendidikan Agama Islam yaitu: 

Pertama (Al- Adl/Adil), dimaknai sebagai persamaan hak, menuntut sikap lurus dan konsisten 

dengan menggunakan tolok ukur yang sama (bukan standar ganda). Keadilan berarti 

menempatkan segala sesuatu pada porsinya (proporsional), memastikan hak diberikan kepada 

pemiliknya secara efektif dan tepat waktu, serta tidak mengurangi atau melebihkan takaran 

yang seharusnya (M. Quraish Shihab, 2020). Dalam Q.S An-Nahl [16]: 90 dijelaskan : 

 

وَٱ رِ 
َ
نك
ُ ۡ
وَٱلۡ ءِ 

ٰٓ
ا
َ
فَحۡش

ۡ
ٱل عَنِ  وَيَنۡهَىٰ  قُرۡبَىٰ 

ۡ
ٱل ذِي  ئِ 

ٰٓ
وَإِيتَا نِ 

ٰ
ِحۡسَـ

ۡ
وَٱلۡ عَدۡلِ 

ۡ
بِٱل مُرُ 

ۡ
يَأ  َ

َّ
ٱللَّ مۡ  إِنَّ 

ُ
ك
َّ
عَل
َ
ل مۡ 

ُ
ك
ُ
يَعِظ يِِۚ 

ۡ
بَغ

ۡ
ل

رُونَ 
َّ
ك
َ
ذ
َ
 ت

 

"Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu) berlaku adil dan berbuat kebajikan, memberi bantuan 

kepada kerabat, dan Dia melarang dari perbuatan keji, kemungkaran, dan permusuhan. Dia 

memberi pengajaran kepadamu agar kamu dapat mengambil pelajaran." 

 

 

Konsep Penjelasan Implikasi Teologis 

Keadilan (Al-'Adl) 

Wasath diartikan sebagai 

"adil" dan "pilihan terbaik." 

Umat Islam diposisikan 

sebagai umat yang adil, 

yang tidak memihak pada 

ekstremitas. 

Menjadi umat yang 

proporsional dalam menilai 

dan bertindak, menjauhi 

kezaliman dan bias. 

Menegakkan keadilan 

adalah perintah ilahi. 

Pertengahan/Keseimbangan 

(Tawazun) 

Posisi di tengah, yaitu 

mengambil jalan antara dua 

kutub ekstrem 

(berlebihan/ekstremisme 

(ghuluw) dan 

lalai/mengurangi (tafrith)). 

Menjaga keseimbangan 

antara urusan dunia (hablun 

minannas) dan urusan 

akhirat (hablun minallah), 

antara pemikiran rasional 

dan teks suci, serta antara 

spiritualitas dan syariat. 

Toleransi (Tasamuh) 

Sikap lapang dada, ramah, 

dan moderat dalam 

menyikapi perbedaan, baik 

perbedaan internal umat 

Islam maupun perbedaan 

keyakinan dengan umat 

lain 

Toleransi adalah 

manifestasi dari 

Wasathiyyah yang menolak 

pemaksaan kehendak, 

ekstremisme, dan 

penghakiman, sejalan 

dengan prinsip Islam 

sebagai rahmat bagi seluruh 

alam (rahmatan lil 'alamin). 

https://jurnalp4i.com/index.php/educational


EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

Vol. 5 No. 4, November 2025 

E-ISSN : 2775-2593  

P-ISSN : 2775-2585 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational 
 

 
Copyright (c) 2025 EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

1407  
 

 

Penerapan konsep Adil (Al-Adl) dalam Pendidikan Agama Islam (PAI) menuntut 

adanya persamaan hak dan perlakuan lurus dari pendidik, di mana guru harus memberikan 

perlakuan, penilaian, dan perhatian yang setara tanpa memandang latar belakang peserta didik. 

Keadilan juga harus tecermin dalam kurikulum PAI yang proporsional, tidak hanya 

menekankan aspek ritual (Fiqh), tetapi juga aspek moral (Akhlak), sosial, dan pemikiran 

(Mashuri & Afifah 2022). Kedua (Tawazun) keseimbangan dipandang Quraish Shihab sebagai 

prinsip pokok dan prasyarat mutlak bagi terwujudnya keadilan. Keseimbangan terwujud 

ketika kelompok yang beragam dapat bergerak menuju satu tujuan bersama, di mana setiap 

bagian memenuhi syarat dan porsi memadai sesuai dengan fungsi spesifiknya (ukuran bagian 

ditentukan oleh fungsinya, bukan kesamaan ukuran). Konsep ini meniru penciptaan alam 

semesta oleh Allah yang diatur secara proporsional dan harmonis (M. Quraish Shihab, 2020) 

seperti yang telah diatur dalam Q.S. Al-Baqarah [2]: 143. Keseimbangan (Tawazun) menjadi 

prasyarat mutlak bagi keadilan, berfungsi untuk memastikan PAI bergerak menuju 

pembentukan insan kamil secara menyeluruh. Ini diwujudkan melalui integrasi ilmu 

(menyeimbangkan ilmu agama dan ilmu umum) serta pengembangan karakter yang seimbang 

antara spiritual, intelektual, dan social (Mashuri & Afifah 2022). Ketiga Toleransi (M. Quraish 

Shihab, 2020) adalah sikap menerima penyimpangan yang dapat dibenarkan (Abdul Saman 

Nasution, 2022), yang wajib dimiliki karena adanya perbedaan tak terhindarkan dan tuntutan 

untuk bersatu demi mencapai kedamaian dan kemajuan (Said Ahmad Sarhan Lubis, 2021). 

Bentuk toleransi paling mendasar dalam Islam adalah tidak adanya paksaan dalam memeluk 

agama ("La ikraha fiddin") dalam Q.S. Al- 

 

Baqarah [2]: 256: 

 ِِۚ
ي 
َ
غ
ۡ
دُ مِنَ ٱل

ۡ
ش نَ ٱلرُّ بَيَّ د تَّ

َ
ينِِۖ ق ِ

رَاهَ فِي ٱلد 
ۡ
 إِك

ٰٓ َ
 لْ

 

"Tidak ada paksaan dalam (menganut) agama (Islam), sesungguhnya telah jelas (perbedaan) 

antara jalan yang benar dengan jalan yang sesat." 

 

Hal ini selaras dengan kehendak Allah agar setiap individu merasakan kedamaian 

(Islam). Meskipun demikian, setelah seseorang memilih dan menerima akidah Islam, ia 

otomatis terikat pada seluruh tuntunan dan kewajiban agama tersebut, sehingga tidak dapat 

mengklaim kebebasan mutlak untuk mengabaikan perintah-Nya. Prinsip Toleransi dalam PAI 

mengajarkan penghargaan terhadap perbedaan dan penanaman prinsip "La ikraha fiddin" 

(tidak ada paksaan dalam beragama) untuk mencapai kedamaian. Toleransi ini juga mencakup 

sikap dewasa dalam menyikapi perbedaan pandangan (Khilafiyah) dalam masalah agama. 

Namun, PAI harus menyeimbangkan toleransi eksternal ini dengan penekanan pada komitmen 

internal peserta didik terhadap syariat setelah mereka memilih akidah Islam, memastikan 

toleransi tidak disalahartikan sebagai kebebasan mutlak untuk mengabaikan kewajiban agama 

(Mashuri & Afifah 2022). 

 Dengan demikian pula wasathiyyah dapat diintegrasikan pada prinsip pendidikan 

Islam yaitu dengan memasukkan unsur wasathiyyah seperti Prinsip Keseimbangan (Al-

Tawāzun), Prinsip Keadilan (Al-'Adl), dan Prinsip Toleransi. Pertama Prinsip Keseimbangan 

(Al-Tawāzun) yang menuntut pengembangan pribadi secara proporsional dan harmonis di 

semua lini. Fokus utamanya adalah menyeimbangkan tiga dimensi krusial: Rohani dan 

https://jurnalp4i.com/index.php/educational


EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

Vol. 5 No. 4, November 2025 

E-ISSN : 2775-2593  

P-ISSN : 2775-2585 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational 
 

 
Copyright (c) 2025 EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

1408  
 

Jasmani (spiritualitas dan kesehatan/keterampilan), Dunia dan Akhirat (prestasi material tanpa 

melupakan ukhrawi), serta integrasi antara Akal, Hati, dan Tindakan (rasionalitas, kepekaan 

emosional, dan implementasi nyata). Tujuannya adalah melahirkan peserta didik yang utuh 

dan mampu berinteraksi secara moderat tanpa berat sebelah. Kedua Prinsip Keadilan (Al-'Adl) 

dalam pendidikan wasathiyyah adalah landasan untuk bersikap objektif dan proporsional 

dalam segala situasi, sekaligus menjamin pemenuhan hak dan kewajiban. Prinsip ini mendidik 

peserta didik untuk menghukumi secara jujur dan melihat perbedaan pandangan, termasuk 

dalam khilafiyah agama, secara adil tanpa bias, serta memastikan setiap individu mendapatkan 

haknya dan melaksanakan kewajibannya dengan setara. Tujuannya adalah menciptakan 

karakter yang tegak lurus, tidak menghakimi, dan mampu menegakkan kebenaran berdasarkan 

data dan etika. Dan ketiga Prinsip Toleransi (Al-Tasāmuh) menanamkan sikap terbuka, lapang 

dada, dan menghargai keberagaman yang merupakan sunnatullah. Pendidikan ini mengajarkan 

untuk menghormati perbedaan pendapat (khilafiyah) dalam internal umat Islam dan mengakui 

hak hidup damai bagi pemeluk agama lain (koeksistensi), sesuai dengan batas syariat. Intinya 

adalah membentuk peserta didik agar mampu berinteraksi secara inklusif di tengah pluralitas 

masyarakat, menghindari fanatisme buta, serta menjaga persatuan tanpa mengorbankan 

keyakinan dasar. Sebagai tindak lanjut dari hasil perumusan konsep wasathiyyah, disusun 

indikator capaian pembelajaran yang dapat digunakan untuk mengukur implementasi nilai 

moderasi dalam PAI, sebagaimana disajikan pada Tabel 2. 

 

Tabel. 2 Contoh Indikator Keberhasilan Pada Siswa 

 

Aspek Siswa Pilar & Indikator 
Instrumen 

Pengukuran 

Daya Kritis 

Al-Adl & Tawazun: 

Menganalisis sumber keagamaan 

secara adil dan menyusun 

argumen yang seimbang 

Tes literasi keagamaan / 

Rubrik tugas analisis. 

Perbedaan Menyikapi 

Toleransi & Al-Adl: 

Menunjukkan sikap terbuka dan 

menghargai perbedaan 

pandangan. 

Rubrik observasi 

diskusi / Tes 

pemahaman prinsip 

toleransi. 

Pola Interaksi Pro-Sosial 

Tawazun & Al-Adl: 

Berpartisipasi aktif dalam 

kegiatan sosial dan 

menyeimbangkan kesalehan 

ritual & sosial. 

Observasi partisipasi / 

Jurnal refleksi proyek 

kemanusiaan. 

Literasi Agama Moderat 

Tawazun: Mengaitkan 

pemahaman agama dengan ilmu 

umum dan konteks kontemporer. 

Tes esai / Rubrik 

proyek interdisipliner. 

Keberpihakan Keadilan 

Sosial 

Al-Adl & Toleransi: 

Mengidentifikasi ketidakadilan 

sosial dan merekomendasikan 

solusi berbasis nilai Islam. 

Proyek observasi / 

Analisis kasus keadilan. 

 

https://jurnalp4i.com/index.php/educational


EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

Vol. 5 No. 4, November 2025 

E-ISSN : 2775-2593  

P-ISSN : 2775-2585 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational 
 

 
Copyright (c) 2025 EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

1409  
 

 

Pembahasan  

Temuan pada Tabel 1 menegaskan bahwa wasathiyyah dalam Tafsir Al-Mishbah tidak 

semata-mata dipahami sebagai sikap moderat normatif, tetapi sebagai prinsip teologis yang 

mencakup dimensi keadilan, keseimbangan, dan toleransi secara integral. Pemaknaan ini 

menunjukkan bahwa konsep wasathiyyah memiliki kedalaman teologis yang melampaui 

sekadar kompromi sosial, karena berakar pada perintah ilahi dan visi normatif Al-Qur’an 

dalam membentuk umat pertengahan (ummatan wasathan). Penafsiran Quraish Shihab 

tersebut sejalan dengan pandangan Yusuf Al-Qardhawi yang menempatkan wasathiyyah 

sebagai jalan lurus Islam yang menolak ekstremisme dan pengabaian dalam seluruh aspek 

kehidupan keagamaan. Dengan demikian, wasathiyyah dapat dipahami sebagai kerangka 

teologis yang tidak hanya bersifat konseptual, tetapi juga memiliki implikasi normatif bagi 

pembentukan sikap keberagamaan yang adil, seimbang, dan toleran. 

 

Makna Teologis Wasathiyyah 

Dalam kamus bahasa Arab, kata wasathiyyah (وسطية) terambil dari kata wasatha ( وسط) 

yang mempunyai sekian banyak arti (M. Quraish Shihab, 2002). Dalam Al-Mu'jam al-Wasith 

yang disusun oleh Lembaga Bahasa Arab Mesir antara lain dikemukakan (yang artinya): 

“Wasath sesuatu adalah apa yang terdapat di antara kedua ujungnya dan ia adalah bagian 

darinya... juga berarti pertengahan dari segala sesuatu. Jika dikatakan: syai'un wasath maka 

itu berarti sesuatu itu antara baik dan buruk. Kata ini juga berarti 'apa yang dikandung oleh 

kedua sisinya walaupun tidak sama'. Kata wasath juga berarti adil dan baik. (Ini disifati 

tunggal atau bukan tunggal). Dalam Al-Qur'an, “dan demikian kami jadikan kamu ummatan 

wasathan,” dalam arti penyandang keadilan atau orang-orang baik. Kalau Anda berkata, 

'Dia dari wasath kaumnya', maka itu berarti dia termasuk yang terbaik dari kaumnya. Kata 

ini juga bermakna lingkaran sesuatu atau lingkungannya” (M. Quraish Shihab, 2020). 

Menurut M. Quraish Shihab (M. Quraish Shihab, 2020), hal ini selaras dengan QS. Al-

Maidah (5): 89 yang menerangkan terkait wasathiyaah sebagai berikut: 

 

مْ 
ُ
هْلِيك

َ
عِمُونَ أ

ْ
ط
ُ
وْسَطِ مَا ت

َ
رَةِ مَسَاكِينَ مِنْ أ

َ
عَامُ عَش

ْ
هُ إِط

ُ
ارَت فَّ

َ
ك
َ
 ف

“Maka kafarat sumpah-sumpah kamu (yang kamu sengaja ucapkan sebagai sumpah lalu kamu 

batalkan adalah), memberi makan sepuluh orang miskin, yaitu dari pertengahan yang kamu 

berikan kepada keluarga kamu” 

 

Memang masih ada kata-kata lain yang digunakan Al-Qur'an dan hadis Nabi yang 

semakna dengan wasath atau mengandung substansi wasathiyyah. Dalam konteks uraian 

tentang moderasi beragama, para pakar sering kali merujuk kepada ayat Al-Baqarah (2): 143 

(M. Quraish Shihab, 2020) yang di atas yang lengkapnya berbunyi: 

 

https://jurnalp4i.com/index.php/educational


EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

Vol. 5 No. 4, November 2025 

E-ISSN : 2775-2593  

P-ISSN : 2775-2585 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational 
 

 
Copyright (c) 2025 EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

1410  
 

 
ِۗ
هِيْدًا

َ
مْ ش

ُ
يْك

َ
سُوْلُ عَل وْنَ الرَّ

ُ
اسِ وَيَك ى النَّ

َ
ءَ عَل

ۤ
هَدَا

ُ
وْا ش

ُ
وْن
ُ
تَك ِ
 
ا ل
ً
سَط  وَّ

ً
ة مَّ

ُ
مْ ا

ُ
نٰك

ْ
لِكَ جَعَل

ٰ
ذ
َ
تِيْ وَك

َّ
 ال
َ
ة
َ
قِبْل

ْ
نَا ال

ْ
 وَمَا جَعَل

ى عَ 
ٰ
لِبُ عَل

َ
نْق نْ يَّ سُوْلَ مِمَّ بِعُ الرَّ

َّ
ت مَ مَنْ يَّ

َ
 لِنَعْل

َّ
 اِلْ

ٰٓ
يْهَا
َ
نْتَ عَل

ُ
 وَمَا  ك

ُِۗ ذِيْنَ هَدَى اللّٰه
َّ
ى ال

َ
 عَل

َّ
 اِلْ

ً
بِيْرَة

َ
ك
َ
تْ ل

َ
ان
َ
قِبَيْهِِۗ وَاِنْ ك

حِيْمٌ   رَّ
ٌ
رَءُوْف

َ
اسِ ل َ بِالنَّ

ه
 اِنَّ اللّٰ

ِۗ
مْ
ُ
ك
َ
ُ لِيُضِيْعَ اِيْمَان

ه
انَ اللّٰ

َ
 ك

“Demikian pula Kami telah menjadikan kamu (umat Islam) umat pertengahan agar kamu 

menjadi saksi atas (perbuatan) manusia dan agar Rasul (Nabi Muhammad) menjadi saksi atas 

(perbuatan) kamu. Kami tidak menetapkan kiblat (Baitulmaqdis) yang (dahulu) kamu 

berkiblat kepadanya, kecuali agar Kami mengetahui (dalam kenyataan) siapa yang mengikuti 

Rasul dan siapa yang berbalik ke belakang. Sesungguhnya (pemindahan kiblat) itu sangat 

berat, kecuali bagi orang yang telah diberi petunjuk oleh Allah. Allah tidak akan menyia-

nyiakan imanmu. Sesungguhnya Allah benar-benar Maha Pengasih lagi Maha Penyayang 

kepada manusia”. 

 

Quraish Shihab menafsirkan kelanjutan Surah Al-Baqarah ayat 143, yaitu frasa   وْا
ُ
وْن
ُ
تَك ِ
 
ل

اسِ  ى النَّ
َ
ءَ عَل

ۤ
هَدَا

ُ
 dengan memperhatikan penggunaan ,(agar kamu menjadi saksi atas manusia) ش

kata kerja masa mendatang ( وْا
ُ
وْن
ُ
تَك ِ
 
 Penggunaan bentuk ini mengisyaratkan bahwa umat .(ل

Islam di masa depan akan menghadapi perbedaan pandangan dan "pertarungan" intelektual 

(akal) di tengah masyarakat. Meskipun demikian, umat Islam harus berpegang teguh pada sifat 

ا
ً
سَط  وَّ

ً
ة مَّ

ُ
 Sifat moderat .(M. Quraish Shihab, 2002) (ummatan wasathan/ umat pertengahan) ا

inilah yang nantinya akan menjadi rujukan dasar dan saksi penentu untuk menilai kebenaran 

atau kekeliruan berbagai pandangan akal dan pemikiran manusia di sepanjang zaman. 

 

Integrasi Wasathiyyah dalam Pendidikan Agama Islam 

Konsep wasathiyyah, yang ditegaskan oleh Quraish Shihab melalui pilar Al-Adl 

(Keadilan), Tawazun (Keseimbangan), dan Toleransi (M. Quraish Shihab, 2020) serta 

diperkuat oleh Yusuf Al-Qardhawi sebagai "jalan yang lurus" yang menghindari ekstremisme 

dan pengabaian, memiliki relevansi mendalam dalam pendidikan Islam, khususnya dalam 

konteks integrasi ilmu pengetahuan dan pengembangan karakter yang seimbang antara 

spiritual, intelektual, dan sosial. Relevansi inilah yang secara filosofis didukung oleh Al-Attas 

melalui proyek Islamisasi Ilmu Pengetahuan Kontemporer, yang memandang bahwa moderasi 

dalam keilmuan hanya tercapai jika ilmu diletakkan dalam kerangka pandangan hidup Islam. 

Inti dari kerangka ini adalah pemahaman terhadap konsep Din, yang dimaknai Al-Attas bukan 

sekadar 'religion' ala Barat, melainkan kesatuan makna yang terpadu dari akar kata din, 

meliputi keadaan berhutang, penyerahan diri, kuasa peradilan, dan kecenderungan alami, di 

mana manusia (dana) secara natural berada dalam keadaan berhutang dan wajib menundukkan 

diri kepada yang memberi hutang (dain), sehingga ilmu harus diarahkan pada tujuan 

penyerahan diri yang utuh kepada Allah ( Muslih, Wahyudi & Amir Reza 2022). 

Hal ini diperkuat dengan teori menurut Yusuf Al-Qardhawi dalam karyanya “Islam Jalan 

Tengah” menegaskan bahwa Islam adalah jalan tengah (wasathiyyah) yang melarang segala 

bentuk sikap berlebihan (ekstremisme) dan penyia-nyiaan (pengabaian) dalam semua aspek: 

akidah, ibadah, perilaku, hubungan sosial, hingga perundang-undangan (Yusuf Qardhawi, 

2017). Sikap moderat ini adalah ciri khas dan tonggak utama Islam, yang oleh Allah disebut 

https://jurnalp4i.com/index.php/educational


EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

Vol. 5 No. 4, November 2025 

E-ISSN : 2775-2593  

P-ISSN : 2775-2585 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational 
 

 
Copyright (c) 2025 EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

1411  
 

sebagai "jalan yang lurus" dan berbeda dari jalan "orang-orang yang dimurkai" atau "orang-

orang yang sesat." Allah menjadikan umat Islam sebagai "umat yang 'tengahan' (adil dan 

lurus)" sesuai dengan (QS Al-Baqarah [2]: 143) agar umat ini berfungsi sebagai saksi di dunia 

dan akhirat, mengawasi setiap penyimpangan manusia dari garis tengah yang lurus (Samsudin, 

Nasor, & Masykur 2023). Yusuf Al-Qardhawi juga mengemukakan ilmu-ilmu yang wajib 

dipelajari sebagai relevansi moderasi beragama dalam pendidikan Islam (Yusuf Qardhawi, 

2017). 

 

Relevansi Metodologis Tafsir Maudu’i 

Realisasi praktis dari wasathiyyah baik dalam aspek keseimbangan (Tawazun) yang 

menuntut integrasi ilmu pengetahuan, maupun sebagai "jalan yang lurus" yang menghindari 

ekstremisme (Al-Qardhawi) serta implementasi Islamisasi Ilmu (Al-Attas) yang berpusat pada 

pemahaman utuh konsep Din, dapat diwujudkan secara metodologis melalui Tafsir Maudhu'i 

(Tematik) (Yunus, Rohman & Jalaludin 2021). Metode Tafsir Maudhu'i berfungsi sebagai alat 

krusial untuk menggali dan menyusun secara komprehensif seluruh prinsip Qur'ani dari 

berbagai aspek (akidah, ibadah, perilaku, hubungan sosial, perundang-undangan) yang 

disinggung Al-Qardhawi, sehingga menghasilkan panduan yang adil (Al-Adl) dan seimbang 

sesuai pilar wasathiyyah (Yusuf Qardhawi, 2017). Dengan mengkaji seluruh ayat Al-Qur'an 

pada suatu tema, Tafsir Maudhu'i memastikan bahwa ilmu-ilmu yang wajib dipelajari dalam 

pendidikan Islam tidak parsial, melainkan terbingkai dalam pandangan hidup Islam yang 

holistik (Yasif Maladi, 2021), sekaligus menyediakan paradigma Qur'ani yang diperlukan 

untuk menyaring dan mengarahkan ilmu-ilmu kontemporer (sains) sesuai dengan tujuan 

penyerahan diri yang diisyaratkan oleh konsep Din Al-Attas. 

Menurut Al-Farmawi Metode tafsir maudhu’í dinilai sebagai metode yang paling cocok 

digunakan di era modernkontemporer ini, setidaknya inilah yang disebutkan oleh Al-Farmawi 

dalam kitabnya (Al-Farmawi, 2002: 50). Alasannya adalah karena ia mampu menjawab 

berbagai permasalahan kekinian. Al-Farmawi menyatakan bahwa metode ini sangatlah 

penting dan bertujuan agar dapat mengantisipasi perkembangan masa kini (Rohman et al., 

2021). Hal ini menjadi alasan tafsir Maudhu'i sangat relevan dan strategis untuk diaplikasikan 

dalam dunia pendidikan Islam, karena metode ini menawarkan kerangka kerja untuk 

menghubungkan wahyu dengan realitas kontemporer siswa. Dapat dikatakan bahwa 

wasathiyyah (Keadilan, Keseimbangan, Toleransi) adalah tujuan utama Pendidikan Islam. 

Secara filosofis, ia didukung oleh kerangka Konsep Din Al-Attas (Fauzan, 2021) untuk 

Integrasi Ilmu dan menghindari ekstremisme. Secara metodologis, tujuan ini diwujudkan 

melalui Tafsir Maudhu'i. Metode Maudhu'i menjamin bahwa PAI akan menghasilkan panduan 

Qur'ani yang utuh, seimbang, dan relevan bagi siswa kontemporer, menjadikan mereka umat 

yang baik (Anifah & Yunus 2022). 

 

Implikasi Wasathiyah dalam Pendidikan Agama Islam 

Implikasi praktis wasathiyyah dapat dilakukan revisi kurikulum PAI untuk memastikan 

materi ajar secara eksplisit mendukung dan menginternalisasi nilai-nilai wasathiyyah, 

sehingga PAI menjadi instrumen utama pembangunan karakter moderat (hakim, Miftahuddin 

& Awwaliyah 2025). Seperti memasukkan unsur wasathiyyah dengan mengubah materi PAI 

agar tidak hanya menekankan aspek ritual (fiqh) tetapi juga aspek sosial, moral, dan pemikiran. 

Hal ini diwujudkan dengan memastikan pilar Al-Adl (Keadilan), Tawazun (Keseimbangan), 

dan Toleransi (hakim, Miftahuddin & Awwaliyah 2025) tercermin dalam semua topik, juga 

https://jurnalp4i.com/index.php/educational


EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

Vol. 5 No. 4, November 2025 

E-ISSN : 2775-2593  

P-ISSN : 2775-2585 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational 
 

 
Copyright (c) 2025 EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

1412  
 

perlu mengadopsi tafsir maudhu'i sebagai kerangka untuk membahas isu-isu kontemporer 

(seperti hoax, bullying, atau etika digital) (Awwaliansyah, 2021) dari perspektif Al-Qur'an 

secara komprehensif dan seimbang, menghindari penafsiran parsial yang ekstrem, dan juga 

penguatan konsep Din: Memasukkan materi yang menjelaskan pandangan hidup Islam secara 

utuh (seperti konsep Din Al-Attas) untuk memberikan paradigma yang kuat kepada siswa agar 

mampu menyaring ilmu-ilmu umum dan informasi global. 

Perlu pengubahan strategi pembelajaran dari yang bersifat dogmatis menjadi dialogis, 

kritis, dan kolaboratif, yang mendorong siswa untuk menghargai perbedaan pandangan 

(Khilafiyah) seperti Pembelajaran Berbasis Masalah (PBL) dan Proyek (PjBL) (Malinda,  

Shabina, Ariyanto & Heri Haryadi 2024) dimana guru menggunakan kasus-kasus aktual 

terkait isu SARA atau intoleransi di lingkungan sekitar sebagai bahan diskusi. Ini melatih 

siswa menganalisis masalah secara adil dan menemukan solusi yang seimbang dan lain 

sebagainya, serta pembiasaan karakter moderat dengan membudayakan musyawarah (Al-Adl), 

Penguatan toleransi (Tasāmuh) (Saputra & Choli, 2023) dengan menyelenggarakan program 

pertukaran budaya atau kunjungan ke tempat ibadah agama lain (dengan tetap menjaga batasan 

syar'i), fokus pada pengenalan perbedaan sebagai sunnatullah, bukan sumber konflik, dan 

membiasakan keseimbangan ibadah dan sosial (Tawazun) contohnya pembiasaan salat 

berjamaah harus diimbangi dengan kegiatan sosial seperti bakti sosial, pengumpulan donasi, 

atau gotong royong, untuk menekankan bahwa kesalehan ritual harus paralel dengan kesalehan 

sosial. Hal ini usulan desain instruksional yang disusun berdasarkan kerangka nilai dari Al-

Mishbah untuk diterapkan pada pendidikan dan pembelajaran pada siswa. 

Hal ini perlu didukung dengan penguatan budaya sekolah yang menjadi ekosistem 

membangun untuk menjadi cerminan nilai-nilai wasathiyyah (Hasyim, 2025), menciptakan 

lingkungan belajar yang aman, inklusif, dan harmonis. Dapat dilakukan dengan penerapan 

kebijakan anti-diskriminasi: Sekolah harus memiliki aturan yang jelas dan ditegakkan secara 

adil (Al-Adl) mengenai larangan bullying, ujaran kebencian, atau diskriminasi berdasarkan 

suku, ras, atau pandangan keagamaan (termasuk khilafiyah), di mana pada hal tersebut tetap 

membutuhkan peran guru yang wajib menjadi model hidup moderat. Guru harus menunjukkan 

sikap Toleransi dalam menghadapi keberagaman siswa dan menunjukkan keseimbangan 

antara tuntutan kerja dan spiritualitas pribadi dan menyediakan platform bagi siswa untuk 

mengekspresikan bakat dan minat mereka secara seimbang (misalnya, klub seni, olahraga, dan 

kajian agama), memastikan tidak ada dominasi satu jenis kegiatan yang mengarah pada 

ekstremitas (Tawazun). Dengan menerapkan langkah-langkah tersebut akan menjadikan 

pendidikan berbasis wasathiyyah berjalan dengan baik. 

 

Indikator Capaian Metode Wasathiyyah  

Untuk memastikan implementasi nilai-nilai wasathiyyah dalam pembelajaran 

Pendidikan Agama Islam (PAI) dapat diukur secara jelas, diperlukan indikator pencapaian 

yang konkret pada tingkat siswa. Indikator-indikator ini berfungsi sebagai pedoman untuk 

menilai sejauh mana peserta didik mampu menerapkan prinsip keseimbangan (Tawazun), 

keadilan (Al-Adl), dan toleransi dalam sikap, interaksi sosial, serta literasi keagamaan mereka. 
Tabel 2 menyajikan indikator capaian siswa yang dirumuskan untuk memastikan nilai-nilai 

wasathiyyah dapat diimplementasikan secara nyata dalam pembelajaran PAI. Indikator 

tersebut mencakup kemampuan siswa menunjukkan keseimbangan berpikir (Tawazun), 

keadilan dalam menilai situasi (Al-Adl), serta sikap toleran terhadap perbedaan pandangan 

dan latar belakang. Selain itu, tabel ini juga menilai interaksi pro-sosial dan literasi keagamaan 

https://jurnalp4i.com/index.php/educational


EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

Vol. 5 No. 4, November 2025 

E-ISSN : 2775-2593  

P-ISSN : 2775-2585 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational 
 

 
Copyright (c) 2025 EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

1413  
 

moderat, sehingga prinsip wasathiyyah tidak hanya menjadi konsep normatif, tetapi tercermin 

dalam perilaku sehari-hari siswa. Dengan panduan Tabel 2, pendidik dapat memantau dan 

mengevaluasi pencapaian siswa secara sistematis sekaligus menyesuaikan strategi 

pembelajaran untuk memastikan internalisasi nilai moderasi berjalan secara optimal.  

Dari analisis tersebut, dapat disimpulkan bahwa implementasi wasathiyyah dalam 

pendidikan Islam tidak hanya menuntut pemahaman filosofis yang mendalam melalui pilar-

pilar wasathiyyah dan konsep Din al-Attas, tetapi juga membutuhkan metodologi 

pembelajaran yang tepat , seperti pendekatan tafsir maudhu'i , untuk memahamkan teks agama 

dengan konteks kontemporer secara relevan. Sinergi antara filosofi dan metodologi ini 

menjadi dasar dalam menentukan indikator keberhasilan siswa yang konkret, terukur, dan 

aplikatif. Indikator-indikator tersebut, sebagaimana disajikan dalam tabel 2, mencerminkan 

kemampuan siswa untuk menunjukkan keseimbangan berpikir, keadilan dalam menilai, 

toleransi terhadap perbedaan, interaksi pro-sosial, serta literasi agama moderat , yang 

kesemuanya menegaskan penerapan nilai-nilai moderasi secara nyata dalam perilaku dan 

sikap sehari-hari. Dengan demikian, tabel ini tidak hanya menjadi alat evaluasi, tetapi juga 

peta implementasi praktis nilai wasathiyyah yang dapat dijadikan pedoman bagi pendidik 

dalam menyusun strategi pembelajaran PAI yang holistik dan kontekstual. 

 

KESIMPULAN 

Kesimpulan dari analisis ini menunjukkan bahwa wasathiyyah (Keadilan, Keseimbangan, 

dan Toleransi), yang diangkat sebagai solusi mendesak terhadap ekstremisme oleh 

cendekiawan Muslim terkemuka, harus diarusutamakan dalam Pendidikan Agama Islam 

(PAI). Kontribusi teoretis penelitian ini terletak pada penegasan bahwa filosofi moderasi yang 

dianut (Shihab dan Al-Qardhawi) harus diperkuat dengan kerangka Konsep Din Al-Attas agar 

integrasi ilmu berjalan seimbang. Secara praktis, PAI bertransformasi menjadi benteng anti-

ekstremisme melalui revisi kurikulum, strategi pembelajaran dialogis, dan penguatan budaya 

sekolah, dengan Tafsir Maudhu'i diidentifikasi sebagai metodologi kunci (Al-Farmawi) untuk 

menghasilkan panduan Qur'ani yang utuh dan kontekstual. Keberhasilan implementasi terukur 

dari kemampuan siswa mencapai Tawazun (keseimbangan) dan Al-Adl (keadilan) dalam 

berpikir dan berinteraksi sosial. Oleh karena itu, direkomendasikan penelitian lanjutan untuk 

berfokus pada pengembangan dan pengujian efektivitas model instruksional PAI yang secara 

terperinci berbasis metodologi Tafsir Maudhu'i di tingkat operasional. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abiyyah Naufal Maula. (2023). Moderasi beragama sebagai upaya pencegahan ekstremisme 

berbasis agama di Indonesia. Jurnal Pendidikan dan Pemikiran Islam, 7 (2), 134–148.  

https://journal.unipdu.ac.id/index.php/jppi/article/view/4876 

Al-Hasyimi, M. L., & Khoirun Nisa (2024). Moderasi beragama di Indonesia dalam perspektif 

fiqih pemikiran Yusuf Al-Qardhawi. Jurnal Keislaman, 7(1), Article 256. 

https://doi.org/10.54298/jk.v7i1.256 

Anifah, & Yunus, M. (2022). Implementasi wasathiyyah dalam pendidikan Islam kontemporer. 

Jurnal Pendidikan Agama Islam, 10(2), 45–60. 

https://repository.iainpare.ac.id/id/eprint/6753 

Aris Munandar, S., & Amin, S. (2025). Contemporary interpretation of religious moderation in 

the Qur’an: Thought analysis Quraish Shihab and its relevance in the Indonesian context. 

QiST: Journal of Quran and Tafseer Studies, 2(3). 

https://jurnalp4i.com/index.php/educational
https://journal.unipdu.ac.id/index.php/jppi/article/view/4876
https://doi.org/10.54298/jk.v7i1.256
https://repository.iainpare.ac.id/id/eprint/6753


EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

Vol. 5 No. 4, November 2025 

E-ISSN : 2775-2593  

P-ISSN : 2775-2585 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational 
 

 
Copyright (c) 2025 EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

1414  
 

https://doi.org/10.23917/qist.v2i3.1448 

Awwaliansyah, A. (2021). Tafsir maudhu'i dalam kurikulum PAI: Analisis relevansi 

kontemporer. Jurnal Ilmiah Pendidikan Islam , 7(1), 22–35.  

https://repository.ptiq.ac.id/id/eprint/1680 

Esposito, JL, & Yilmaz, I. (2018). Islam dan perjuangan untuk demokrasi dan moderasi. Jurnal 

Demokrasi, 29 (4), 96–110. https://doi.org/10.1353/jod.2018.0064 

Fauzan, A. (2021). Integrasi ilmu dan pendidikan karakter dalam perspektif Al-Attas. Jurnal 

Pendidikan Islam , 12(3), 101–115. http://repository.uin-suska.ac.id/id/eprint/88266 

Firnanda, R., & Husnaini, M. (2024). Islamisasi ilmu ditengah arus modernitas: Analisis 

tantangan dan peluang berdasarkan pandangan al-Faruqi dan al-Attas. Al-Hikmah: Jurnal 

Pendidikan dan Pendidikan Agama Islam, 7(2), Article 4608. https://doi.org/10.36378/al-

hikmah.v7i2.4608 

Hafez, MM (2017). Radikalisasi, kontra-terorisme, dan politik ketakutan. International Studies 

Quarterly, 61 (1), 121–133. https://doi.org/10.1093/isq/sqw047 

Harto, K. (2021). Pembelajaran Pendidikan Agama Islam berwawasan wasathiyyah. Jurnal 

Pendidikan Islam, 12 (2), 201–214. 

https://journal.uinjkt.ac.id/index.php/tarbiya/article/view/18854 

Hashas, M., de Ruiter, J., & Vinding, N. (2018). Imam di Eropa Barat: Perkembangan, 

transformasi, dan tantangan kelembagaan. Jurnal Muslim di Eropa, 7 (2), 123–138.  

https://doi.org/10.1163/22117954-12341371 

Jamaluddin, M., Hasib, K., & Ardiansyah, M. (2025). Islamisasi dan integrasi ilmu pengetahuan 

dalam perspektif Syed Muhammad Naquib al-Attas. Cognitive: Jurnal Pendidikan dan 

Pembelajaran, 3(3), 15–26. https://doi.org/10.61743/cg.v3i3.159 

Kamalia, S. (2025). Konsep Islamisasi ilmu menurut pemikiran Syed Naquib al-Attas dan 

Ismail Raji al-Faruqi. IHSAN: Jurnal Pendidikan Islam, 3(4), Article 2109. 

https://doi.org/10.61104/ihsan.v3i4.2109 

Latifa, R., Fahri, M., & Mahida, N. F. (2021). Alat ukur sikap moderasi beragama (tesis). 

Repository UIN Syarif Hidayatullah Jakarta. 

https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/handle/123456789/67063 

Munandar, S. A., & Amin, S. (2023). Contemporary interpretation of religious moderation in 

the Qur’an: Thought analysis Quraish Shihab and its relevance in the Indonesian context. 

QiST: Journal of Quran and Tafseer Studies, 2(3), 290–309. 

https://doi.org/10.23917/qist.v2i3.1448 

Muslih, M., Susanto, H., & Perdana, M. P. (2021). The paradigm of Islamization of knowledge 

according to SMN Al-Attas (from Islamization of science to Islamic science). Tasfiyah: 

Jurnal Pemikiran Islam, 5(1), 25–48. https://doi.org/10.21111/tasfiyah.v5i1.5269 

Nabila A. P., & Fadlullah, M. E. (2025). Wasathiyyah (moderasi beragama) dalam perspektif 

Quraish Shihab. INCARE: International Journal of Educational Resources, 3(1). 

https://doi.org/10.59689/incare.v3i1.390 

Rahmadi, R., Syahbudin, A., & Barni, M. (2025). Tafsir ayat wasathiyyah dalam Al-Qur’an 

dan implikasinya dalam konteks moderasi beragama di Indonesia. Jurnal Ilmiah Ilmu 

Ushuluddin. https://doi.org/10.18592/jiiu.v22i1.8572 

Sahin, A. (2018). Isu-isu kritis dalam studi pendidikan Islam: Memikirkan kembali pedagogi 

Islam. British Journal of Religious Education, 40 (4), 368–381.  

https://doi.org/10.1080/01416200.2017.1405796 

Samsudin, S., Nasor, M., & Masykur, R. (2023). Analisis Moderasi Beragama Perspektif Yusuf 

https://jurnalp4i.com/index.php/educational
https://doi.org/10.23917/qist.v2i3.1448
https://repository.ptiq.ac.id/id/eprint/1680
https://repository.ptiq.ac.id/id/eprint/1680
https://doi.org/10.1353/jod.2018.0064
http://repository.uin-suska.ac.id/id/eprint/88266
https://doi.org/10.36378/al-hikmah.v7i2.4608
https://doi.org/10.36378/al-hikmah.v7i2.4608
https://doi.org/10.1093/isq/sqw047
https://journal.uinjkt.ac.id/index.php/tarbiya/article/view/18854
https://doi.org/10.1163/22117954-12341371
https://doi.org/10.61743/cg.v3i3.159
https://doi.org/10.61104/ihsan.v3i4.2109
https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/handle/123456789/67063?utm_source=chatgpt.com
https://doi.org/10.23917/qist.v2i3.1448
https://doi.org/10.21111/tasfiyah.v5i1.5269
https://doi.org/10.59689/incare.v3i1.390
https://doi.org/10.18592/jiiu.v22i1.8572
https://doi.org/10.1080/01416200.2017.1405796


EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

Vol. 5 No. 4, November 2025 

E-ISSN : 2775-2593  

P-ISSN : 2775-2585 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational 
 

 
Copyright (c) 2025 EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

1415  
 

Al-Qardhawi dan M. Quraish Shihab Serta Relevansinya terhadap Pendidikan 

Islam. JIIP-Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan, 6(5), 3647-3657. 

https://doi.org/10.54371/jiip.v6i5.2005 

Samsudin, S., Nasor, M., & Masykur, R. (2023). Analisis moderasi beragama perspektif Yusuf 

Al-Qardhawi dan M. Quraish Shihab serta relevansinya terhadap pendidikan Islam. JIIP 

– Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan, 6(5), 3647–3657. 

https://doi.org/10.54371/jiip.v6i5.2005 

Shihab, M. Q. (2019). Wasathiyyah: Wawasan Islam tentang moderasi beragama. Tangerang: 

PT Lentera Hati. https://perpuskita.perpustakaandigital.com/detail/wasathiyyah--

wawasan-islam-tentang-moderasi-beragama/66675 perpuskita.perpustakaandigital.com 

Siregar, N., Aprison, W., Rostiana, H., Khamim, S., & Yaldi, Y. (2024). Islamisasi ilmu; telaah 

konsep Muhammad Naquib al-Attas dan relevansinya dengan pendidikan Islam di 

Indonesia. Pendas: Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar, 9(1), Article 11733. 

https://doi.org/10.23969/jp.v9i1.11733 

Sulistyarini, S., & Khusnan, M. (2022). Moderasi beragama perspektif M. Quraish Shihab 

dalam pendidikan Islam. Jurnal Pendidikan Islam Indonesia, 6 (2), 189–203.  

https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/jpii/article/view/14567 

Sumarto, S., & Kholilah, S. (2019). Islam Nusantara dan moderasi beragama dalam masyarakat 

multikultural. Jurnal Sosiologi Reflektif, 13 (2), 271–286.  

https://ejournal.uin-suka.ac.id/isoshum/sosiologireflektif/article/view/1624 

Ulinnuha, M., & Nafisah, M. (2025). Moderasi beragama perspektif Hasbi Ash-Shiddieqy, 

Hamka, dan Quraish Shihab. SUHUF, 13(1). https://doi.org/10.22548/shf.v13i1.519  

Ulinnuha, M., & Nafisah, Z. (2020). Moderasi beragama dalam perspektif ulama kontemporer 

global. Jurnal Teologia, 31 (1), 55–72.  

https://doi.org/10.21580/teo.2020.31.1.XXXX 

Ulinnuha, M., & Nafisah, Z. (2020). Moderasi beragama perspektif ulama kontemporer. Jurnal 

Teologia, 31 (1), 55–72. 

https://journal.walisongo.ac.id/index.php/theologia/article/view/6107 

Zuhdi, M. (2018). Menantang Muslim moderat: Sekolah Muslim di Indonesia di tengah 

konservatisme agama. Agama, 9 (10), 310. https://doi.org/10.3390/rel9100310 

 

 

 

 

https://jurnalp4i.com/index.php/educational
https://doi.org/10.54371/jiip.v6i5.2005
https://doi.org/10.54371/jiip.v6i5.2005
https://perpuskita.perpustakaandigital.com/detail/wasathiyyah--wawasan-islam-tentang-moderasi-beragama/66675
https://perpuskita.perpustakaandigital.com/detail/wasathiyyah--wawasan-islam-tentang-moderasi-beragama/66675
https://perpuskita.perpustakaandigital.com/detail/wasathiyyah--wawasan-islam-tentang-moderasi-beragama/66675?utm_source=chatgpt.com
https://doi.org/10.23969/jp.v9i1.11733
https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/jpii/article/view/14567
https://ejournal.uin-suka.ac.id/isoshum/sosiologireflektif/article/view/1624
https://doi.org/10.22548/shf.v13i1.519
https://doi.org/10.21580/teo.2020.31.1.XXXX
https://journal.walisongo.ac.id/index.php/theologia/article/view/6107
https://doi.org/10.3390/rel9100310

