
EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

Vol. 5 No. 4, November 2025 

E-ISSN : 2775-2593  

P-ISSN : 2775-2585 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational 
 

Copyright (c) 2025 EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

1168  

PENDIDIKAN ISLAM MODERAT DAN IMPLIKASINYA PERSPEKTIF KH. ALI 

MAKSUM 

 

Dimas Setiadi Laksono1, Muhammad Shohib2  

Universitas Kiai Abdullah Faqih Gresik1,2 

e-mail: setiadidimas317@gmail.com & shohib.surabaya@gmail.com 

 

ABSTRAK 

Eskalasi radikalisme dan intoleransi di Indonesia menuntut transformasi paradigma pendidikan 

yang mampu menjembatani polarisasi antara pemikiran keagamaan konservatif dan liberal. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi konsep pendidikan Islam moderat perspektif KH. 

Ali Maksum serta menganalisis implikasinya bagi pengembangan sistem pendidikan Islam 

nasional. Menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kepustakaan, penelitian ini 

menelaah secara mendalam karya-karya otoritatif tokoh, khususnya kitab Hujjah Ahlus Sunnah 

wal Jamaah, melalui teknik analisis isi dan sejarah. Temuan utama menunjukkan bahwa 

konstruksi moderasi KH. Ali Maksum dibangun di atas keseimbangan proporsional antara 

dimensi intelektual dan spiritual, yang mencakup sikap toleran terhadap perbedaan fikih 

(ikhtilaf), penguatan akidah yang rasional, serta prioritas pada kesalehan sosial. Implikasi 

pemikiran tersebut terhadap pendidikan di Indonesia meliputi urgensi integrasi kurikulum ilmu 

agama dan sains, penanaman nilai inklusivitas, serta penguatan karakter berbasis etika global. 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa gagasan pedagogis KH. Ali Maksum menawarkan 

kerangka kerja komprehensif sebagai benteng teologis melawan ekstremisme, sekaligus 

memposisikan institusi pendidikan sebagai laboratorium moderasi yang efektif mencetak 

generasi adaptif, berintegritas, dan mampu merawat harmoni dalam masyarakat multikultural. 

Kata Kunci: Pendidikan Islam Moderat, Implikasi, KH. Ali Maksum 

 

ABSTRACT 

The escalation of radicalism and intolerance in Indonesia demands a transformation of the 

educational paradigm capable of bridging the polarization between conservative and liberal 

religious thought. This study aims to explore the concept of moderate Islamic education from 

the perspective of KH. Ali Maksum and analyze its implications for the development of the 

national Islamic education system. Using a qualitative approach with a literature study design, 

this study examines in-depth the authoritative works of this figure, particularly the book "Hujjah 

Ahlus Sunnah wal Jamaah," through content and historical analysis techniques. The main 

findings indicate that KH. Ali Maksum's construction of moderation is built on a proportional 

balance between intellectual and spiritual dimensions, which includes tolerance for differences 

in jurisprudence (ikhtilaf), strengthening rational faith, and prioritizing social piety. The 

implications of this thinking for education in Indonesia include the urgency of integrating 

religious and science curricula, instilling inclusive values, and strengthening character based on 

global ethics. This study concludes that the pedagogical ideas of KH. Ali Maksum offers a 

comprehensive framework as a theological bulwark against extremism, while simultaneously 

positioning educational institutions as laboratories of moderation, effectively producing a 

generation of adaptability, integrity, and the ability to maintain harmony in a multicultural 

society. 

Keywords: Moderate Islamic Education, Implications, KH. Ali Maksum 

 

PENDAHULUAN 

https://jurnalp4i.com/index.php/educational
mailto:setiadidimas317@gmail.com


EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

Vol. 5 No. 4, November 2025 

E-ISSN : 2775-2593  

P-ISSN : 2775-2585 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational 
 

Copyright (c) 2025 EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

1169  

Pendidikan memegang peranan yang sangat fundamental dan strategis dalam 

membentuk kualitas individu serta struktur masyarakat yang beradab. Di tengah dinamika dunia 

global yang semakin kompleks dan penuh dengan keberagaman, tantangan untuk menjaga 

keseimbangan sosial serta kerukunan antarumat beragama menjadi semakin berat dan krusial. 

Dalam situasi yang rentan terhadap gesekan ini, konsep pendidikan Islam moderat hadir sebagai 

solusi alternatif yang menjanjikan untuk menjembatani perbedaan dan menciptakan 

harmonisasi kehidupan antarkelompok yang majemuk (Arikarani et al., 2024; Oktarini et al., 

2025). Secara keseluruhan, pendidikan menjadi kunci utama dan instrumen vital bagi kemajuan 

sebuah bangsa, karena keberhasilan dan daya saing suatu negara sangat bergantung pada 

kemampuannya dalam memperbaiki, mereformasi, dan memperbarui sistem pendidikannya 

secara berkelanjutan. Hal ini diperlukan agar sistem tersebut tetap relevan, adaptif, dan mampu 

menghadapi berbagai tantangan masa depan yang tidak terduga. Pendidikan yang inklusif dan 

moderat diharapkan mampu mencetak generasi yang tidak hanya cerdas secara intelektual, 

tetapi juga matang secara emosional dan spiritual dalam menyikapi perbedaan (Islakh et al., 

2025). 

Dalam konteks dinamika pemikiran Islam kontemporer, umat Muslim saat ini 

dihadapkan pada dua kutub tantangan ekstrem yang sama-sama bermasalah. Tantangan pertama 

datang dari kelompok konservatif kaku yang memahami teks keagamaan secara sangat tekstual 

dan harfiah, sehingga cenderung memaksakan pandangan tunggal mereka kepada sesama 

Muslim dan menolak interpretasi lain. Di sisi lain, terdapat tantangan kedua dari kelompok 

yang memiliki pemahaman terlalu longgar atau liberal, sehingga mudah terpengaruh dan 

terhanyut oleh pemikiran serta budaya luar yang mungkin bertentangan dengan nilai dasar 

Islam. Kelompok pertama menjadikan Al-Qur’an, Hadis, dan tulisan ulama klasik sebagai satu-

satunya dasar berpikir tanpa mempertimbangkan konteks zaman, semata-mata agar tidak 

dianggap tertinggal dari kemurnian agama. Fenomena polarisasi ini menciptakan kebingungan 

di kalangan umat dan sering kali memicu ketegangan internal yang tidak produktif, sehingga 

diperlukan sebuah jalan tengah yang mampu mendamaikan orisinalitas teks dengan 

kontekstualisasi zaman (Muhtar & Jihad, 2019). 

Padahal, apabila ditelaah lebih dalam, dalam syariat Islam tidak ada satu pun 

pembenaran untuk bersikap ekstrem (ghuluw) maupun mengabaikan tuntunan agama (tafrith) 

(Rahmadi & Hamdan, 2023; Zahroh, 2022). Islam secara tegas menekankan pentingnya 

keseimbangan (tawazun) dalam seluruh aspek kehidupan manusia, mulai dari urusan ibadah 

ritual, hubungan sosial (muamalah), tata kelola pemerintahan, hingga sistem ekonomi. Sifat 

moderat, adil, dan mengambil jalan tengah (wasathiyah) merupakan ciri utama dan karakteristik 

paling menonjol dari ajaran Islam yang rahmatan lil ‘alamin. Sebagaimana pandangan Ibnu 

Asyur yang dikutip oleh Zuhairi Miswari, sikap moderat adalah sebuah sifat mulia yang sangat 

dianjurkan dalam Islam dan seharusnya menjadi pedoman etis bagi setiap umatnya dalam 

berperilaku. Prinsip moderasi ini mengajarkan bahwa kebenaran tidak terletak pada sikap yang 

melampaui batas, melainkan pada kemampuan untuk menempatkan sesuatu pada tempatnya 

secara proporsional dan bijaksana, demi kemaslahatan bersama umat manusia (Najib & Fata, 

2020; Saputra & Azmi, 2022; Sutrisno, 2019). 

Diskusi dan diskursus mengenai moderasi beragama kini semakin sering dibahas secara 

intensif di berbagai lapisan masyarakat, mulai dari akademisi hingga praktisi kebijakan. Hal ini 

dianggap sangat mendesak dan penting untuk menciptakan kehidupan yang harmonis di tengah 

realitas perbedaan yang tak terelakkan. Penelitian yang dilakukan oleh Herlina Nurani 

menunjukkan fakta bahwa benih-benih perpecahan kerap muncul di tengah masyarakat Islam, 

baik di dalam institusi keagamaan yang besar maupun dalam kelompok-kelompok pengajian 

kecil, yang sering kali dipicu oleh perbedaan pandangan furu’iyah atau politik. Oleh karena itu, 

https://jurnalp4i.com/index.php/educational


EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

Vol. 5 No. 4, November 2025 

E-ISSN : 2775-2593  

P-ISSN : 2775-2585 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational 
 

Copyright (c) 2025 EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

1170  

pembahasan yang mendalam dan masif tentang moderasi sangat dibutuhkan agar umat dapat 

saling memahami dan menghargai keragaman tafsir. Islam sendiri, melalui ajaran-ajarannya, 

selalu mendorong umatnya untuk berbuat kebajikan (ihsan), berinteraksi dengan damai 

(salam), serta melindungi hak-hak seluruh golongan tanpa membeda-bedakan latar belakang, 

demi terwujudnya tatanan sosial yang inklusif dan berkeadilan. 

Realitas di Indonesia menunjukkan paradoks tersendiri; meskipun kerukunan antarumat 

beragama tampak terjaga di permukaan, kenyataannya kondisi tersebut sering kali bersifat semu 

karena di bawahnya masih tersimpan bara rasa curiga dan prasangka antarkelompok. Konflik 

dan kekerasan yang melibatkan sentimen agama masih sering terjadi dan mencoreng wajah 

toleransi di Indonesia dalam beberapa tahun terakhir. Sejarah mencatat perselisihan berdarah 

seperti konflik di Ambon dan Poso yang melibatkan komunitas Muslim dan Kristen, serta 

berbagai kasus penolakan pembangunan rumah ibadah di berbagai daerah yang terus berulang 

(Madiyono & Haq, 2023; Mazya et al., 2024). Salah satu contoh intoleransi yang mencolok 

adalah kasus di Kota Cilegon, di mana terjadi penolakan masif terhadap pembangunan gereja 

yang didasarkan pada perjanjian lama yang diskriminatif. Fenomena ini menunjukkan bahwa 

sebagian masyarakat belum sepenuhnya mampu menjunjung tinggi prinsip-prinsip Islam 

wasathiyah atau bahkan belum memahami esensi maknanya. Oleh karena itu, pendidikan Islam 

dipandang sebagai metode paling efektif dan strategis untuk melawan radikalisme sejak dini 

(Asnawi, 2016). 

Di tengah kegelisahan tersebut, sosok KH. Ali Maksum hadir sebagai salah satu tokoh 

sentral yang merumuskan dan menerapkan konsep pendidikan Islam moderat secara konsisten 

sepanjang hayatnya. Beliau dikenal luas sebagai ulama kharismatik dengan pemikiran yang 

cemerlang, visioner, dan memiliki sikap yang sangat inklusif terhadap perbedaan agama serta 

budaya. KH. Ali Maksum lahir di lingkungan Pondok Pesantren Al-Hidayah, Lasem, Jawa 

Tengah, dan tumbuh dalam tradisi keilmuan yang sangat kuat di bawah asuhan ayahnya, KH. 

Maksum, serta berinteraksi dengan tokoh-tokoh besar Nahdlatul Ulama. Latar belakang 

pendidikan beliau yang mendalam dalam penguasaan kitab kuning seperti Jam’ul Jawami dan 

Alfiyah Ibnu Malik, dipadukan dengan wawasan kebangsaan yang luas, membentuk karakter 

pemikirannya yang moderat namun tetap berprinsip. Pandangan-pandangan KH. Ali Maksum 

tentang pendidikan Islam moderat memberikan kontribusi yang sangat signifikan dalam 

memberikan kerangka teoretis dan praktis untuk menghadapi tantangan pluralitas dan 

ekstremisme di masyarakat Indonesia. 

Penelitian ini dirancang dengan tujuan utama untuk menggali, mengeksplorasi, dan 

menganalisis secara mendalam konsep pendidikan Islam moderat serta implikasinya menurut 

perspektif KH. Ali Maksum. Fokus utamanya adalah membedah gagasan dan pendekatan 

pedagogis beliau yang mengintegrasikan ilmu agama dan ilmu umum, serta penekanannya pada 

penguasaan sains dan teknologi sebagai sarana kemajuan umat. KH. Ali Maksum 

menghadirkan pembaruan dalam pendidikan Islam melalui pendekatan kontekstual yang 

relevan dengan tantangan zaman modern, menanamkan nilai kejujuran, empati, dan toleransi 

yang memandang perbedaan sebagai kekuatan (rahmah). Penelitian ini berupaya menjawab 

pertanyaan krusial mengenai bagaimana formulasi pendidikan Islam moderat ala KH. Ali 

Maksum dapat dipergunakan untuk memperkuat kerukunan sosial dan meredam ketegangan 

antaragama. Melalui kajian ini, diharapkan pemikiran progresif beliau dapat direvitalisasi dan 

dijadikan landasan kokoh dalam membangun sistem pendidikan Islam yang efektif dalam 

menumbuhkan toleransi, mencegah radikalisme, dan mewujudkan masyarakat damai. 

 

METODE PENELITIAN 

https://jurnalp4i.com/index.php/educational


EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

Vol. 5 No. 4, November 2025 

E-ISSN : 2775-2593  

P-ISSN : 2775-2585 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational 
 

Copyright (c) 2025 EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

1171  

Penelitian ini menerapkan pendekatan kualitatif dengan desain studi kepustakaan 

(library research) yang bersifat deskriptif untuk menginvestigasi secara mendalam konstruksi 

pemikiran KH. Ali Maksum. Fokus utama kajian diarahkan pada eksplorasi gagasan pendidikan 

Islam moderat serta implikasinya yang strategis dalam pengembangan sistem pendidikan 

nasional. Sebagai penelitian yang bercorak biografis dan pemikiran tokoh, objek material studi 

ini sepenuhnya digali dari sumber-sumber literatur otoritatif, baik yang berupa karya langsung 

sang tokoh maupun interpretasi para ahli mengenainya. Sumber data diklasifikasikan menjadi 

data primer dan sekunder yang mencakup buku-buku teks, artikel jurnal ilmiah, majalah, surat 

kabar, serta dokumen historis yang relevan dengan tema moderasi. Penggunaan metode ini 

bertujuan untuk menghimpun informasi secara komprehensif, kemudian menganalisis dan 

menginterpretasikan nilai-nilai intelektual tokoh dengan menggunakan perspektif emic. Hal ini 

dimaksudkan agar peneliti dapat memahami gagasan subjek berdasarkan sudut pandang 

pengalaman otentik tokoh itu sendiri, memastikan bahwa rekonstruksi pemikiran yang 

dihasilkan bersifat objektif dan mendalam tanpa terdistorsi oleh asumsi-asumsi teoretis yang 

tidak relevan dengan konteks historis kehidupan KH. Ali Maksum. 

Mekanisme pengumpulan data dilaksanakan melalui teknik studi dokumentasi yang 

ketat, di mana peneliti melakukan inventarisasi, pembacaan mendalam, dan pencatatan 

sistematis terhadap narasi-narasi penting dalam literatur. Setelah data terhimpun, proses 

pengolahan dilakukan menggunakan teknik analisis isi (content analysis) yang diintegrasikan 

dengan analisis sejarah (historical analysis) untuk memahami konteks zaman. Operasionalisasi 

analisis isi merujuk pada enam tahapan krusial, dimulai dari penggabungan data mentah, 

pengambilan sampel data yang representatif, pencatatan unit analisis, reduksi data untuk 

memilah informasi esensial, penarikan kesimpulan secara abduktif untuk menemukan pola, 

hingga narasi akhir yang deskriptif. Analisis sejarah turut diterapkan guna melacak genealogi 

pemikiran KH. Ali Maksum agar interpretasi yang dihasilkan tidak ahistoris. Guna memastikan 

keabsahan temuan, dilakukan uji validitas data melalui triangulasi sumber pustaka dan kritik 

sumber untuk menjamin kredibilitas interpretasi. Seluruh prosedur metodologis ini dijalankan 

secara terstruktur untuk menjawab rumusan masalah, sehingga menghasilkan deskripsi yang 

utuh mengenai konsep pendidikan Islam moderat serta merumuskan implikasi praktisnya bagi 

kemajuan dinamika pendidikan Islam di Indonesia. 

  

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hasil 

Biografi Singkat KH. Ali Maksum 

KH. Ali Maksum adalah seorang ulama karismatik yang berperan besar dalam 

memajukan pendidikan pesantren di Indonesia. Ia dikenal sebagai salah satu ulama terkemuka 

di Nusantara sebagaimana disebut dalam karya Halqiqi. KH. Ali Maksum berasal dari keluarga 

ulama di pesisir utara, tepatnya di daerah Lasem, Rembang. Ia merupakan putra dari KH. 

Maksum Ahmad dan Nyai Nuriyati, serta anak sulung dari 13 bersaudara. KH. Ali Maksum 

lahir pada 2 Maret 1915 dan dikenal luas sebagai tokoh penting dalam dunia keislaman dan 

pendidikan di Indonesia (Athoilah, 2019). KH. Ali tinggal di Lasem bersama kedua orang 

tuanya sejak kecil. Sekitar tahun 1917, kakeknya, KH. Maksum, mendirikan Pondok Pesantren 

Al-Hidayat. Selain aktif dalam pendidikan pesantren, KH. Maksum juga terlibat dalam kegiatan 

keagamaan dan organisasi Nahdlatul Ulama bersama tokoh-tokoh besar seperti KH. Hasyim 

Asy’ari, KH. Wahab Hasbullah, dan KH. Khalil Bangkalan. Seperti anak-anak desa pada 

umumnya, Ali kecil menikmati masa kanak-kanaknya dengan bermain bersama adiknya, 

Ahmad Syakir. Salah satu hiburannya adalah menonton pertunjukan wayang. Meskipun ia tidak 

https://jurnalp4i.com/index.php/educational


EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

Vol. 5 No. 4, November 2025 

E-ISSN : 2775-2593  

P-ISSN : 2775-2585 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational 
 

Copyright (c) 2025 EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

1172  

selalu mengingat nama tokoh-tokoh wayang atau alur ceritanya, pertunjukan tersebut tetap 

menjadi tontonan yang menyenangkan bagi Ali (Mukhdlor, 1989) 

1. Masa Pendidikan KH. Ali Maksum 

Sejak kecil, KH. Ali menerima pendidikan langsung dari ayahnya hingga remaja. Sang 

ayah menginginkan Ali menjadi ahli fikih, sehingga sejak dini ia mendapat banyak pelajaran 

fikih. Namun, KH. Ali lebih tertarik mempelajari ilmu nahwu dan sharaf. Ia menempuh 

pendidikan yang ketat di pesantren yang dikelola oleh ayahnya sendiri, yang saat itu menjadi 

pusat belajar bagi para santri dari berbagai daerah. Di sana, KH. Ali mendalami kitab Jam’ul 

Jawami’, Alfiyah Ibnu Malik, dan syarah Ibnu ‘Aqil (yang berfokus pada nahwu, sharaf, dan 

balaghah). Karena kedua orang tuanya adalah pengasuh Pondok Pesantren Lasem, KH. Ali 

tumbuh dan belajar di lingkungan pesantren sejak kecil. Setiap hari ia berinteraksi dengan para 

ulama Lasem serta santri dari berbagai daerah, baik dari Jawa maupun luar Jawa, yang memiliki 

latar belakang etnis dan budaya berbeda. Dari interaksi inilah kepribadian KH. Ali yang terbuka 

mulai terbentuk. Sejak muda, ia sudah memiliki sikap menghargai dan menghormati perbedaan 

dalam berbagai aspek kehidupan (Athoilah, 2019) 

KH. Maksum, yang berasal dari keluarga santri, memiliki pandangan unik dalam 

mendidik putranya, KH. Ali. Ia memilih untuk tidak menyekolahkan Ali di lembaga pendidikan 

yang didirikan oleh pemerintah kolonial Belanda atau Jepang, melainkan mempercayakan 

pendidikannya melalui sistem pesantren. Setelah masa kecilnya di Lasem, KH. Ali menerima 

pendidikan agama langsung dari ayahnya. Pada usia sekitar 10-11 tahun, ia dikirim untuk 

belajar kepada KH. Amir Idris di Pekalongan, kemudian melanjutkan pendidikannya di Tremas, 

Pacitan, Jawa Timur, di bawah bimbingan KH. Dimyathi. Di pesantren Tremas inilah bakat dan 

keahliannya dalam ilmu agama mulai terlihat jelas. 

Selain dikenal berkepribadian terbuka, KH. Ali Maksum juga memiliki karakter toleran 

dan moderat. Sifat ini terbentuk dari pengaruh orang tua, keluarga, serta lingkungan sekitarnya. 

Ia selalu mengajarkan pentingnya toleransi agar umat Islam dapat hidup rukun dengan sesama, 

baik pribumi maupun etnis Tionghoa. KH. Ali dikenal sebagai sosok yang tenang, santun, 

mudah bergaul, tawadhu, dan pemaaf  sifat-sifat yang tercermin dalam perannya sebagai ulama 

dan pengasuh pesantren.(Ahmad Athoilah, 2019) Selama tiga tahun menuntut ilmu di Tremas 

tanpa pulang ke Lasem, ia menunjukkan semangat belajar yang tinggi dan berhasil menguasai 

berbagai kitab penting, seperti Shahih Bukhari, Alfiyah Ibnu Malik, Minhājul Qawīm, Fathul 

Mu’in, dan Tafsir Jalalain (Mukhdlor, 1989) 

KH. Ali Malksum menempuh pendidikan awalnya di bawah bimbingan Kiai Amir Idris 

Pekalongan. Sejak sebelum tahun 1927 M, ia sudah mendalami ilmu Balaghah dan kemudian 

melanjutkan studinya ke Pesantren Tremas, Pacitan. Berbeda dengan kebanyakan santri lain, 

KH. Ali lebih tertarik pada bidang ilmu alat, khususnya Nahwu dan Shorof. Ayahnya, KH. 

Maksum Ahmad, sebenarnya berharap Ali menjadi ahli fikih,( Athoilah, 2019) namun di 

Tremas ia justru dikenal dengan julukan “Munjid berjalan” karena kecerdasannya dan 

kemampuannya dalam ilmu bahasa Arab. 

Setelah belajar di Tremas di bawah asuhan KH. Dimyathi (1894–1934), KH. Ali 

Malksum fokus mempelajari tafsir Al-Qur’an dan bahasa Arab. Kecerdasannya membuat ia 

dipercaya untuk mengajar meskipun masih di tingkat junior. Selama delapan tahun di Tremas, 

selain menuntut ilmu, ia juga aktif berkhidmat dan berperan dalam pembaruan sistem 

pendidikan pesantren. Usahanya mengubah sistem klasik menjadi madrasah modern 

membuahkan hasil dengan berdirinya Madrasah Tremas pada tahun 1932 atas izin KH. 

Dimyathi (Athoilah, 2019). Pada talhun 1938, ketika mencapai usia dewasa, Kiali Alli 

memutuskan untuk menikalhi Nyali. Halsyimalh, seoralng galdis yalng belaljalr di pondok pesalntren 

putri KH. M. Munalwwir, seoralng ulama yang alhli dallalm qiro'alh tanpa tandingan. Beberapa 

https://jurnalp4i.com/index.php/educational


EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

Vol. 5 No. 4, November 2025 

E-ISSN : 2775-2593  

P-ISSN : 2775-2585 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational 
 

Copyright (c) 2025 EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

1173  

hari setelalh pernikalhaln, H. Junaled Kalumaln Yogyalkalrtal menalwalrkaln kepada Kiali Alli untuk 

melalkukaln ibaldalh halji. Nalmun, tawaran tersebut menimbulkaln dilemal. KH. M. Munalwwir 

memintal algalr talwalraln tersebut ditolalk, tetalpi Kiali Alli jugal ingin mengunjungi Mekkalh 

sekalligus melalnjutkaln studinyal. Setelalh berdoal daln memikirkalnnyal dengaln maltalng, Kiali Alli 

memutuskaln untuk pergi ke Mekkalh meskipun balru saltu bulaln menikalh. 

Selama sekitar dua tahun di Mekkah, Kiai Ali berhasil menunaikan ibadah haji dua kali. 

Selain itu, ia juga memperdalam ilmu agama dengan berinteraksi dengan para masyayikh, 

sesama pelajar, dan jemaah haji asal Indonesia. Ia menitipkan kitab-kitabnya kepada jemaah 

haji yang dikenalnya untuk dibawa ke Lasem, terutama kitab-kitab baru karya para ulama 

pembaharu, selain kitab-kitab yang ia kumpulkan untuk dibawa sendiri pada tahun 1940. Dalam 

dua tahun tersebut, Kiai Ali memperoleh banyak ilmu, terutama dalam penguasaan bahasa 

Arab. Untuk mengirim buku-bukunya ke keluarga di Lasem, ia menjalin hubungan dekat 

dengan jemaah haji Indonesia di sana (Mukhdlor, 1989). Setelah KH. Ali Maksum kembali ke 

Indonesia, beliau pertama kali pulang ke kampung halamannya di Lasem dan disambut dengan 

penuh penghargaan layaknya seorang pahlawan yang berhasil menuntaskan perjuangannya. 

Hubungan kekerabatan terjalin erat antara keluarga K.H. Maksum di Lasem dan keluarga KH. 

Munawwir di Krapyak, Yogyakarta. Dalam bukunya, Althoillah menggambarkan bahwa 

selama dua tahun di Mekkah, Kiai Ali aktif berpartisipasi dalam berbagai praktik dan 

simbolisme keagamaan Islam, baik dari aspek intelektual maupun interaksi dengan tokoh 

agama dari berbagai mazhab. Ia juga terlibat dalam isu-isu internal Islam Ahlus Sunnah wal 

Jama‘ah serta gerakan pembaharuan Islam di Mekkah, yang kemudian membentuk perspektif 

barunya tentang Ahlus Sunnah Wal Jama‘ah (Athoilah, 2019) 

Tumbuh dalam keluarga dan lingkungan bertradisi kuat Nahdlatul Ulama (NU), KH. 

Ali Maksum aktif berjuang dalam kegiatan NU baik di Lasem, Tremas, maupun setelah pindah 

ke Krapyak. Pada tahun 1950, beliau mulai terlibat secara formal dalam kepengurusan NU di 

Yogyakarta. Keaktifannya dilatarbelakangi oleh kebutuhan membimbing organisasi NU secara 

intensif karena ruang gerak sosial dan politik NU saat itu mengalami penyempitan akibat 

ketidakstabilan kepemimpinan dalam situasi politik yang tidak menentu. Dalam perjuangannya 

di NU Yogyakarta, KH. Ali Maksum fokus memperkuat internal organisasi dengan membina 

para kader muda agar memahami pentingnya pengabdian. Aktivitasnya yang konsisten 

membuat beliau diangkat menjadi Rais Syuriyah Wilayah NU Yogyakarta (Athoilah, 2019) 

Selain kiprahnya di NU, pada tahun 1960-an KH. Ali juga mengabdikan diri sebagai 

pengajar di berbagai disiplin ilmu agama di Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Sunan Kalijaga 

Yogyakarta. Beliau menjadi dosen Fakultas Syariah sejak 1 Juli 1964 hingga 30 Juni 1980, atau 

sekitar 16 tahun (Athoilah, 2019) Setiap pesan yang beliau sampaikan selalu diterima dengan 

baik oleh para mahasiswa, menjadikannya salah satu dosen favorit dalam mata kuliah Qiraatul 

Kutub di Jurusan Bahasa dan Sastra Arab. Pada tahun 1980, KH. Ali mengundurkan diri dari 

IAIN karena kesibukannya, lalu memusatkan pengabdian sebagai Rais PWNU DIY dan 

mengembangkan pesantren Krapyak sebagai pusat pendidikan Islam yang berpengaruh 

(Mukhdlor, 1989). 

Sebagai tokoh Nahdlatul Ulama (NU) dan mantan Rais ‘Aam, KH. Ali Maksum 

memiliki pandangan yang berpengaruh mengenai dasar perjuangan NU. Pemikirannya 

menekankan prinsip-prinsip yang menjadi landasan utama gerakan dan perjuangan NU dalam 

menjaga nilai-nilai Islam, keumatan, serta kebangsaan. 

1. Alts-Tsiqaltu bi-Nalhdlaltil Ulalmal. Alrtinyal, walrgal NU halrus yalkin balhwal NU aldallalh 

saltu-saltunyal pedomaln hidup yalng benalr. 

2. All-Mal'rifalt wall Istiqaln bi NU. Alrtinyal, sebalgali walrgal NU, halrus memalhalmi NU 

dengaln sungguh-sungguh.  

https://jurnalp4i.com/index.php/educational


EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

Vol. 5 No. 4, November 2025 

E-ISSN : 2775-2593  

P-ISSN : 2775-2585 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational 
 

Copyright (c) 2025 EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

1174  

3. All-Almallu bi-Tal'limi NU. Alrtinyal, walrgal NU halrus mengalmallkaln aljalraln daln 

pedomaln yalng aldal dallalm NU.  

4. All-Jihaldu fi Salbili NU. Alrtinyal, walrgal NU halrus berjualng algalr NU tetalp 

berkembalng daln lestalri.  

5. Alsh-Shalbru fi-Salbili NU. Alrtinyal, walrgal NU halrus bersalbalr dallalm menjallalni 

kegialtaln NU, balik dallalm menjallalnkaln tugals, menghaldalpi ujialn, malupun salalt 

menghaldalpi pihalk-pihalk yalng menyimpalng dalri aljalraln Nalbi (Athoilah, 2019). 

KH. Ali Maksum wafat pada usia 74 tahun pada hari Kamis, 7 Desember 1989, di RSUP 

dr. Sardjito Yogyakarta setelah menjalani perawatan selama delapan hari di ruang ICCU. Beliau 

meninggalkan seorang istri, Nyai Hj. Rr. Hasyimah Munawwir, dan delapan anak, dua di 

antaranya wafat saat masih kecil. KH. Ali wafat beberapa minggu setelah Muktamar NU 

diadakan di Pesantren Krapyak, dan jenazahnya dimakamkan di samping makam KH. 

Munawwir di Dongkelan, Bantul, Yogyakarta. Nur Khalik Ridwan, 2020) Setelah wafatnya 

KH. Ali Maksum, kepemimpinan Pondok Pesantren Krapyak diserahkan kepada tokoh senior 

yang berilmu dan mampu melanjutkan perjuangan beliau. KH. Zainal Abidin Munawwir 

kemudian dipilih oleh keluarga besar sebagai sesepuh dan ketua pesantren, dan sejak itu beliau 

memimpin Pondok Pesantren Al-Munawwir Krapyak Yogyakarta (Djunaidi A. Syakur dkk, 

2001) 

2. Deskripsi Keseluruhan Mengenai Pemikiran KH. Ali Maksum 

Islam moderat menekankan toleransi antarumat beragama, kerukunan dalam 

masyarakat multikultural, serta penghargaan terhadap perbedaan untuk hidup harmonis. KH. 

Ali Maksum bersama tokoh Islam moderat lainnya menegaskan pentingnya keadilan sosial, 

kesetaraan, pendidikan berkualitas, dan pemberdayaan masyarakat. Ia juga mendukung 

penerimaan ilmu pengetahuan dan teknologi modern sesuai nilai agama dan etika, serta 

menentang ekstremisme dengan mengedepankan pendekatan moderat dan inklusif dalam 

memahami ajaran Islam. Umat Islam di Indonesia pada awal abad ke-20 mengalami berbagai 

perpecahan dan pengelompokan dalam organisasi, yang menjadi ciri masyarakat Islam 

kontemporer. Menurut Mukti Ali, hal ini memunculkan beragam cara memahami dan 

menafsirkan ajaran agama. Sejarah mencatat bahwa pada 1920–1930-an, umat Islam terpecah 

oleh perdebatan khilafiyah, seperti tentang talqin dan usholi, yang menimbulkan ketegangan 

dan saling ketidakpercayaan antar kelompok seperti Persis, Muhammadiyah, NU, dan Al-

Irsyad.  

Berbagai permasalahan perpecahan umat berhasil dijembatani oleh KH. Ali Maksum 

melalui karyanya Hujjah Ahlus Sunnah wal Jama‘ah, yang menghadirkan pandangan moderat 

dan menyeluruh. Dalam kitab tersebut, beliau menjelaskan bahwa tujuan penulisannya adalah 

memperjelas dasar-dasar dalil naqli terkait variasi amaliyah (praktik keagamaan) yang 

diterapkan dalam kehidupan sehari-hari.(KH. Ali Maksum, 1983) Pengaruh KH. Ali Maksum 

terhadap pendidikan dan bimbingan bagi murid-muridnya sangat besar karena wawasannya 

luas, pemikirannya moderat, serta kemampuannya menggunakan referensi multidisipliner 

dengan semangat keilmuan yang tinggi. Dalam Hujjah Ahlus Sunnah wal Jama‘ah, KH. Ali 

Maksum membahas isu-isu keimanan dan kemasyarakatan yang sering menimbulkan 

perdebatan di kalangan umat Islam Indonesia. Dengan menggunakan metode komparatif dalam 

pemikiran hukum Islam (ijtihad) serta menguraikan pandangan dari empat imam mazhab, 

beliau menegaskan bahwa perbedaan pendapat tidak perlu menjadi sumber perpecahan karena 

masing-masing pandangan memiliki dasar yang sah baik dari Al-Qur’an, hadis, maupun ijtihad 

para ulama. 

KH. Ali Maksum dalam karya-karyanya menegaskan pendapat yang menurut hasil 

ijtihadnya paling kuat di antara berbagai pandangan mazhab, menunjukkan bahwa ia tidak 

https://jurnalp4i.com/index.php/educational


EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

Vol. 5 No. 4, November 2025 

E-ISSN : 2775-2593  

P-ISSN : 2775-2585 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational 
 

Copyright (c) 2025 EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

1175  

fanatik terhadap satu mazhab tertentu. Sikap ini mencerminkan pandangan yang terbuka, 

moderat, dan rasional dalam memahami ajaran Islam. Pendekatannya yang progresif 

memperlihatkan kemampuannya mengaitkan makna teks-teks klasik dengan konteks persoalan 

kontemporer tanpa terjebak pada kekakuan interpretasi (Salamah, 2016). Dalam kitab Hujjah 

Ahlus Sunnah wal Jama‘ah, KH. Ali Maksum membahas berbagai persoalan fiqih cabang, 

termasuk mengenai keabsahan menghadiahkan pahala kepada orang yang telah meninggal 

melalui doa, sedekah, atau amal lainnya. Ia mengutip berbagai hadis dan pandangan ulama, 

termasuk Ibnu Taimiyah, yang menyatakan bahwa membaca Al-Qur’an dan beramal saleh 

dapat memberi manfaat bagi orang yang telah wafat. Pandangan ini menegaskan sikap moderat 

KH. Ali Maksum dalam menyikapi perbedaan pendapat di kalangan umat Islam. Menurut Ibnu 

Qayyim dalam kitab Ar-Ruh, pahala dapat dihadiahkan kepada orang yang telah meninggal 

melalui sedekah, doa, salat, dan haji atas namanya. Pahala dari membaca Al-Qur’an juga tetap 

mengalir kepada yang telah wafat, sebagaimana pahala puasa dan haji. Penjelasan ini 

menunjukkan pentingnya keseimbangan dan pemahaman mendalam dalam konteks ibadah dan 

interaksi keagamaan agar tidak menimbulkan konflik atau perdebatan.(KH. Ali Maksum, 1983) 

Pembahasan 

Analisis terhadap pemikiran KH. Ali Maksum dalam kitab Hujjah Ahlus Sunnah Wal 

Jamaah menegaskan bahwa konstruksi Islam moderat atau wasathiyah dibangun di atas 

keseimbangan antara dimensi intelektual dan spiritual. Pendidikan Islam tidak semata-mata 

berfokus pada transfer pengetahuan agama, melainkan menekankan integrasi antara ilmu umum 

dan nilai-nilai religius untuk mencetak individu yang adaptif terhadap modernitas. Hal ini 

sejalan dengan pandangan bahwa pendidikan harus menanamkan sikap toleran, inklusif, dan 

anti-kekerasan sebagai manifestasi ajaran Islam yang rahmatan lil 'alamin (Prayitno, 2019; 

Syamsudin, 2020). Dalam konteks ini, KH. Ali Maksum menyoroti urgensi pembentukan 

karakter yang mencakup kejujuran, empati, dan tanggung jawab sosial sebagai inti dari 

moralitas religius (Madjid, 2018). Analisis ini mengimplikasikan bahwa moderasi beragama 

bukan sekadar sikap kompromis, melainkan strategi proaktif untuk menghadirkan wajah Islam 

yang damai dan relevan di tengah keberagaman ras, ideologi, dan bangsa yang merupakan 

sunnatullah sebagaimana termaktub dalam Al-Qur'an (Saputra & Azmi, 2022; Wedi, 2020). 

Kehadiran kitab Hujjah Ahlus Sunnah Wal Jamaah berfungsi sebagai benteng teologis 

sekaligus panduan praktis untuk meluruskan kesalahpahaman mengenai praktik keagamaan 

kaum nahdliyin yang sering dituduh sebagai bid’ah. Tujuan utama penyusunan kitab ini adalah 

memberikan edukasi kepada santri dan masyarakat luas agar memahami dalil-dalil amaliyah 

yang dipegang teguh oleh Ahlus Sunnah wal Jamaah, sehingga tidak mudah goyah oleh narasi 

puritanisme yang kaku. Melalui karya ini, KH. Ali Maksum berupaya menetralisir potensi 

konflik internal umat dengan menyajikan argumentasi yang ilmiah dan santun (Maksum, 1983). 

Buku ini menjadi instrumen penting untuk menjaga persatuan umat (jamaah) dengan 

mengedepankan tradisi keilmuan yang bersumber dari para ulama otoritatif. Implikasinya, 

literasi keagamaan yang kuat menjadi kunci untuk meredam radikalisme dan fanatisme sempit, 

memastikan bahwa umat Islam dapat menjalankan keyakinannya dengan landasan yang kokoh 

namun tetap menghormati perbedaan yang ada di tengah masyarakat (Rolando et al., 2024; 

Zuhdi, 2017). 

Dalam aspek spiritual, analisis terhadap ajaran ziarah kubur dalam kitab ini 

menunjukkan kedalaman visi KH. Ali Maksum yang memadukan dimensi eskatologis dan 

sosiologis. Ziarah kubur tidak hanya dipandang sebagai ritual fisik, tetapi sebagai sarana 

kontemplasi kematian yang efektif untuk melembutkan hati dan meningkatkan kualitas iman. 

Penolakan tegas beliau terhadap anggapan bahwa ziarah adalah tindakan syirik didasarkan pada 

argumentasi bahwa penyimpangan terletak pada perilaku individu, bukan pada esensi 

https://jurnalp4i.com/index.php/educational


EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

Vol. 5 No. 4, November 2025 

E-ISSN : 2775-2593  

P-ISSN : 2775-2585 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational 
 

Copyright (c) 2025 EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

1176  

ziarahnya. Beliau menekankan bahwa mendoakan orang tua atau ulama yang telah wafat serta 

mencari keberkahan (tabarruk) memiliki landasan dalil yang kuat, karena adanya keyakinan 

akan tasharruf atau pengaruh spiritual dari kesalehan almarhum. Hal ini menunjukkan bahwa 

spiritualitas Islam moderat mengakui adanya hubungan transendental yang tidak terputus oleh 

kematian, sekaligus mengajarkan umat untuk membedakan antara penghormatan yang 

dibenarkan dengan pengkultusan yang dilarang (Anshori et al., 2021; Jaeni et al., 2023). 

Terkait dengan fiqh ikhtilaf atau manajemen perbedaan pendapat, sikap KH. Ali 

Maksum dalam menyikapi penentuan awal Ramadan dan Syawal mencerminkan kedewasaan 

intelektual yang tinggi. Meskipun terdapat perdebatan klasik antara metode hisab dan rukyatul 

hilal, beliau menekankan pentingnya merujuk pada konsensus ulama mazhab yang 

memprioritaskan rukyatul hilal atau penyempurnaan bilangan bulan (istikmal), namun tetap 

menghargai pandangan ahli hisab untuk kalangan terbatas. Pendekatan ini mengajarkan bahwa 

dalam situasi yang penuh ketidakpastian, umat Islam tidak boleh tergesa-gesa atau merasa 

paling benar sendiri (Sholahudin, 2021). Dengan menggali berbagai referensi dari akademisi 

dan astronom sebelum mengambil kesimpulan, KH. Ali Maksum mempraktikkan prinsip 

wasathiyah yang menolak ekstremitas. Implikasi dari sikap ini sangat relevan bagi konteks 

Indonesia yang majemuk, di mana perbedaan metode ibadah sering kali memicu ketegangan 

sosial yang seharusnya dapat diredam melalui dialog dan saling pengertian (Asmanidar, 2023; 

Sya’bani, 2021). 

Dimensi sosial dalam pemikiran KH. Ali Maksum menekankan bahwa implementasi 

sunnah Nabi harus bermuara pada penguatan ukhuwah islamiyah dan kohesi sosial. Dalam 

membahas praktik ibadah seperti shalat tarawih, beliau menggunakan pendekatan deduktif yang 

didukung oleh hadis dan pandangan ulama besar untuk menunjukkan fleksibilitas hukum Islam. 

Beliau menyadari bahwa topik-topik khilafiyah sangat sensitif dan berpotensi memecah belah 

persatuan, sehingga penyampaiannya selalu dibungkus dengan narasi yang menyejukkan dan 

memprioritaskan kebersamaan (Machfudz, 2010). Islam moderat dalam perspektif ini menuntut 

umat untuk menempatkan nilai kemanusiaan dan persaudaraan di atas ego kelompok. Hal ini 

mengindikasikan bahwa kesalehan ritual tidak boleh mencederai kesalehan sosial; sebaliknya, 

pemahaman agama yang mendalam seharusnya melahirkan sikap bijaksana yang mampu 

mengelola perbedaan tanpa harus saling menyalahkan atau mengkafirkan sesama muslim 

(Hamidah, 2017; Mahmudin, 2018). 

Implikasi pemikiran ini terhadap pengembangan pendidikan di Indonesia sangat 

signifikan, terutama dalam merancang kurikulum yang responsif terhadap tantangan zaman. 

Pendidikan Islam perlu mentransformasi paradigma pengajaran dari sekadar hafalan doktrin 

menjadi penanaman nilai toleransi, inklusivitas, dan etika global (Bashori, 2020; Lindayati et 

al., 2025; Nugraha et al., 2023). Kurikulum harus didesain untuk memadukan ilmu agama 

dengan sains dan teknologi, serta memuat materi yang mendorong dialog antaragama dan 

antarmazhab guna meruntuhkan sekat-sekat prasangka. Penguatan pendidikan karakter yang 

berbasis pada nilai kejujuran, kerja keras, dan kepedulian sosial menjadi fondasi utama untuk 

mencetak generasi yang berintegritas (Dalmeri, 2015; Sutarjo, 2023). Dengan demikian, 

institusi pendidikan berperan sebagai laboratorium moderasi yang tidak hanya melahirkan 

cendekiawan yang cerdas secara kognitif, tetapi juga pribadi yang memiliki kematangan 

emosional dan spiritual untuk hidup berdampingan dalam masyarakat multikultural yang 

dinamis. 

Secara keseluruhan, penelitian ini menyimpulkan bahwa kitab Hujjah Ahlus Sunnah 

Wal Jamaah menawarkan kerangka kerja komprehensif bagi penerapan Islam moderat yang 

mencakup aspek akidah, syariah, dan akhlak. Keterbatasan penelitian ini terletak pada fokus 

analisis yang bertumpu pada satu teks utama, sehingga belum mengeksplorasi secara mendalam 

https://jurnalp4i.com/index.php/educational


EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

Vol. 5 No. 4, November 2025 

E-ISSN : 2775-2593  

P-ISSN : 2775-2585 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational 
 

Copyright (c) 2025 EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

1177  

bagaimana resepsi masyarakat akar rumput terhadap pemikiran KH. Ali Maksum di era digital 

saat ini. Meskipun demikian, temuan ini memberikan wawasan berharga bahwa moderasi 

beragama memerlukan fondasi keilmuan yang otoritatif dan keberanian untuk bersikap terbuka. 

Ke depan, diperlukan kajian lebih lanjut mengenai relevansi metode dakwah KH. Ali Maksum 

dalam menanggulangi tren intoleransi di media sosial, guna memastikan warisan intelektual 

ulama nusantara tetap menjadi acuan hidup bagi generasi milenial yang menghadapi tantangan 

disrupsi informasi dan ideologi transnasional. 

 

KESIMPULAN 

Analisis pemikiran KH. Ali Maksum dalam kitab Hujjah Ahlus Sunnah Wal Jamaah 

menegaskan bahwa konstruksi Islam moderat dibangun di atas keseimbangan dimensi 

intelektual dan spiritualitas yang kokoh. Pendidikan Islam tidak sekadar transfer pengetahuan, 

melainkan integrasi nilai religius dan ilmu umum untuk mencetak karakter toleran serta 

inklusif. Kitab ini berfungsi vital sebagai benteng teologis yang meluruskan kesalahpahaman 

amaliyah kaum nahdliyin dari tuduhan bidah melalui argumentasi ilmiah yang santun dan 

otoritatif. Dalam aspek spiritual seperti ziarah kubur, beliau menekankan esensi kontemplasi 

kematian dan validitas dalil tabarruk, sekaligus menolak anggapan syirik dengan membedakan 

secara tegas antara penghormatan dan pengkultusan. Terkait manajemen perbedaan pendapat 

atau fiqh ikhtilaf, sikap beliau mencerminkan kedewasaan intelektual yang memprioritaskan 

konsensus ulama namun tetap menghargai pandangan lain. Pendekatan ini membuktikan bahwa 

moderasi beragama adalah strategi proaktif berbasis keilmuan untuk menghadirkan wajah Islam 

yang damai, rasional, dan adaptif terhadap keberagaman. 

Dimensi sosial dalam pemikiran KH. Ali Maksum menekankan bahwa implementasi 

sunnah harus bermuara pada penguatan ukhuwah islamiyah dan kohesi sosial, di mana 

kesalehan ritual tidak boleh mencederai kesalehan sosial. Implikasi pandangan ini sangat 

signifikan bagi transformasi pendidikan di Indonesia, menuntut perancangan kurikulum yang 

memadukan ilmu agama dengan sains serta penanaman nilai etika global untuk meruntuhkan 

sekat prasangka. Institusi pendidikan harus berperan sebagai laboratorium moderasi yang 

mencetak generasi berintegritas dan matang secara emosional untuk hidup berdampingan. 

Secara keseluruhan, kitab ini menawarkan kerangka kerja komprehensif bagi penerapan Islam 

moderat yang mencakup akidah, syariah, dan akhlak. Meskipun penelitian ini terbatas pada 

analisis teks, temuan ini memberikan wawasan berharga bahwa literasi keagamaan yang kuat 

adalah kunci meredam radikalisme. Ke depan, warisan intelektual ini sangat relevan untuk 

dikontekstualisasikan dalam metode dakwah digital guna menanggulangi tren intoleransi dan 

narasi puritanisme yang kian marak di media sosial. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Anshori, M. A., et al. (2021). Contribution of Sufism to the development of moderate Islam in 

Nusantara. International Journal of Islamic Thought, 19(1), 40. 

https://doi.org/10.24035/ijit.19.2021.194 

Arikarani, Y., et al. (2024). Konsep pendidikan Islam dalam penguatan moderasi beragama. 

Edification Journal, 7(1), 71. https://doi.org/10.37092/ej.v7i1.840 

Asmanidar, A. (2023). Diversity and humanity in Islam: A perspective of religious moderation. 

Abrahamic Religions: Jurnal Studi Agama-Agama, 3(2), 302. 

https://doi.org/10.22373/arj.v3i2.20416 

Asnawi, H. S. (2016). Kritik teori hukum feminis terhadap UU. No. 1 tahun 1974 tentang 

perkawinan: Suatu upaya dalam menegakkan keadilan HAM kaum perempuan. 

Jurnal Hukum Keluarga Islam, 4(1). 

https://jurnalp4i.com/index.php/educational
https://doi.org/10.24035/ijit.19.2021.194
https://doi.org/10.37092/ej.v7i1.840
https://doi.org/10.22373/arj.v3i2.20416


EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

Vol. 5 No. 4, November 2025 

E-ISSN : 2775-2593  

P-ISSN : 2775-2585 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational 
 

Copyright (c) 2025 EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

1178  

Athoilah, A. (2019). KH. Ali Maksum: Ulama, pesantren dan NU. LKiS. 

Bashori, B. (2020). Kontribusi pendidikan Islam dalam mengembangkan multikulturalisme. 

TOLERANSI: Media Ilmiah Komunikasi Umat Beragama, 12(1), 61. 

https://doi.org/10.24014/trs.v12i1.10638 

Dalmeri, D. (2015). Contextualization of scientific and religious values in multicultural society. 

Walisongo: Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan, 23(2), 377. 

https://doi.org/10.21580/ws.2015.23.2.285 

Hamidah, H. (2017). Al-Ukhuwah al-ijtima’iyah wa al-insaniyah. Jurnal Theologia, 23(2), 448. 

https://doi.org/10.21580/teo.2012.23.2.1678 

Islakh, A. N., et al. (2025). Peran kepala sekolah dalam pengembangan kurikulum PAI berbasis 

multikultural. LEARNING: Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan 

Pembelajaran, 5(2), 982. https://doi.org/10.51878/learning.v5i2.6440 

Jaeni, M., et al. (2023). From manuscripts to moderation: Sundanese wisdom in countering 

religious radicalism. Religious: Jurnal Studi Agama-Agama dan Lintas Budaya, 

7(1), 65. https://doi.org/10.15575/rjsalb.v7i1.21446 

Lindayati, E., et al. (2025). Pendidikan Islam dan tantangan multikulturalisme. Jurnal 

Pengabdian Masyarakat dan Riset Pendidikan, 4(1), 6385. 

https://doi.org/10.31004/jerkin.v4i1.2546 

Machfudz, M. (2010). Konsep Ahlu Sunnah tahqiq dan dirasah kitab Hujjah Ahl Al- Sunnah 

Wal-Jama’ah karangan K.H. Ali Maksum [Thesis, Universitas Islam Negeri Sunan 

Kalijaga]. 

Madiyono, M., & Haq, M. Z. (2023). Integritas terbuka sebagai pendekatan baru dialog 

antariman dalam penguatan moderasi beragama. Integritas Terbuka: Peace and 

Interfaith Studies, 2(1), 1. https://doi.org/10.59029/int.v2i1.11 

Madjid, N. (2018). Moderasi beragama di Indonesia: Studi kasus Pesantren Krapyak [Tesis, 

Universitas Indonesia]. 

Mahmudin, A. S. (2018). Pendidikan Islam dan kesadaran pluralisme. Journal Ta’limuna, 7(1), 

24. https://doi.org/10.32478/ta.v7i1.146 

Mazya, T. M., et al. (2024). Religious and cultural diversity in Indonesia: Dynamics of 

acceptance and conflict in a multidimensional perspective. International Journal of 

Current Science Research and Review, 7(7). https://doi.org/10.47191/ijcsrr/v7-i7-

32 

Muhtar, F., & Jihad, S. (2019). Ketahanan umat beragama dalam mencegah radikalisme di Kota 

Mataram Nusa Tenggara Barat. Jurnal Ketahanan Nasional, 25(1), 56. 

https://doi.org/10.22146/jkn.41443 

Mukhdlor, A. Z. (1989). KH. Ali Maksum perjuangan dan pemikiran-pemikirannya. Multi 

Karya Grafika. 

Najib, M., & Fata, A. K. (2020). Islam wasatiyah dan kontestasi wacana moderatisme Islam di 

Indonesia. Jurnal Theologia, 31(1), 115. 

https://doi.org/10.21580/teo.2020.31.1.5764 

Nugraha, C., et al. (2023). Transformasi pendidikan Islam pada pembelajaran dan nilai 

keislaman di era revolusi industri 4.0. PROFETIK: Jurnal Mahasiswa Pendidikan 

Agama Islam, 4(1), 1. https://doi.org/10.24127/profetik.v4i1.4837 

Oktarini, D., et al. (2025). Ilmu keislaman dan tantangan sosial di era globalisasi. CENDEKIA: 

Jurnal Ilmu Pengetahuan, 5(3), 1210. https://doi.org/10.51878/cendekia.v5i3.6426 

Prayitno, A. B. (2019). Islam moderat dalam pandangan KH. Ali Maksum. Pustaka Alvabet. 

Rahmadi, R., & Hamdan, H. (2023). Religious moderation in the context of Islamic education: 

A multidisciplinary perspective and its application in Islamic educational 

https://jurnalp4i.com/index.php/educational
https://doi.org/10.24014/trs.v12i1.10638
https://doi.org/10.21580/ws.2015.23.2.285
https://doi.org/10.21580/teo.2012.23.2.1678
https://doi.org/10.51878/learning.v5i2.6440
https://doi.org/10.15575/rjsalb.v7i1.21446
https://doi.org/10.31004/jerkin.v4i1.2546
https://doi.org/10.59029/int.v2i1.11
https://doi.org/10.32478/ta.v7i1.146
https://doi.org/10.47191/ijcsrr/v7-i7-32
https://doi.org/10.47191/ijcsrr/v7-i7-32
https://doi.org/10.22146/jkn.41443
https://doi.org/10.21580/teo.2020.31.1.5764
https://doi.org/10.24127/profetik.v4i1.4837
https://doi.org/10.51878/cendekia.v5i3.6426


EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

Vol. 5 No. 4, November 2025 

E-ISSN : 2775-2593  

P-ISSN : 2775-2585 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational 
 

Copyright (c) 2025 EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran 

1179  

institutions in Indonesia. Khazanah: Jurnal Studi Islam dan Humaniora, 21(1), 59. 

https://doi.org/10.18592/khazanah.v21i1.8487 

Ridwan, N. K. (2020). Ensiklopedia Khittah NU Jilid IV: Sejarah pemikiran Khittah NU. Diva 

Press. 

Rolando, D. M., et al. (2024). Strengthening religious literacy as an effort to overcome the 

moral degradation of Generation Z in the digital era. KnE Social Sciences. 

https://doi.org/10.18502/kss.v9i12.15821 

Salamah, F. (2016). Metode istinbath Pesantren Krapyak: Studi pemikiran K.H. Ali Maksum 

dan K.H. Zainal Abidin Munawwir [Skripsi, Universitas Islam Negeri Sunan 

Kalijaga]. 

Saputra, I. B., & Azmi, F. (2022). Religious moderation in Indonesia. EDU-RILIGIA: Jurnal 

Ilmu Pendidikan Islam dan Keagamaan, 6(3). 

https://doi.org/10.47006/er.v6i3.10887 

Sutarjo, S. (2023). Mengoptimalisasikan pendidikan karakter siswa sebagai fondasi 

kebangkitan generasi emas 2045. JKIP: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan, 

1(4), 257. https://doi.org/10.61116/jkip.v1i4.187 

Sutrisno, E. (2019). Aktualisasi moderasi beragama di lembaga pendidikan. Jurnal Bimas 

Islam, 12(2), 323. https://doi.org/10.37302/jbi.v12i2.113 

Sya’bani, M. A. Y. (2021). Culture of religious moderation through the actualization of Islamic 

education wasatiyyah to improve religious reconnection and tolerance in Indonesia. 

Advances in Social Science, Education and Humanities Research. 

https://doi.org/10.2991/assehr.k.211020.075 

Syamsudin, M. (2020). Pendidikan Islam dalam perspektif KH. Ali Maksum. LKiS. 

Wedi, A. (2020). Remoderasi Islam melalui re-interpretasi Al-Quran. SHAHIH: Journal of 

Islamicate Multidisciplinary, 5(2). https://doi.org/10.22515/shahih.v5i2.2767 

Zahroh, A. (2022). Penerapan moderasi beragama melalui kurikulum pendidikan. Bidayatuna: 

Jurnal Pendidikan Guru Mandrasah Ibtidaiyah, 5(2), 230. 

https://doi.org/10.54471/bidayatuna.v5i2.1833 

Zuhdi, M. (2017). Radikalisme agama dan upaya deradikalisasi pemahaman keagamaan. 

AKADEMIKA: Jurnal Pemikiran Islam, 22(1), 199. 

https://doi.org/10.32332/akademika.v22i1.568 

 

 

https://jurnalp4i.com/index.php/educational
https://doi.org/10.18592/khazanah.v21i1.8487
https://doi.org/10.18502/kss.v9i12.15821
https://doi.org/10.47006/er.v6i3.10887
https://doi.org/10.61116/jkip.v1i4.187
https://doi.org/10.37302/jbi.v12i2.113
https://doi.org/10.2991/assehr.k.211020.075
https://doi.org/10.22515/shahih.v5i2.2767
https://doi.org/10.54471/bidayatuna.v5i2.1833
https://doi.org/10.32332/akademika.v22i1.568

