EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran

Vol. 5 No. 4, November 2025

E-ISSN : 2775-2593

P-ISSN : 2775-2585 -
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational Jurnal P4l

PENDIDIKAN ISLAM MODERAT DAN IMPLIKASINYA PERSPEKTIF KH. ALI
MAKSUM

Dimas Setiadi Laksono!, Muhammad Shohib?
Universitas Kiai Abdullah Faqih Gresik'-?
e-mail: setiadidimas317@gmail.com & shohib.surabaya@gmail.com

ABSTRAK

Eskalasi radikalisme dan intoleransi di Indonesia menuntut transformasi paradigma pendidikan
yang mampu menjembatani polarisasi antara pemikiran keagamaan konservatif dan liberal.
Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi konsep pendidikan Islam moderat perspektif KH.
Ali Maksum serta menganalisis implikasinya bagi pengembangan sistem pendidikan Islam
nasional. Menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kepustakaan, penelitian ini
menelaah secara mendalam karya-karya otoritatif tokoh, khususnya kitab Hujjah Ahlus Sunnah
wal Jamaah, melalui teknik analisis isi dan sejarah. Temuan utama menunjukkan bahwa
konstruksi moderasi KH. Ali Maksum dibangun di atas keseimbangan proporsional antara
dimensi intelektual dan spiritual, yang mencakup sikap toleran terhadap perbedaan fikih
(ikhtilaf), penguatan akidah yang rasional, serta prioritas pada kesalehan sosial. Implikasi
pemikiran tersebut terhadap pendidikan di Indonesia meliputi urgensi integrasi kurikulum ilmu
agama dan sains, penanaman nilai inklusivitas, serta penguatan karakter berbasis etika global.
Penelitian ini menyimpulkan bahwa gagasan pedagogis KH. Ali Maksum menawarkan
kerangka kerja komprehensif sebagai benteng teologis melawan ekstremisme, sekaligus
memposisikan institusi pendidikan sebagai laboratorium moderasi yang efektif mencetak
generasi adaptif, berintegritas, dan mampu merawat harmoni dalam masyarakat multikultural.
Kata Kunci: Pendidikan Islam Moderat, Implikasi, KH. Ali Maksum

ABSTRACT

The escalation of radicalism and intolerance in Indonesia demands a transformation of the
educational paradigm capable of bridging the polarization between conservative and liberal
religious thought. This study aims to explore the concept of moderate Islamic education from
the perspective of KH. Ali Maksum and analyze its implications for the development of the
national Islamic education system. Using a qualitative approach with a literature study design,
this study examines in-depth the authoritative works of this figure, particularly the book "Hujjah
Ahlus Sunnah wal Jamaah," through content and historical analysis techniques. The main
findings indicate that KH. Ali Maksum's construction of moderation is built on a proportional
balance between intellectual and spiritual dimensions, which includes tolerance for differences
in jurisprudence (ikhtilaf), strengthening rational faith, and prioritizing social piety. The
implications of this thinking for education in Indonesia include the urgency of integrating
religious and science curricula, instilling inclusive values, and strengthening character based on
global ethics. This study concludes that the pedagogical ideas of KH. Ali Maksum offers a
comprehensive framework as a theological bulwark against extremism, while simultaneously
positioning educational institutions as laboratories of moderation, effectively producing a
generation of adaptability, integrity, and the ability to maintain harmony in a multicultural
society.

Keywords: Moderate Islamic Education, Implications, KH. Ali Maksum

PENDAHULUAN

Copyright (c) 2025 EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
1168


https://jurnalp4i.com/index.php/educational
mailto:setiadidimas317@gmail.com

EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran

Vol. 5 No. 4, November 2025

E-ISSN : 2775-2593

P-ISSN : 2775-2585 -
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational Jurnal P4l

Pendidikan memegang peranan yang sangat fundamental dan strategis dalam
membentuk kualitas individu serta struktur masyarakat yang beradab. Di tengah dinamika dunia
global yang semakin kompleks dan penuh dengan keberagaman, tantangan untuk menjaga
keseimbangan sosial serta kerukunan antarumat beragama menjadi semakin berat dan krusial.
Dalam situasi yang rentan terhadap gesekan ini, konsep pendidikan Islam moderat hadir sebagai
solusi alternatif yang menjanjikan untuk menjembatani perbedaan dan menciptakan
harmonisasi kehidupan antarkelompok yang majemuk (Arikarani et al., 2024; Oktarini et al.,
2025). Secara keseluruhan, pendidikan menjadi kunci utama dan instrumen vital bagi kemajuan
sebuah bangsa, karena keberhasilan dan daya saing suatu negara sangat bergantung pada
kemampuannya dalam memperbaiki, mereformasi, dan memperbarui sistem pendidikannya
secara berkelanjutan. Hal ini diperlukan agar sistem tersebut tetap relevan, adaptif, dan mampu
menghadapi berbagai tantangan masa depan yang tidak terduga. Pendidikan yang inklusif dan
moderat diharapkan mampu mencetak generasi yang tidak hanya cerdas secara intelektual,
tetapi juga matang secara emosional dan spiritual dalam menyikapi perbedaan (Islakh et al.,
2025).

Dalam konteks dinamika pemikiran Islam kontemporer, umat Muslim saat ini
dihadapkan pada dua kutub tantangan ekstrem yang sama-sama bermasalah. Tantangan pertama
datang dari kelompok konservatif kaku yang memahami teks keagamaan secara sangat tekstual
dan harfiah, sehingga cenderung memaksakan pandangan tunggal mereka kepada sesama
Muslim dan menolak interpretasi lain. Di sisi lain, terdapat tantangan kedua dari kelompok
yang memiliki pemahaman terlalu longgar atau liberal, sehingga mudah terpengaruh dan
terhanyut oleh pemikiran serta budaya luar yang mungkin bertentangan dengan nilai dasar
Islam. Kelompok pertama menjadikan Al-Qur’an, Hadis, dan tulisan ulama klasik sebagai satu-
satunya dasar berpikir tanpa mempertimbangkan konteks zaman, semata-mata agar tidak
dianggap tertinggal dari kemurnian agama. Fenomena polarisasi ini menciptakan kebingungan
di kalangan umat dan sering kali memicu ketegangan internal yang tidak produktif, sehingga
diperlukan sebuah jalan tengah yang mampu mendamaikan orisinalitas teks dengan
kontekstualisasi zaman (Muhtar & Jihad, 2019).

Padahal, apabila ditelaah lebih dalam, dalam syariat Islam tidak ada satu pun
pembenaran untuk bersikap ekstrem (ghuluw) maupun mengabaikan tuntunan agama (tafrith)
(Rahmadi & Hamdan, 2023; Zahroh, 2022). Islam secara tegas menekankan pentingnya
keseimbangan (fawazun) dalam seluruh aspek kehidupan manusia, mulai dari urusan ibadah
ritual, hubungan sosial (muamalah), tata kelola pemerintahan, hingga sistem ekonomi. Sifat
moderat, adil, dan mengambil jalan tengah (wasathiyah) merupakan ciri utama dan karakteristik
paling menonjol dari ajaran Islam yang rahmatan lil ‘alamin. Sebagaimana pandangan Ibnu
Asyur yang dikutip oleh Zuhairi Miswari, sikap moderat adalah sebuah sifat mulia yang sangat
dianjurkan dalam Islam dan seharusnya menjadi pedoman etis bagi setiap umatnya dalam
berperilaku. Prinsip moderasi ini mengajarkan bahwa kebenaran tidak terletak pada sikap yang
melampaui batas, melainkan pada kemampuan untuk menempatkan sesuatu pada tempatnya
secara proporsional dan bijaksana, demi kemaslahatan bersama umat manusia (Najib & Fata,
2020; Saputra & Azmi, 2022; Sutrisno, 2019).

Diskusi dan diskursus mengenai moderasi beragama kini semakin sering dibahas secara
intensif di berbagai lapisan masyarakat, mulai dari akademisi hingga praktisi kebijakan. Hal ini
dianggap sangat mendesak dan penting untuk menciptakan kehidupan yang harmonis di tengah
realitas perbedaan yang tak terelakkan. Penelitian yang dilakukan oleh Herlina Nurani
menunjukkan fakta bahwa benih-benih perpecahan kerap muncul di tengah masyarakat Islam,
baik di dalam institusi keagamaan yang besar maupun dalam kelompok-kelompok pengajian
kecil, yang sering kali dipicu oleh perbedaan pandangan furu’iyah atau politik. Oleh karena itu,

Copyright (c) 2025 EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
1169


https://jurnalp4i.com/index.php/educational

EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran

Vol. 5 No. 4, November 2025

E-ISSN : 2775-2593

P-ISSN : 2775-2585 -
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational Jurnal P4l

pembahasan yang mendalam dan masif tentang moderasi sangat dibutuhkan agar umat dapat
saling memahami dan menghargai keragaman tafsir. Islam sendiri, melalui ajaran-ajarannya,
selalu mendorong umatnya untuk berbuat kebajikan (ihsan), berinteraksi dengan damai
(salam), serta melindungi hak-hak seluruh golongan tanpa membeda-bedakan latar belakang,
demi terwujudnya tatanan sosial yang inklusif dan berkeadilan.

Realitas di Indonesia menunjukkan paradoks tersendiri; meskipun kerukunan antarumat
beragama tampak terjaga di permukaan, kenyataannya kondisi tersebut sering kali bersifat semu
karena di bawahnya masih tersimpan bara rasa curiga dan prasangka antarkelompok. Konflik
dan kekerasan yang melibatkan sentimen agama masih sering terjadi dan mencoreng wajah
toleransi di Indonesia dalam beberapa tahun terakhir. Sejarah mencatat perselisihan berdarah
seperti konflik di Ambon dan Poso yang melibatkan komunitas Muslim dan Kristen, serta
berbagai kasus penolakan pembangunan rumah ibadah di berbagai daerah yang terus berulang
(Madiyono & Hagq, 2023; Mazya et al., 2024). Salah satu contoh intoleransi yang mencolok
adalah kasus di Kota Cilegon, di mana terjadi penolakan masif terhadap pembangunan gereja
yang didasarkan pada perjanjian lama yang diskriminatif. Fenomena ini menunjukkan bahwa
sebagian masyarakat belum sepenuhnya mampu menjunjung tinggi prinsip-prinsip Islam
wasathiyah atau bahkan belum memahami esensi maknanya. Oleh karena itu, pendidikan Islam
dipandang sebagai metode paling efektif dan strategis untuk melawan radikalisme sejak dini
(Asnawi, 2016).

Di tengah kegelisahan tersebut, sosok KH. Ali Maksum hadir sebagai salah satu tokoh
sentral yang merumuskan dan menerapkan konsep pendidikan Islam moderat secara konsisten
sepanjang hayatnya. Beliau dikenal luas sebagai ulama kharismatik dengan pemikiran yang
cemerlang, visioner, dan memiliki sikap yang sangat inklusif terhadap perbedaan agama serta
budaya. KH. Ali Maksum lahir di lingkungan Pondok Pesantren Al-Hidayah, Lasem, Jawa
Tengah, dan tumbuh dalam tradisi keilmuan yang sangat kuat di bawah asuhan ayahnya, KH.
Maksum, serta berinteraksi dengan tokoh-tokoh besar Nahdlatul Ulama. Latar belakang
pendidikan beliau yang mendalam dalam penguasaan kitab kuning seperti Jam 'ul Jawami dan
Alfiyah Ibnu Malik, dipadukan dengan wawasan kebangsaan yang luas, membentuk karakter
pemikirannya yang moderat namun tetap berprinsip. Pandangan-pandangan KH. Ali Maksum
tentang pendidikan Islam moderat memberikan kontribusi yang sangat signifikan dalam
memberikan kerangka teoretis dan praktis untuk menghadapi tantangan pluralitas dan
ekstremisme di masyarakat Indonesia.

Penelitian ini dirancang dengan tujuan utama untuk menggali, mengeksplorasi, dan
menganalisis secara mendalam konsep pendidikan Islam moderat serta implikasinya menurut
perspektif KH. Ali Maksum. Fokus utamanya adalah membedah gagasan dan pendekatan
pedagogis beliau yang mengintegrasikan ilmu agama dan ilmu umum, serta penekanannya pada
penguasaan sains dan teknologi sebagai sarana kemajuan umat. KH. Ali Maksum
menghadirkan pembaruan dalam pendidikan Islam melalui pendekatan kontekstual yang
relevan dengan tantangan zaman modern, menanamkan nilai kejujuran, empati, dan toleransi
yang memandang perbedaan sebagai kekuatan (rahmah). Penelitian ini berupaya menjawab
pertanyaan krusial mengenai bagaimana formulasi pendidikan Islam moderat ala KH. Ali
Maksum dapat dipergunakan untuk memperkuat kerukunan sosial dan meredam ketegangan
antaragama. Melalui kajian ini, diharapkan pemikiran progresif beliau dapat direvitalisasi dan
dijadikan landasan kokoh dalam membangun sistem pendidikan Islam yang efektif dalam
menumbuhkan toleransi, mencegah radikalisme, dan mewujudkan masyarakat damai.

METODE PENELITIAN

Copyright (c) 2025 EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
1170


https://jurnalp4i.com/index.php/educational

EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran

Vol. 5 No. 4, November 2025

E-ISSN : 2775-2593

P-ISSN : 2775-2585 -
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational Jurnal P4l

Penelitian ini menerapkan pendekatan kualitatif dengan desain studi kepustakaan
(library research) yang bersifat deskriptif untuk menginvestigasi secara mendalam konstruksi
pemikiran KH. Ali Maksum. Fokus utama kajian diarahkan pada eksplorasi gagasan pendidikan
Islam moderat serta implikasinya yang strategis dalam pengembangan sistem pendidikan
nasional. Sebagai penelitian yang bercorak biografis dan pemikiran tokoh, objek material studi
ini sepenuhnya digali dari sumber-sumber literatur otoritatif, baik yang berupa karya langsung
sang tokoh maupun interpretasi para ahli mengenainya. Sumber data diklasifikasikan menjadi
data primer dan sekunder yang mencakup buku-buku teks, artikel jurnal ilmiah, majalah, surat
kabar, serta dokumen historis yang relevan dengan tema moderasi. Penggunaan metode ini
bertujuan untuk menghimpun informasi secara komprehensif, kemudian menganalisis dan
menginterpretasikan nilai-nilai intelektual tokoh dengan menggunakan perspektif emic. Hal ini
dimaksudkan agar peneliti dapat memahami gagasan subjek berdasarkan sudut pandang
pengalaman otentik tokoh itu sendiri, memastikan bahwa rekonstruksi pemikiran yang
dihasilkan bersifat objektif dan mendalam tanpa terdistorsi oleh asumsi-asumsi teoretis yang
tidak relevan dengan konteks historis kehidupan KH. Ali Maksum.

Mekanisme pengumpulan data dilaksanakan melalui teknik studi dokumentasi yang
ketat, di mana peneliti melakukan inventarisasi, pembacaan mendalam, dan pencatatan
sistematis terhadap narasi-narasi penting dalam literatur. Setelah data terhimpun, proses
pengolahan dilakukan menggunakan teknik analisis isi (content analysis) yang diintegrasikan
dengan analisis sejarah (historical analysis) untuk memahami konteks zaman. Operasionalisasi
analisis isi merujuk pada enam tahapan krusial, dimulai dari penggabungan data mentah,
pengambilan sampel data yang representatif, pencatatan unit analisis, reduksi data untuk
memilah informasi esensial, penarikan kesimpulan secara abduktif untuk menemukan pola,
hingga narasi akhir yang deskriptif. Analisis sejarah turut diterapkan guna melacak genealogi
pemikiran KH. Ali Maksum agar interpretasi yang dihasilkan tidak ahistoris. Guna memastikan
keabsahan temuan, dilakukan uji validitas data melalui triangulasi sumber pustaka dan kritik
sumber untuk menjamin kredibilitas interpretasi. Seluruh prosedur metodologis ini dijalankan
secara terstruktur untuk menjawab rumusan masalah, sehingga menghasilkan deskripsi yang
utuh mengenai konsep pendidikan Islam moderat serta merumuskan implikasi praktisnya bagi
kemajuan dinamika pendidikan Islam di Indonesia.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Hasil
Biografi Singkat KH. Ali Maksum

KH. Ali Maksum adalah seorang ulama karismatik yang berperan besar dalam
memajukan pendidikan pesantren di Indonesia. Ia dikenal sebagai salah satu ulama terkemuka
di Nusantara sebagaimana disebut dalam karya Halqiqi. KH. Ali Maksum berasal dari keluarga
ulama di pesisir utara, tepatnya di daerah Lasem, Rembang. Ia merupakan putra dari KH.
Maksum Ahmad dan Nyai Nuriyati, serta anak sulung dari 13 bersaudara. KH. Ali Maksum
lahir pada 2 Maret 1915 dan dikenal luas sebagai tokoh penting dalam dunia keislaman dan
pendidikan di Indonesia (Athoilah, 2019). KH. Al tinggal di Lasem bersama kedua orang
tuanya sejak kecil. Sekitar tahun 1917, kakeknya, KH. Maksum, mendirikan Pondok Pesantren
Al-Hidayat. Selain aktif dalam pendidikan pesantren, KH. Maksum juga terlibat dalam kegiatan
keagamaan dan organisasi Nahdlatul Ulama bersama tokoh-tokoh besar seperti KH. Hasyim
Asy’ari, KH. Wahab Hasbullah, dan KH. Khalil Bangkalan. Seperti anak-anak desa pada
umumnya, Ali kecil menikmati masa kanak-kanaknya dengan bermain bersama adiknya,
Ahmad Syakir. Salah satu hiburannya adalah menonton pertunjukan wayang. Meskipun ia tidak

Copyright (c) 2025 EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
1171


https://jurnalp4i.com/index.php/educational

EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran

Vol. 5 No. 4, November 2025

E-ISSN : 2775-2593

P-ISSN : 2775-2585 -
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational Jurnal P4l

selalu mengingat nama tokoh-tokoh wayang atau alur ceritanya, pertunjukan tersebut tetap
menjadi tontonan yang menyenangkan bagi Ali (Mukhdlor, 1989)
1. Masa Pendidikan KH. Ali Maksum

Sejak kecil, KH. Ali menerima pendidikan langsung dari ayahnya hingga remaja. Sang
ayah menginginkan Ali menjadi ahli fikih, sehingga sejak dini ia mendapat banyak pelajaran
fikih. Namun, KH. Ali lebih tertarik mempelajari ilmu nahwu dan sharaf. la menempuh
pendidikan yang ketat di pesantren yang dikelola oleh ayahnya sendiri, yang saat itu menjadi
pusat belajar bagi para santri dari berbagai daerah. Di sana, KH. Ali mendalami kitab Jam ul
Jawami’, Alfiyah Ibnu Malik, dan syarah Ibnu ‘Aqil (yang berfokus pada nahwu, sharaf, dan
balaghah). Karena kedua orang tuanya adalah pengasuh Pondok Pesantren Lasem, KH. Ali
tumbuh dan belajar di lingkungan pesantren sejak kecil. Setiap hari ia berinteraksi dengan para
ulama Lasem serta santri dari berbagai daerah, baik dari Jawa maupun luar Jawa, yang memiliki
latar belakang etnis dan budaya berbeda. Dari interaksi inilah kepribadian KH. Ali yang terbuka
mulai terbentuk. Sejak muda, ia sudah memiliki sikap menghargai dan menghormati perbedaan
dalam berbagai aspek kehidupan (Athoilah, 2019)

KH. Maksum, yang berasal dari keluarga santri, memiliki pandangan unik dalam
mendidik putranya, KH. Ali. Ia memilih untuk tidak menyekolahkan Ali di lembaga pendidikan
yang didirikan oleh pemerintah kolonial Belanda atau Jepang, melainkan mempercayakan
pendidikannya melalui sistem pesantren. Setelah masa kecilnya di Lasem, KH. Ali menerima
pendidikan agama langsung dari ayahnya. Pada usia sekitar 10-11 tahun, ia dikirim untuk
belajar kepada KH. Amir Idris di Pekalongan, kemudian melanjutkan pendidikannya di Tremas,
Pacitan, Jawa Timur, di bawah bimbingan KH. Dimyathi. Di pesantren Tremas inilah bakat dan
keahliannya dalam ilmu agama mulai terlihat jelas.

Selain dikenal berkepribadian terbuka, KH. Ali Maksum juga memiliki karakter toleran
dan moderat. Sifat ini terbentuk dari pengaruh orang tua, keluarga, serta lingkungan sekitarnya.
Ia selalu mengajarkan pentingnya toleransi agar umat Islam dapat hidup rukun dengan sesama,
baik pribumi maupun etnis Tionghoa. KH. Ali dikenal sebagai sosok yang tenang, santun,
mudah bergaul, tawadhu, dan pemaaf sifat-sifat yang tercermin dalam perannya sebagai ulama
dan pengasuh pesantren.(Ahmad Athoilah, 2019) Selama tiga tahun menuntut ilmu di Tremas
tanpa pulang ke Lasem, ia menunjukkan semangat belajar yang tinggi dan berhasil menguasai
berbagai kitab penting, seperti Shahih Bukhari, Alfivah Ibnu Malik, Minhdjul Qawim, Fathul
Mu’in, dan Tafsir Jalalain (Mukhdlor, 1989)

KH. Ali Malksum menempuh pendidikan awalnya di bawah bimbingan Kiai Amir Idris
Pekalongan. Sejak sebelum tahun 1927 M, ia sudah mendalami ilmu Balaghah dan kemudian
melanjutkan studinya ke Pesantren Tremas, Pacitan. Berbeda dengan kebanyakan santri lain,
KH. Ali lebih tertarik pada bidang ilmu alat, khususnya Nahwu dan Shorof. Ayahnya, KH.
Maksum Ahmad, sebenarnya berharap Ali menjadi ahli fikih,( Athoilah, 2019) namun di
Tremas ia justru dikenal dengan julukan “Munjid berjalan” karena kecerdasannya dan
kemampuannya dalam ilmu bahasa Arab.

Setelah belajar di Tremas di bawah asuhan KH. Dimyathi (1894-1934), KH. Ali
Malksum fokus mempelajari tafsir Al-Qur’an dan bahasa Arab. Kecerdasannya membuat ia
dipercaya untuk mengajar meskipun masih di tingkat junior. Selama delapan tahun di Tremas,
selain menuntut ilmu, ia juga aktif berkhidmat dan berperan dalam pembaruan sistem
pendidikan pesantren. Usahanya mengubah sistem klasik menjadi madrasah modern
membuahkan hasil dengan berdirinya Madrasah Tremas pada tahun 1932 atas izin KH.
Dimyathi (Athoilah, 2019). Pada tahun 1938, ketika mencapai usia dewasa Kiai Ali
memutuskan untuk menikahi Nyai. Hasyimah, seorang gadis yang belajar di pondok pesantren
putri KH. M. Munawwir, seorang ulama yang ahli dalam qiro'ah tanpa tandingan. Beberapa

Copyright (c) 2025 EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
1172


https://jurnalp4i.com/index.php/educational

EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran

Vol. 5 No. 4, November 2025

E-ISSN : 2775-2593

P-ISSN : 2775-2585 -
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational Jurnal P4l

hari setelah pernikahan, H. Junaed Kauman Yogyakarta menawarkan kepada Kiai Ali untuk
melakukan ibadah haji. Namun, tawaran tersebut menimbulkan dilema. KH. M. Munawwir
meminta agar tawaran tersebut ditolak, tetapi Kiai Ali juga ingin mengunjungi Mekkah
sekaligus melanjutkan studinya. Setelah berdoa dan memikirkannya dengan matang, Kiai Ali
memutuskan untuk pergi ke Mekkah meskipun baru satu bulan menikah.

Selama sekitar dua tahun di Mekkah, Kiai Ali berhasil menunaikan ibadah haji dua kali.
Selain itu, ia juga memperdalam ilmu agama dengan berinteraksi dengan para masyayikh,
sesama pelajar, dan jemaah haji asal Indonesia. Ia menitipkan kitab-kitabnya kepada jemaah
haji yang dikenalnya untuk dibawa ke Lasem, terutama kitab-kitab baru karya para ulama
pembaharu, selain kitab-kitab yang ia kumpulkan untuk dibawa sendiri pada tahun 1940. Dalam
dua tahun tersebut, Kiai Ali memperoleh banyak ilmu, terutama dalam penguasaan bahasa
Arab. Untuk mengirim buku-bukunya ke keluarga di Lasem, ia menjalin hubungan dekat
dengan jemaah haji Indonesia di sana (Mukhdlor, 1989). Setelah KH. Ali Maksum kembali ke
Indonesia, beliau pertama kali pulang ke kampung halamannya di Lasem dan disambut dengan
penuh penghargaan layaknya seorang pahlawan yang berhasil menuntaskan perjuangannya.
Hubungan kekerabatan terjalin erat antara keluarga K.H. Maksum di Lasem dan keluarga KH.
Munawwir di Krapyak, Yogyakarta. Dalam bukunya, Althoillah menggambarkan bahwa
selama dua tahun di Mekkah, Kiai Ali aktif berpartisipasi dalam berbagai praktik dan
simbolisme keagamaan Islam, baik dari aspek intelektual maupun interaksi dengan tokoh
agama dari berbagai mazhab. Ia juga terlibat dalam isu-isu internal Islam Ahlus Sunnah wal
Jama‘ah serta gerakan pembaharuan Islam di Mekkah, yang kemudian membentuk perspektif
barunya tentang Ahlus Sunnah Wal Jama‘ah (Athoilah, 2019)

Tumbuh dalam keluarga dan lingkungan bertradisi kuat Nahdlatul Ulama (NU), KH.
Ali Maksum aktif berjuang dalam kegiatan NU baik di Lasem, Tremas, maupun setelah pindah
ke Krapyak. Pada tahun 1950, beliau mulai terlibat secara formal dalam kepengurusan NU di
Yogyakarta. Keaktifannya dilatarbelakangi oleh kebutuhan membimbing organisasi NU secara
intensif karena ruang gerak sosial dan politik NU saat itu mengalami penyempitan akibat
ketidakstabilan kepemimpinan dalam situasi politik yang tidak menentu. Dalam perjuangannya
di NU Yogyakarta, KH. Ali Maksum fokus memperkuat internal organisasi dengan membina
para kader muda agar memahami pentingnya pengabdian. Aktivitasnya yang konsisten
membuat beliau diangkat menjadi Rais Syuriyah Wilayah NU Yogyakarta (Athoilah, 2019)

Selain kiprahnya di NU, pada tahun 1960-an KH. Ali juga mengabdikan diri sebagai
pengajar di berbagai disiplin ilmu agama di Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Sunan Kalijaga
Yogyakarta. Beliau menjadi dosen Fakultas Syariah sejak 1 Juli 1964 hingga 30 Juni 1980, atau
sekitar 16 tahun (Athoilah, 2019) Setiap pesan yang beliau sampaikan selalu diterima dengan
baik oleh para mahasiswa, menjadikannya salah satu dosen favorit dalam mata kuliah Qiraatul
Kutub di Jurusan Bahasa dan Sastra Arab. Pada tahun 1980, KH. Ali mengundurkan diri dari
IAIN karena kesibukannya, lalu memusatkan pengabdian sebagai Rais PWNU DIY dan
mengembangkan pesantren Krapyak sebagai pusat pendidikan Islam yang berpengaruh
(Mukhdlor, 1989).

Sebagai tokoh Nahdlatul Ulama (NU) dan mantan Rais ‘Aam, KH. Ali Maksum
memiliki pandangan yang berpengaruh mengenai dasar perjuangan NU. Pemikirannya
menekankan prinsip-prinsip yang menjadi landasan utama gerakan dan perjuangan NU dalam
menjaga nilai-nilai Islam, keumatan, serta kebangsaan.

1. Ats-Tsigatu bi-Nahdlatil Ulama. Artinya, warga NU harus yakin bahwa NU adalah
satu-satunya pedoman hidup yang benar.

2. Al-Ma'rifat wal Istigan bi NU. Artinya, sebagai warga NU, harus memahami NU
dengan sungguh-sungguh.

Copyright (c) 2025 EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
1173


https://jurnalp4i.com/index.php/educational

EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran

Vol. 5 No. 4, November 2025

E-ISSN : 2775-2593

P-ISSN : 2775-2585 -
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational Jurnal P4l

3. Al-Amalu bi-Ta'limi NU. Artinya, warga NU harus mengamalkan ajaran dan
pedoman yang ada dalam NU.

4. Al-Jihadu fi Sabili NU. Artinya, warga NU harus berjuang agar NU tetap
berkembang dan lestari.

5. Ash-Shabru fi-Sabili NU. Artinya, warga NU harus bersabar dalam menjalani
kegiatan NU, baik dalam menjalankan tugas, menghadapi ujian, maupun saat
menghadapi pihak-pihak yang menyimpang dari ajaran Nabi (Athoilah, 2019).

KH. Ali Maksum wafat pada usia 74 tahun pada hari Kamis, 7 Desember 1989, di RSUP
dr. Sardjito Yogyakarta setelah menjalani perawatan selama delapan hari di ruang ICCU. Beliau
meninggalkan seorang istri, Nyai Hj. Rr. Hasyimah Munawwir, dan delapan anak, dua di
antaranya wafat saat masih kecil. KH. Ali wafat beberapa minggu setelah Muktamar NU
diadakan di Pesantren Krapyak, dan jenazahnya dimakamkan di samping makam KH.
Munawwir di Dongkelan, Bantul, Yogyakarta. Nur Khalik Ridwan, 2020) Setelah wafatnya
KH. Ali Maksum, kepemimpinan Pondok Pesantren Krapyak diserahkan kepada tokoh senior
yang berilmu dan mampu melanjutkan perjuangan beliau. KH. Zainal Abidin Munawwir
kemudian dipilih oleh keluarga besar sebagai sesepuh dan ketua pesantren, dan sejak itu beliau
memimpin Pondok Pesantren Al-Munawwir Krapyak Yogyakarta (Djunaidi A. Syakur dkk,
2001)

2. Deskripsi Keseluruhan Mengenai Pemikiran KH. Ali Maksum

Islam moderat menekankan toleransi antarumat beragama, kerukunan dalam
masyarakat multikultural, serta penghargaan terhadap perbedaan untuk hidup harmonis. KH.
Ali Maksum bersama tokoh Islam moderat lainnya menegaskan pentingnya keadilan sosial,
kesetaraan, pendidikan berkualitas, dan pemberdayaan masyarakat. la juga mendukung
penerimaan ilmu pengetahuan dan teknologi modern sesuai nilai agama dan etika, serta
menentang ekstremisme dengan mengedepankan pendekatan moderat dan inklusif dalam
memahami ajaran Islam. Umat Islam di Indonesia pada awal abad ke-20 mengalami berbagai
perpecahan dan pengelompokan dalam organisasi, yang menjadi ciri masyarakat Islam
kontemporer. Menurut Mukti Ali, hal ini memunculkan beragam cara memahami dan
menafsirkan ajaran agama. Sejarah mencatat bahwa pada 1920-1930-an, umat Islam terpecah
oleh perdebatan khilafiyah, seperti tentang talqin dan usholi, yang menimbulkan ketegangan
dan saling ketidakpercayaan antar kelompok seperti Persis, Muhammadiyah, NU, dan Al-
Irsyad.

Berbagai permasalahan perpecahan umat berhasil dijembatani oleh KH. Ali Maksum
melalui karyanya Hujjah Ahlus Sunnah wal Jama ‘ah, yang menghadirkan pandangan moderat
dan menyeluruh. Dalam kitab tersebut, beliau menjelaskan bahwa tujuan penulisannya adalah
memperjelas dasar-dasar dalil naqli terkait variasi amaliyah (praktik keagamaan) yang
diterapkan dalam kehidupan sehari-hari.(KH. Ali Maksum, 1983) Pengaruh KH. Ali Maksum
terhadap pendidikan dan bimbingan bagi murid-muridnya sangat besar karena wawasannya
luas, pemikirannya moderat, serta kemampuannya menggunakan referensi multidisipliner
dengan semangat keilmuan yang tinggi. Dalam Hujjah Ahlus Sunnah wal Jama‘ah, KH. Ali
Maksum membahas isu-isu keimanan dan kemasyarakatan yang sering menimbulkan
perdebatan di kalangan umat Islam Indonesia. Dengan menggunakan metode komparatif dalam
pemikiran hukum Islam (ijtihad) serta menguraikan pandangan dari empat imam mazhab,
beliau menegaskan bahwa perbedaan pendapat tidak perlu menjadi sumber perpecahan karena
masing-masing pandangan memiliki dasar yang sah baik dari Al-Qur’an, hadis, maupun ijtihad
para ulama.

KH. Ali Maksum dalam karya-karyanya menegaskan pendapat yang menurut hasil
ijjtihadnya paling kuat di antara berbagai pandangan mazhab, menunjukkan bahwa ia tidak

Copyright (c) 2025 EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
1174


https://jurnalp4i.com/index.php/educational

EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran

Vol. 5 No. 4, November 2025

E-ISSN : 2775-2593

P-ISSN : 2775-2585 -
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational Jurnal P4l

fanatik terhadap satu mazhab tertentu. Sikap ini mencerminkan pandangan yang terbuka,
moderat, dan rasional dalam memahami ajaran Islam. Pendekatannya yang progresif
memperlihatkan kemampuannya mengaitkan makna teks-teks klasik dengan konteks persoalan
kontemporer tanpa terjebak pada kekakuan interpretasi (Salamah, 2016). Dalam kitab Hujjah
Ahlus Sunnah wal Jama ‘ah, KH. Ali Maksum membahas berbagai persoalan figih cabang,
termasuk mengenai keabsahan menghadiahkan pahala kepada orang yang telah meninggal
melalui doa, sedekah, atau amal lainnya. Ia mengutip berbagai hadis dan pandangan ulama,
termasuk Ibnu Taimiyah, yang menyatakan bahwa membaca Al-Qur’an dan beramal saleh
dapat memberi manfaat bagi orang yang telah wafat. Pandangan ini menegaskan sikap moderat
KH. Ali Maksum dalam menyikapi perbedaan pendapat di kalangan umat Islam. Menurut Ibnu
Qayyim dalam kitab Ar-Ruh, pahala dapat dihadiahkan kepada orang yang telah meninggal
melalui sedekah, doa, salat, dan haji atas namanya. Pahala dari membaca Al-Qur’an juga tetap
mengalir kepada yang telah wafat, sebagaimana pahala puasa dan haji. Penjelasan ini
menunjukkan pentingnya keseimbangan dan pemahaman mendalam dalam konteks ibadah dan
interaksi keagamaan agar tidak menimbulkan konflik atau perdebatan.(KH. Ali Maksum, 1983)
Pembahasan

Analisis terhadap pemikiran KH. Ali Maksum dalam kitab Hujjah Ahlus Sunnah Wal
Jamaah menegaskan bahwa konstruksi Islam moderat atau wasathiyah dibangun di atas
keseimbangan antara dimensi intelektual dan spiritual. Pendidikan Islam tidak semata-mata
berfokus pada transfer pengetahuan agama, melainkan menekankan integrasi antara ilmu umum
dan nilai-nilai religius untuk mencetak individu yang adaptif terhadap modernitas. Hal ini
sejalan dengan pandangan bahwa pendidikan harus menanamkan sikap toleran, inklusif, dan
anti-kekerasan sebagai manifestasi ajaran Islam yang rahmatan lil 'alamin (Prayitno, 2019;
Syamsudin, 2020). Dalam konteks ini, KH. Ali Maksum menyoroti urgensi pembentukan
karakter yang mencakup kejujuran, empati, dan tanggung jawab sosial sebagai inti dari
moralitas religius (Madjid, 2018). Analisis ini mengimplikasikan bahwa moderasi beragama
bukan sekadar sikap kompromis, melainkan strategi proaktif untuk menghadirkan wajah Islam
yang damai dan relevan di tengah keberagaman ras, ideologi, dan bangsa yang merupakan
sunnatullah sebagaimana termaktub dalam Al-Qur'an (Saputra & Azmi, 2022; Wedi, 2020).

Kehadiran kitab Hujjah Ahlus Sunnah Wal Jamaah berfungsi sebagai benteng teologis
sekaligus panduan praktis untuk meluruskan kesalahpahaman mengenai praktik keagamaan
kaum nahdliyin yang sering dituduh sebagai bid ’ah. Tujuan utama penyusunan kitab ini adalah
memberikan edukasi kepada santri dan masyarakat luas agar memahami dalil-dalil amaliyah
yang dipegang teguh oleh Ahlus Sunnah wal Jamaah, sehingga tidak mudah goyah oleh narasi
puritanisme yang kaku. Melalui karya ini, KH. Ali Maksum berupaya menetralisir potensi
konflik internal umat dengan menyajikan argumentasi yang ilmiah dan santun (Maksum, 1983).
Buku ini menjadi instrumen penting untuk menjaga persatuan umat (jamaah) dengan
mengedepankan tradisi keilmuan yang bersumber dari para ulama otoritatif. Implikasinya,
literasi keagamaan yang kuat menjadi kunci untuk meredam radikalisme dan fanatisme sempit,
memastikan bahwa umat Islam dapat menjalankan keyakinannya dengan landasan yang kokoh
namun tetap menghormati perbedaan yang ada di tengah masyarakat (Rolando et al., 2024;
Zuhdi, 2017).

Dalam aspek spiritual, analisis terhadap ajaran ziarah kubur dalam kitab ini
menunjukkan kedalaman visi KH. Ali Maksum yang memadukan dimensi eskatologis dan
sosiologis. Ziarah kubur tidak hanya dipandang sebagai ritual fisik, tetapi sebagai sarana
kontemplasi kematian yang efektif untuk melembutkan hati dan meningkatkan kualitas iman.
Penolakan tegas beliau terhadap anggapan bahwa ziarah adalah tindakan syirik didasarkan pada
argumentasi bahwa penyimpangan terletak pada perilaku individu, bukan pada esensi

Copyright (c) 2025 EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
1175


https://jurnalp4i.com/index.php/educational

EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran

Vol. 5 No. 4, November 2025

E-ISSN : 2775-2593

P-ISSN : 2775-2585 -
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational Jurnal P4l

ziarahnya. Beliau menekankan bahwa mendoakan orang tua atau ulama yang telah wafat serta
mencari keberkahan (tabarruk) memiliki landasan dalil yang kuat, karena adanya keyakinan
akan tasharruf atau pengaruh spiritual dari kesalehan almarhum. Hal ini menunjukkan bahwa
spiritualitas Islam moderat mengakui adanya hubungan transendental yang tidak terputus oleh
kematian, sekaligus mengajarkan umat untuk membedakan antara penghormatan yang
dibenarkan dengan pengkultusan yang dilarang (Anshori et al., 2021; Jaeni et al., 2023).

Terkait dengan figh ikhtilaf atau manajemen perbedaan pendapat, sikap KH. Ali
Maksum dalam menyikapi penentuan awal Ramadan dan Syawal mencerminkan kedewasaan
intelektual yang tinggi. Meskipun terdapat perdebatan klasik antara metode hisab dan rukyatul
hilal, beliau menekankan pentingnya merujuk pada konsensus ulama mazhab yang
memprioritaskan rukyatul hilal atau penyempurnaan bilangan bulan (istikmal), namun tetap
menghargai pandangan ahli hisab untuk kalangan terbatas. Pendekatan ini mengajarkan bahwa
dalam situasi yang penuh ketidakpastian, umat Islam tidak boleh tergesa-gesa atau merasa
paling benar sendiri (Sholahudin, 2021). Dengan menggali berbagai referensi dari akademisi
dan astronom sebelum mengambil kesimpulan, KH. Ali Maksum mempraktikkan prinsip
wasathiyah yang menolak ekstremitas. Implikasi dari sikap ini sangat relevan bagi konteks
Indonesia yang majemuk, di mana perbedaan metode ibadah sering kali memicu ketegangan
sosial yang seharusnya dapat diredam melalui dialog dan saling pengertian (Asmanidar, 2023;
Sya’bani, 2021).

Dimensi sosial dalam pemikiran KH. Ali Maksum menekankan bahwa implementasi
sunnah Nabi harus bermuara pada penguatan ukhuwah islamiyah dan kohesi sosial. Dalam
membahas praktik ibadah seperti shalat tarawih, beliau menggunakan pendekatan deduktif yang
didukung oleh hadis dan pandangan ulama besar untuk menunjukkan fleksibilitas hukum Islam.
Beliau menyadari bahwa topik-topik khilafiyah sangat sensitif dan berpotensi memecah belah
persatuan, sehingga penyampaiannya selalu dibungkus dengan narasi yang menyejukkan dan
memprioritaskan kebersamaan (Machfudz, 2010). Islam moderat dalam perspektif ini menuntut
umat untuk menempatkan nilai kemanusiaan dan persaudaraan di atas ego kelompok. Hal ini
mengindikasikan bahwa kesalehan ritual tidak boleh mencederai kesalehan sosial; sebaliknya,
pemahaman agama yang mendalam seharusnya melahirkan sikap bijaksana yang mampu
mengelola perbedaan tanpa harus saling menyalahkan atau mengkafirkan sesama muslim
(Hamidah, 2017; Mahmudin, 2018).

Implikasi pemikiran ini terhadap pengembangan pendidikan di Indonesia sangat
signifikan, terutama dalam merancang kurikulum yang responsif terhadap tantangan zaman.
Pendidikan Islam perlu mentransformasi paradigma pengajaran dari sekadar hafalan doktrin
menjadi penanaman nilai toleransi, inklusivitas, dan etika global (Bashori, 2020; Lindayati et
al., 2025; Nugraha et al., 2023). Kurikulum harus didesain untuk memadukan ilmu agama
dengan sains dan teknologi, serta memuat materi yang mendorong dialog antaragama dan
antarmazhab guna meruntuhkan sekat-sekat prasangka. Penguatan pendidikan karakter yang
berbasis pada nilai kejujuran, kerja keras, dan kepedulian sosial menjadi fondasi utama untuk
mencetak generasi yang berintegritas (Dalmeri, 2015; Sutarjo, 2023). Dengan demikian,
institusi pendidikan berperan sebagai laboratorium moderasi yang tidak hanya melahirkan
cendekiawan yang cerdas secara kognitif, tetapi juga pribadi yang memiliki kematangan
emosional dan spiritual untuk hidup berdampingan dalam masyarakat multikultural yang
dinamis.

Secara keseluruhan, penelitian ini menyimpulkan bahwa kitab Hujjah Ahlus Sunnah
Wal Jamaah menawarkan kerangka kerja komprehensif bagi penerapan Islam moderat yang
mencakup aspek akidah, syariah, dan akhlak. Keterbatasan penelitian ini terletak pada fokus
analisis yang bertumpu pada satu teks utama, sehingga belum mengeksplorasi secara mendalam

Copyright (c) 2025 EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
1176


https://jurnalp4i.com/index.php/educational

EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran

Vol. 5 No. 4, November 2025

E-ISSN : 2775-2593

P-ISSN : 2775-2585 -
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational Jurnal P4l

bagaimana resepsi masyarakat akar rumput terhadap pemikiran KH. Ali Maksum di era digital
saat ini. Meskipun demikian, temuan ini memberikan wawasan berharga bahwa moderasi
beragama memerlukan fondasi keilmuan yang otoritatif dan keberanian untuk bersikap terbuka.
Ke depan, diperlukan kajian lebih lanjut mengenai relevansi metode dakwah KH. Ali Maksum
dalam menanggulangi tren intoleransi di media sosial, guna memastikan warisan intelektual
ulama nusantara tetap menjadi acuan hidup bagi generasi milenial yang menghadapi tantangan
disrupsi informasi dan ideologi transnasional.

KESIMPULAN

Analisis pemikiran KH. Ali Maksum dalam kitab Hujjah Ahlus Sunnah Wal Jamaah
menegaskan bahwa konstruksi Islam moderat dibangun di atas keseimbangan dimensi
intelektual dan spiritualitas yang kokoh. Pendidikan Islam tidak sekadar transfer pengetahuan,
melainkan integrasi nilai religius dan ilmu umum untuk mencetak karakter toleran serta
inklusif. Kitab ini berfungsi vital sebagai benteng teologis yang meluruskan kesalahpahaman
amaliyah kaum nahdliyin dari tuduhan bidah melalui argumentasi ilmiah yang santun dan
otoritatif. Dalam aspek spiritual seperti ziarah kubur, beliau menekankan esensi kontemplasi
kematian dan validitas dalil tabarruk, sekaligus menolak anggapan syirik dengan membedakan
secara tegas antara penghormatan dan pengkultusan. Terkait manajemen perbedaan pendapat
atau figh ikhtilaf, sikap beliau mencerminkan kedewasaan intelektual yang memprioritaskan
konsensus ulama namun tetap menghargai pandangan lain. Pendekatan ini membuktikan bahwa
moderasi beragama adalah strategi proaktif berbasis keilmuan untuk menghadirkan wajah Islam
yang damai, rasional, dan adaptif terhadap keberagaman.

Dimensi sosial dalam pemikiran KH. Ali Maksum menekankan bahwa implementasi
sunnah harus bermuara pada penguatan ukhuwah islamiyah dan kohesi sosial, di mana
kesalehan ritual tidak boleh mencederai kesalehan sosial. Implikasi pandangan ini sangat
signifikan bagi transformasi pendidikan di Indonesia, menuntut perancangan kurikulum yang
memadukan i1lmu agama dengan sains serta penanaman nilai etika global untuk meruntuhkan
sekat prasangka. Institusi pendidikan harus berperan sebagai laboratorium moderasi yang
mencetak generasi berintegritas dan matang secara emosional untuk hidup berdampingan.
Secara keseluruhan, kitab ini menawarkan kerangka kerja komprehensif bagi penerapan Islam
moderat yang mencakup akidah, syariah, dan akhlak. Meskipun penelitian ini terbatas pada
analisis teks, temuan ini memberikan wawasan berharga bahwa literasi keagamaan yang kuat
adalah kunci meredam radikalisme. Ke depan, warisan intelektual ini sangat relevan untuk
dikontekstualisasikan dalam metode dakwah digital guna menanggulangi tren intoleransi dan
narasi puritanisme yang kian marak di media sosial.

DAFTAR PUSTAKA

Anshori, M. A, et al. (2021). Contribution of Sufism to the development of moderate Islam in
Nusantara.  International  Journal of Islamic  Thought, 19(1), 40.
https://doi.org/10.24035/1jit.19.2021.194

Arikarani, Y., et al. (2024). Konsep pendidikan Islam dalam penguatan moderasi beragama.
Edification Journal, 7(1), 71. https://doi.org/10.37092/ej.v711.840

Asmanidar, A. (2023). Diversity and humanity in Islam: A perspective of religious moderation.
Abrahamic  Religions: — Jurnal  Studi  Agama-Agama,  3(2), 302.
https://doi.org/10.22373/arj.v3i2.20416

Asnawi, H. S. (2016). Kritik teori hukum feminis terhadap UU. No. 1 tahun 1974 tentang
perkawinan: Suatu upaya dalam menegakkan keadilan HAM kaum perempuan.
Jurnal Hukum Keluarga Islam, 4(1).

Copyright (c) 2025 EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran

1177


https://jurnalp4i.com/index.php/educational
https://doi.org/10.24035/ijit.19.2021.194
https://doi.org/10.37092/ej.v7i1.840
https://doi.org/10.22373/arj.v3i2.20416

EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran

Vol. 5 No. 4, November 2025

E-ISSN : 2775-2593

P-ISSN : 2775-2585 -
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational Jurnal P4l

Athoilah, A. (2019). KH. Ali Maksum: Ulama, pesantren dan NU. LKiS.

Bashori, B. (2020). Kontribusi pendidikan Islam dalam mengembangkan multikulturalisme.
TOLERANSI: Media Illmiah Komunikasi Umat Beragama, 12(1), 6l1.
https://doi.org/10.24014/trs.v12i1.10638

Dalmeri, D. (2015). Contextualization of scientific and religious values in multicultural society.
Walisongo:  Jurnal  Penelitian  Sosial  Keagamaan,  23(2), 377.
https://doi.org/10.21580/ws.2015.23.2.285

Hamidah, H. (2017). Al-Ukhuwah al-ijtima’iyah wa al-insaniyah. Jurnal Theologia, 23(2), 448.
https://doi.org/10.21580/te0.2012.23.2.1678

Islakh, A. N., et al. (2025). Peran kepala sekolah dalam pengembangan kurikulum PAI berbasis
multikultural. LEARNING: Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan
Pembelajaran, 5(2), 982. https://doi.org/10.51878/learning.v5i2.6440

Jaeni, M., et al. (2023). From manuscripts to moderation: Sundanese wisdom in countering
religious radicalism. Religious: Jurnal Studi Agama-Agama dan Lintas Budaya,
7(1), 65. https://doi.org/10.15575/rjsalb.v711.21446

Lindayati, E., et al. (2025). Pendidikan Islam dan tantangan multikulturalisme. Jurnal
Pengabdian Masyarakat dan Riset  Pendidikan, 4(1), 6385.
https://doi.org/10.31004/jerkin.v4i1.2546

Machfudz, M. (2010). Konsep Ahlu Sunnah tahqiq dan dirasah kitab Hujjah Ahl Al- Sunnah
Wal-Jama’ah karangan K.H. Ali Maksum [Thesis, Universitas Islam Negeri Sunan
Kalijaga].

Madiyono, M., & Haq, M. Z. (2023). Integritas terbuka sebagai pendekatan baru dialog
antariman dalam penguatan moderasi beragama. Integritas Terbuka: Peace and
Interfaith Studies, 2(1), 1. https://doi.org/10.59029/int.v2il.11

Madjid, N. (2018). Moderasi beragama di Indonesia: Studi kasus Pesantren Krapyak [Tesis,
Universitas Indonesia].

Mahmudin, A. S. (2018). Pendidikan Islam dan kesadaran pluralisme. Journal Ta’limuna, 7(1),
24. https://doi.org/10.32478/ta.v7il.146

Mazya, T. M., et al. (2024). Religious and cultural diversity in Indonesia: Dynamics of
acceptance and conflict in a multidimensional perspective. International Journal of
Current Science Research and Review, 7(7). https://doi.org/10.47191/ijcsrr/v7-17-
32

Mubhtar, F., & Jihad, S. (2019). Ketahanan umat beragama dalam mencegah radikalisme di Kota
Mataram Nusa Tenggara Barat. Jurnal Ketahanan Nasional, 25(1), 56.
https://doi.org/10.22146/jkn.41443

Mukhdlor, A. Z. (1989). KH. Ali Maksum perjuangan dan pemikiran-pemikirannya. Multi

Karya Grafika.
Najib, M., & Fata, A. K. (2020). Islam wasatiyah dan kontestasi wacana moderatisme Islam di
Indonesia. Jurnal Theologia, 31(1), 115.

https://doi.org/10.21580/te0.2020.31.1.5764
Nugraha, C., et al. (2023). Transformasi pendidikan Islam pada pembelajaran dan nilai
keislaman di era revolusi industri 4.0. PROFETIK: Jurnal Mahasiswa Pendidikan
Agama Islam, 4(1), 1. https://doi.org/10.24127 /profetik.v4i1.4837
Oktarini, D., et al. (2025). Ilmu keislaman dan tantangan sosial di era globalisasi. CENDEKIA:
Jurnal llmu Pengetahuan, 5(3), 1210. https://doi.org/10.51878/cendekia.v5i13.6426
Prayitno, A. B. (2019). Islam moderat dalam pandangan KH. Ali Maksum. Pustaka Alvabet.
Rahmadi, R., & Hamdan, H. (2023). Religious moderation in the context of Islamic education:
A multidisciplinary perspective and its application in Islamic educational

Copyright (c) 2025 EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran

1178


https://jurnalp4i.com/index.php/educational
https://doi.org/10.24014/trs.v12i1.10638
https://doi.org/10.21580/ws.2015.23.2.285
https://doi.org/10.21580/teo.2012.23.2.1678
https://doi.org/10.51878/learning.v5i2.6440
https://doi.org/10.15575/rjsalb.v7i1.21446
https://doi.org/10.31004/jerkin.v4i1.2546
https://doi.org/10.59029/int.v2i1.11
https://doi.org/10.32478/ta.v7i1.146
https://doi.org/10.47191/ijcsrr/v7-i7-32
https://doi.org/10.47191/ijcsrr/v7-i7-32
https://doi.org/10.22146/jkn.41443
https://doi.org/10.21580/teo.2020.31.1.5764
https://doi.org/10.24127/profetik.v4i1.4837
https://doi.org/10.51878/cendekia.v5i3.6426

EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran

Vol. 5 No. 4, November 2025

E-ISSN : 2775-2593

P-ISSN : 2775-2585 -
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/educational Jurnal P4l

institutions in Indonesia. Khazanah: Jurnal Studi Islam dan Humaniora, 21(1), 59.
https://doi.org/10.18592/khazanah.v2111.8487

Ridwan, N. K. (2020). Ensiklopedia Khittah NU Jilid IV: Sejarah pemikiran Khittah NU. Diva
Press.

Rolando, D. M., et al. (2024). Strengthening religious literacy as an effort to overcome the
moral degradation of Generation Z in the digital era. KnE Social Sciences.
https://doi.org/10.18502/kss.v9i12.15821

Salamah, F. (2016). Metode istinbath Pesantren Krapyak: Studi pemikiran K.H. Ali Maksum
dan K.H. Zainal Abidin Munawwir [Skripsi, Universitas Islam Negeri Sunan

Kalijaga].
Saputra, 1. B., & Azmi, F. (2022). Religious moderation in Indonesia. EDU-RILIGIA: Jurnal
Ilmu Pendidikan Islam dan Keagamaan, 6(3).

https://doi.org/10.47006/er.v6i3.10887

Sutarjo, S. (2023). Mengoptimalisasikan pendidikan karakter siswa sebagai fondasi
kebangkitan generasi emas 2045. JKIP: Jurnal Keguruan dan Illmu Pendidikan,
1(4), 257. https://doi.org/10.61116/jkip.v1i4.187

Sutrisno, E. (2019). Aktualisasi moderasi beragama di lembaga pendidikan. Jurnal Bimas
Islam, 12(2), 323. https://doi.org/10.37302/jbi.v12i2.113

Sya’bani, M. A. Y. (2021). Culture of religious moderation through the actualization of Islamic
education wasatiyyah to improve religious reconnection and tolerance in Indonesia.
Advances in  Social Science, FEducation and Humanities Research.
https://doi.org/10.2991/assehr.k.211020.075

Syamsudin, M. (2020). Pendidikan Islam dalam perspektif KH. Ali Maksum. LKiS.

Wedi, A. (2020). Remoderasi Islam melalui re-interpretasi Al-Quran. SHAHIH: Journal of
Islamicate Multidisciplinary, 5(2). https://doi.org/10.22515/shahih.v5i2.2767

Zahroh, A. (2022). Penerapan moderasi beragama melalui kurikulum pendidikan. Bidayatuna:
Jurnal Pendidikan Guru Mandrasah Ibtidaiyah, 5(2), 230.
https://doi.org/10.54471/bidayatuna.v5i2.1833

Zuhdi, M. (2017). Radikalisme agama dan upaya deradikalisasi pemahaman keagamaan.
AKADEMIKA: Jurnal Pemikiran Islam, 22(1), 199.
https://doi.org/10.32332/akademika.v22i1.568

Copyright (c) 2025 EDUCATIONAL : Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran
1179


https://jurnalp4i.com/index.php/educational
https://doi.org/10.18592/khazanah.v21i1.8487
https://doi.org/10.18502/kss.v9i12.15821
https://doi.org/10.47006/er.v6i3.10887
https://doi.org/10.61116/jkip.v1i4.187
https://doi.org/10.37302/jbi.v12i2.113
https://doi.org/10.2991/assehr.k.211020.075
https://doi.org/10.22515/shahih.v5i2.2767
https://doi.org/10.54471/bidayatuna.v5i2.1833
https://doi.org/10.32332/akademika.v22i1.568

