CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan

Vol 5. No. 3, Juli 2025

P-ISSN : 2774-8030

E-ISSN : 2774-8030

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia Jurnal P4|

-~

MENGENAL STUDI ISLAM DI DUNIA (GLOBAL)

Dhea Yunika!, Meta Rosalia?
PIAUD, Fakultas Tarbiyah, Institut Agama Islam Al-Qur'an Al-Ittifagiah'~
Email : dheayunika98@gmail.com', metarosalial 5@gmail.com?

ABSTRAK

Studi Islam sebagai disiplin akademis global menunjukkan keragaman pendekatan yang
signifikan, dipengaruhi oleh konteks budaya, sejarah, dan politik di setiap wilayah. Latar
belakang masalah ini mendorong perlunya analisis komparatif untuk memahami lanskap
keilmuan Islam secara utuh. Oleh karena itu, fokus penelitian ini adalah memetakan dan
membandingkan praktik Studi Islam di beberapa negara representatif seperti Indonesia, Turki,
Mesir, serta kawasan Barat (Amerika Serikat dan Inggris). Sebagai langkah penelitian utama,
metode yang digunakan adalah studi kepustakaan (/ibrary research), dengan mengumpulkan
data dari berbagai jurnal ilmiah dan literatur relevan. Data tersebut kemudian dianalisis secara
deskriptif-komparatif untuk mengidentifikasi karakteristik khas di setiap kawasan. Temuan
utama menunjukkan perbedaan pendekatan yang jelas: Indonesia menekankan tradisi pesantren
dan moderasi, Turki mengintegrasikan studi Islam dengan sistem pendidikan modern, Mesir
unggul dalam kajian klasik, sedangkan Barat cenderung lebih kritis, interdisipliner, dan fokus
pada isu kontemporer seperti pluralisme. Simpulan utama dari penelitian ini menegaskan bahwa
keragaman pendekatan tersebut merupakan sebuah kekayaan intelektual. Dengan demikian,
kolaborasi akademis dan dialog antarbudaya menjadi sangat krusial untuk membangun
pemahaman tentang Islam yang lebih holistik, inklusif, dan mampu merespons tantangan zaman
secara global.

Kata Kunci: Studi, Islam, Berbagai Negara

ABSTRACT

Islamic studies, as a global academic discipline, exhibits significant diversity of approaches,
influenced by the cultural, historical, and political contexts of each region. This background to
the problem prompts the need for comparative analysis to understand the landscape of Islamic
scholarship as a whole. Therefore, the focus of this research is to map and compare the practice
of Islamic studies in several representative countries, such as Indonesia, Turkey, Egypt, and the
Western region (the United States and the United Kingdom). The primary research method used
is library research, collecting data from various scientific journals and relevant literature. The
data was then analyzed descriptively and comparatively to identify the distinctive
characteristics of each region. Key findings demonstrate clear differences in approach:
Indonesia emphasizes the pesantren tradition and moderation, Turkey integrates Islamic studies
with the modern education system, Egypt excels in classical studies, while the West tends to be
more critical, interdisciplinary, and focuses on contemporary issues such as pluralism. The main
conclusion of this research emphasizes that this diversity of approaches constitutes an
intellectual wealth. Thus, academic collaboration and intercultural dialogue are crucial for
building a more holistic, inclusive understanding of Islam that is able to respond to the
challenges of the global era.

Keywords: Study, Islam, Various Countries

PENDAHULUAN
Sebagai sebuah keyakinan yang komprehensif, Islam tidak hanya terbatas pada aspek
keimanan atau iman para pengikutnya, melainkan terimplementasi secara luas dalam setiap

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan

1160


https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia
mailto:dheayunika98@gmail.com
mailto:metarosalia15@gmail.com

CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan
Vol 5. No. 3, Juli 2025

P-ISSN : 2774-8030

E-ISSN : 2774-8030

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia Jurnal P4|

-~

aktivitas umat Muslim. Keyakinan ini tecermin dalam berbagai dimensi kehidupan, mulai dari
ranah ibadah, transaksi bisnis, dinamika politik, ekspresi budaya, hingga berbagai aspek sosial
lainnya. Keberagaman dan kompleksitas yang terlihat dalam praktik keberagamaan umat Islam
inilah yang menjadikannya sebagai sebuah objek studi yang sangat kaya dan menarik. Disiplin
ilmu yang secara khusus mengkaji fenomena ini kemudian dikenal dengan istilah Studi Islam,
atau dalam terminologi Arab disebut sebagai Dirasah Islamiyah, yang berarti kajian ilmiah
terhadap berbagai aspek yang berhubungan dengan Islam dan masyarakatnya(Fadilah et al.,
2025; Muntaqo & Siswanto, 2016).

Secara ideal, ajaran Islam ditujukan bukan untuk sebuah kelompok atau bangsa tertentu,
melainkan untuk seluruh umat manusia sebagai rahmat universal. Seluruh aspek fundamental
dalam ajaran Islam, yang mencakup akidah (sistem kepercayaan), syari’ah (hukum dan etika),
serta akhlak (moralitas), secara kolektif bertujuan untuk membebaskan individu dari berbagai
belenggu mental dan spiritual yang dapat menghambat perkembangan pemikiran yang jernih
dan kritis. Selain itu, ajaran ini juga berfungsi untuk mengatur perilaku manusia dalam sebuah
tatanan yang teratur, agar tidak terjatuh ke dalam kehinaan dan keterbelakangan. Pada akhirnya,
tujuan luhur dari ajaran Islam adalah untuk mewujudkan kebahagiaan dan kesejahteraan
manusia, baik dalam kehidupan di dunia maupun di akhirat kelak(Apriyani et al., 2025; Insani
et al., 2025).

Meskipun demikian, sejarah perkembangan Studi Islam sebagai sebuah disiplin
akademis modern menunjukkan adanya akar historis yang cukup problematis. Upaya penelitian
sistematis mengenai Islam pada awalnya banyak dipelopori oleh para sarjana Barat melalui
sebuah pendekatan yang kemudian dikenal sebagai orientalisme. Secara umum, perkembangan
disiplin ilmu ini tidak dapat dilepaskan dari hubungan erat antara Studi Islam dengan studi
orientalisme. Menurut Al Hanif (2021), penelitian orientalisme ini pada masa lalu sering kali
didukung oleh para penguasa Barat selama era penjajahan, dengan tujuan utama untuk
mempelajari agama serta budaya masyarakat Timur. Pemahaman ini dianggap krusial bagi
negara-negara kolonial untuk dapat memperkuat pengaruh dan kekuasaan mereka di wilayah
jajahannya.

Pendekatan orientalisme ini sering kali tidak bersifat netral, karena dilandasi oleh
kepentingan-kepentingan tersembunyi, termasuk di antaranya adalah untuk mendukung agenda
penyebaran agama Kristen di kalangan masyarakat Timur. Latar belakang historis inilah yang
turut memengaruhi corak awal dari Studi Islam, baik yang dilakukan oleh sarjana Barat maupun
yang kemudian diadopsi di dunia Muslim (Handayani & Khori, 2025; Zuhri, 2016). Pada fase
awal perkembangannya, kajian-kajian dalam Studi Islam cenderung memiliki sifat yang sangat
normatif dan doktrinal. Akibat dari pendekatan ini, Islam sering kali dipandang hanya sebagai
sebuah set ajaran yang ideal dan statis, yang harus dijalankan secara kaku oleh para
pengikutnya, tanpa adanya ruang yang cukup untuk analisis kritis terhadap realitas sosial yang
ada (Ismail et al., 2023).

Kondisi ideal dari sebuah disiplin keilmuan adalah kemampuannya untuk terus
berkembang dan relevan dalam menjawab tantangan zaman. Studi Islam seharusnya mampu
menjadi sebuah disiplin yang dinamis, yang tidak hanya mengkaji teks-teks suci dan doktrin-
doktrin ideal, tetapi juga mampu menganalisis dan memberikan solusi terhadap berbagai
permasalahan kompleks yang dihadapi oleh umat Muslim di era kontemporer. Permasalahan-
permasalahan tersebut mencakup isu-isu modern seperti ekonomi digital, bioetika, pluralisme
agama, hingga radikalisme. Kemampuan untuk merespons isu-isu inilah yang akan menentukan
apakah Studi Islam dapat tetap berfungsi sebagai pedoman yang hidup dan relevan bagi
masyarakat.

Namun, realitasnya, pendekatan yang masih dominan bersifat normatif dan doktrinal

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan

1161


https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia

CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan

Vol 5. No. 3, Juli 2025

P-ISSN : 2774-8030 DX
E-ISSN : 2774-8030

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia Jurnal P4|

sering kali membuat Studi Islam tampak gagap dan tidak memadai dalam menghadapi
tantangan-tantangan modern tersebut. Ketergantungan yang berlebihan pada pendekatan
tekstual sering kali menghasilkan analisis yang kaku dan terlepas dari konteks sosial, budaya,
dan politik yang melingkupinya. Hal ini menciptakan sebuah kesenjangan yang signifikan
antara ajaran Islam yang ideal dan universal dengan realitas kehidupan umat Muslim yang
dinamis dan penuh tantangan. Kesenjangan antara idealitas teks dengan kompleksitas konteks
inilah yang menjadi masalah epistemologis utama yang dihadapi oleh disiplin Studi Islam saat
ini.

Untuk menjembatani kesenjangan tersebut, diperlukan adanya sebuah pergeseran
paradigma yang fundamental dalam metodologi Studi Islam. Inovasi yang diusulkan adalah
sebuah pendekatan interdisipliner yang secara aktif mengintegrasikan antara khazanah
keilmuan Islam klasik dengan berbagai metodologi yang dikembangkan dalam ilmu-ilmu sosial
modern. Disiplin-disiplin seperti sosiologi, antropologi, ilmu politik, dan studi budaya dapat
menyediakan perangkat analisis yang sangat kaya untuk memahami Islam tidak hanya sebagai
doktrin, tetapi juga sebagai sebuah fenomena sosial yang hidup. Pendekatan interdisipliner ini
akan memungkinkan para pengkaji untuk melihat bagaimana ajaran Islam diinterpretasikan,
dinegosiasikan, dan diwujudkan dalam berbagai konteks sosial yang berbeda (Faizin et al.,
2024; Tang et al., 2024).

Berangkat dari latar belakang dan kesenjangan masalah tersebut, maka tulisan ini
memiliki sebuah nilai kebaruan yang penting. Inovasi dari tulisan ini terletak pada upayanya
untuk merumuskan dan mengadvokasi sebuah pendekatan baru dalam Studi Islam yang lebih
integratif dan relevan dengan zaman. Tulisan ini bertujuan untuk memahami secara lebih
mendalam bagaimana Ilmu Keislaman dapat diperkaya dengan perspektif ilmu sosial untuk
menghadapi tantangan di era globalisasi. Kontribusi utama yang diharapkan adalah tersusunnya
sebuah kerangka konseptual yang dapat menjadi landasan bagi pengembangan Studi Islam yang
lebih kritis, dinamis, dan mampu memberikan kontribusi nyata bagi kemajuan peradaban umat
manusia.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode studi kepustakaan (/ibrary research) dengan
pendekatan kualitatif deskriptif-komparatif. Tujuan penelitian adalah untuk memetakan,
menganalisis, dan membandingkan karakteristik disiplin Studi Islam di berbagai kawasan
representatif, yaitu Indonesia, Turki, Mesir, dan dunia Barat (Amerika Serikat dan Inggris).
Data yang digunakan sepenuhnya merupakan data sekunder yang bersumber dari literatur
akademik yang kredibel. Sumber data tersebut meliputi artikel dari jurnal ilmiah internasional
dan nasional yang terindeks, buku-buku referensi tentang sejarah pendidikan Islam dan studi
kawasan, silabus dan kurikulum dari universitas terkemuka di setiap wilayah, serta laporan
penelitian yang relevan. Pendekatan ini dipilih untuk membangun pemahaman yang holistik
mengenai lanskap global Studi Islam berdasarkan karya-karya yang telah ada.

Prosedur pengumpulan data diawali dengan penelusuran literatur secara sistematis pada
berbagai basis data akademik digital. Pencarian dilakukan pada platform seperti Google
Scholar, Scopus, dan portal jurnal nasional dengan menggunakan kombinasi kata kunci
spesifik, antara lain “Islamic studies in Indonesia”, “pendidikan Islam di Turki”, “kurikulum
Al-Azhar”, dan “orientalism and Islamic studies”. Proses seleksi literatur dilakukan secara ketat
berdasarkan kriteria inklusi, yaitu relevansi pembahasan dengan karakteristik Studi Islam di
wilayah yang ditentukan, kualitas sumber (artikel peer-reviewed atau buku dari penerbit
akademik), dan ketersediaan akses penuh. Instrumen yang digunakan dalam tahap ini adalah

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan

1162


https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia

CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan

Vol 5. No. 3, Juli 2025

P-ISSN : 2774-8030 DX
E-ISSN : 2774-8030

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia Jurnal P4|

lembar periksa (checklist) kriteria untuk memastikan setiap sumber yang dipilih valid dan sesuai
dengan fokus penelitian.

Data yang telah terseleksi dianalisis menggunakan teknik analisis konten komparatif
secara sistematis. Informasi kunci dari setiap literatur diekstraksi dan diorganisasikan ke dalam
matriks analisis. Matriks ini disusun dengan kolom untuk setiap wilayah geografis dan baris
untuk kategori analisis seperti ‘pendekatan metodologis’, ‘fokus kurikulum’, dan ‘isu-isu
kontemporer’. Tahap pertama adalah menganalisis data secara deskriptif untuk membangun
profil karakteristik Studi Islam di masing-masing wilayah. Tahap selanjutnya adalah analisis
komparatif, di mana profil-profil tersebut dibandingkan secara sistematis untuk
mengidentifikasi pola-pola persamaan dan perbedaan yang signifikan. Hasil sintesis dari
perbandingan ini kemudian disajikan secara naratif untuk menjawab pertanyaan penelitian
secara komprehensif.

HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Istilah Studi Islam

Istilah Studi Islam, yang dalam konteks akademis Barat dikenal sebagai Islamic Studies,
memiliki padanan dalam tradisi intelektual Islam sebagai Dirasah Islamiyah. Kemunculan
konsep ini sebagai sebuah disiplin formal di Barat dapat dilacak hingga abad ke-19, sebuah
periode yang ditandai dengan meningkatnya minat orientalis terhadap peradaban Timur. Minat
ini terwujud dalam berbagai karya tulis dan penelitian yang mengkaji aspek-aspek keagamaan
Islam secara sistematis. Ruang lingkup Studi Islam sangatlah luas dan komprehensif, mencakup
disiplin ilmu inti seperti studi Al-Qur'an dan Al-Hadis yang menjadi sumber primer ajaran.
Selain itu, kajian ini juga mendalami bidang-bidang turunan yang berkembang sepanjang
sejarah, seperti teologi dialektis (kalam), etika (akhlak), yurisprudensi (figh), metode dakwah,
filsafat pendidikan Islam, hingga dimensi mistis dan spiritual dalam tasawuf. Keragaman ini
menunjukkan bahwa Studi Islam adalah bidang interdisipliner yang kaya, berusaha memahami
Islam secara holistik.

Dilihat dari perspektif terminologis, Studi Islam dapat didefinisikan sebagai sebuah
upaya sadar, sistematis, dan terstruktur untuk memahami serta mengeksplorasi secara
mendalam berbagai aspek yang berkaitan dengan agama Islam. Menurut Rubila et al. (2025),
upaya ini tidak hanya terbatas pada analisis doktrin dan ajaran-ajaran teologisnya, tetapi juga
mencakup penelusuran jejak historisnya yang panjang dan kompleks. Lebih dari itu, Studi Islam
juga menaruh perhatian besar pada manifestasi ajaran tersebut dalam praktik kehidupan sehari-
hari umat Muslim di berbagai belahan dunia dan sepanjang zaman. Dengan demikian, studi ini
bersifat dinamis, melihat Islam bukan sebagai entitas statis, melainkan sebagai sebuah
fenomena hidup yang terus berinteraksi dengan konteks sosial, budaya, dan politik yang
melingkupinya. Pendekatan ini memungkinkan pemahaman yang lebih utuh dan kontekstual
terhadap Islam sebagai agama dan peradaban.

Ketika membedah karakteristik dari dua kata pembentuknya, "studi" dan "Islam",
tampak sebuah kontras yang signifikan namun produktif. Istilah "studi" secara inheren mengacu
pada pendekatan keilmuan modern yang bersifat kritis, analitis, empiris, dan historis.
Pendekatan ini menuntut objektivitas, penggunaan metodologi yang ketat, serta kesediaan
untuk mempertanyakan asumsi-asumsi yang ada berdasarkan bukti. D1 sisi lain, "Islam" sebagai
sebuah agama memiliki sifat dan ciri yang cenderung berbeda. Agama sering kali didasarkan
pada keyakinan (iman), mengedepankan kebenaran yang bersifat normatif dan idealistis, serta
dalam praktiknya sering kali diwarnai oleh semangat pembelaan yang bersifat apologetik.
Perbenturan antara pendekatan kritis-objektif dari "studi" dan pendekatan normatif-subjektif

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan

1163


https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia

CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan
Vol 5. No. 3, Juli 2025

P-ISSN : 2774-8030

E-ISSN : 2774-8030

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia Jurnal P4|

-~

dari "Islam" inilah yang menjadi salah satu tantangan sekaligus daya tarik utama dalam disiplin
ilmu ini, mendorong para pengkajinya untuk terus berdialog antara iman dan akal.

Popularitas Islam sebagai subjek kajian kini telah meluas secara global, tidak lagi
terbatas pada wilayah-wilayah dengan populasi Muslim mayoritas. Di negara-negara seperti
Indonesia atau Mesir, pengajaran tentang Islam secara mendalam tentu menjadi bagian integral
dari kurikulum di setiap jenjang lembaga pendidikan. Namun, yang menarik adalah semakin
berkembangnya studi tentang Islam di negara-negara yang secara historis dan demografis bukan
merupakan basis Islam. Menurut Rubila et al. (2024), pusat-pusat akademik di negara-negara
non-Muslim seperti India, Amerika Serikat, Inggris (London), dan Australia (Canberra) telah
mendirikan program studi Islam yang sangat bervariasi. Program-program ini menawarkan
berbagai pendekatan, mulai dari kajian filologis terhadap teks-teks klasik, analisis sosiologis
terhadap komunitas Muslim kontemporer, hingga studi kebijakan luar negeri yang berkaitan
dengan dunia Islam, menunjukkan pengakuan global atas pentingnya memahami Islam dalam
konteks dunia modern.

Di kalangan akademisi, perdebatan mengenai status keilmuan kajian Islam merupakan
wacana yang terus bergulir. Pertanyaan mendasarnya adalah apakah studi tentang agama,
dengan segala karakteristiknya yang berbasis keyakinan, dapat dikategorikan sebagai "ilmu
pengetahuan" yang menuntut objektivitas dan verifikasi empiris. Masalah ini menjadi tantangan
intelektual yang sering dihadapi oleh para pemikir Islam. Kesulitan utama, sebagaimana yang
sering diidentifikasi, berakar pada kecenderungan untuk mencampuradukkan antara domain
normatif (ajaran ideal sebagaimana yang diyakini) dan domain historis (realitas penerapan
ajaran dalam sejarah manusia yang penuh dinamika dan kekurangan). Meskipun demikian,
melalui pengembangan metodologi yang ketat dan pemilahan yang jelas antara pendekatan
teologis dan pendekatan ilmu sosial, banyak pemikir berargumen bahwa Islam dapat dan layak
dikaji sebagai sebuah disiplin ilmu yang otonom, yang kemudian dikenal dengan nama Ilmu
Keislaman atau Islamic Studies.

Studi Islam memiliki pemaknaan yang beragam tergantung pada konteks
penggunaannya. Pertama, istilah ini dapat merujuk pada kegiatan penelitian dan program
akademik yang menjadikan agama Islam sebagai objek kajian utamanya. Sebagai contoh,
analisis mendalam tentang konsep zakat dalam perspektif ekonomi syariah atau studi
perbandingan mazhab-mazhab fikih. Kedua, menurut Rubila et al. (2025), Studi Islam juga
dikaitkan dengan materi, bidang studi, dan kurikulum yang secara spesifik membahas ajaran
Islam, seperti yang ditemukan dalam struktur Ilmu-ilmu Agama Islam (Ushuluddin, Syariah,
Adab). Ketiga, istilah ini juga bisa menunjuk pada institusi-institusi yang menjadi wadah
pengkajian Islam, baik yang bersifat formal seperti fakultas dan universitas, maupun yang non-
formal seperti forum diskusi, seminar, dan halagah di pesantren. Fleksibilitas makna ini
menjadikan istilah Studi Islam dapat digunakan secara luas dan bebas dalam berbagai ranah
akademis dan intelektual.

Proses pembelajaran dan pengkajian agama Islam merupakan sebuah aktivitas
intelektual yang terbuka, tidak hanya terbatas bagi para pemeluknya, tetapi juga menarik minat
mereka yang berasal dari luar komunitas Muslim. Dengan kata lain, Studi Islam adalah sebuah
upaya terencana dan sistematis untuk mengenali, memahami, serta mendiskusikan secara
mendalam berbagai dimensi agama Islam. Kajian ini mencakup analisis terhadap ajaran-ajaran
dasarnya, penelusuran jejak sejarah perkembangannya, hingga observasi terhadap praktik nyata
dalam kehidupan sehari-hari para penganutnya di berbagai belahan dunia. Berdasarkan
perjalanan historisnya, dapat disimpulkan bahwa Studi Islam adalah sebuah usaha intelektual
yang komprehensif untuk membahas Islam secara holistik, meliputi aspek ideal-normatif
(ajaran), teoretis-filosofis (penjelasan), dan praktis-aplikatif (penerapan). Tujuannya adalah

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan

1164


https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia

CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan

Vol 5. No. 3, Juli 2025

P-ISSN : 2774-8030 DX
E-ISSN : 2774-8030

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia Jurnal P4|

untuk mencapai pemahaman yang akurat dan mendalam tentang Islam, yang selanjutnya dapat
diterapkan untuk kemaslahatan.

Dalam menghadapi tantangan zaman modern, umat Islam dituntut untuk melakukan re-
interpretasi atau penggalian kembali dasar-dasar serta pokok-pokok ajaran agamanya. Upaya
ini harus bersandar pada sumber-sumber primer yang bersifat hakiki dan otentik, yaitu Al-
Qur'an dan Sunnah, dengan memahami semangatnya yang universal, dinamis, dan abadi.
Tujuan dari penggalian kembali ini adalah untuk membangun jembatan dialog antara nilai-nilai
fundamental Islam dengan kultur dan realitas dunia modern yang terus berubah. Dengan
melakukan hal ini, diharapkan Islam dapat menawarkan perspektif dan alternatif solusi yang
relevan atas berbagai krisis dan masalah kompleks yang dihadapi umat manusia secara umum,
dan umat Islam secara khusus. Untuk mencapai tujuan tersebut, diperlukan pendekatan kajian
yang segar dan bersifat multidisiplin, yang mengintegrasikan ilmu-ilmu keislaman klasik
dengan metodologi dari ilmu-ilmu sosial dan humaniora modern.

B. Studi Islam di Indonesia

Di Indonesia, lanskap pendidikan tinggi Islam menunjukkan vitalitas yang luar biasa,
diselenggarakan oleh berbagai jenis institusi. Pilar utamanya adalah jaringan perguruan tinggi
keagamaan Islam negeri (PTKIN) yang berada di bawah naungan Kementerian Agama, seperti
Universitas Islam Negeri (UIN), Institut Agama Islam Negeri (IAIN), dan Sekolah Tinggi
Agama Islam Negeri (STAIN). Institusi-institusi ini menjadi pusat utama pengembangan
keilmuan Islam di tanah air. Selain itu, terdapat pula berbagai institusi swasta yang memiliki
komitmen kuat terhadap pendidikan Islam. Beberapa di antaranya merupakan universitas Islam
yang mandiri, sementara yang lain mengintegrasikan studi Islam melalui fakultas-fakultas
khusus di dalam universitas umum. Sebagai contoh, keberadaan Fakultas Agama Islam di
Universitas Islam Jakarta, serta universitas yang berafiliasi dengan organisasi massa Islam
seperti Universitas Islam As-Syafi’iyah dan Universitas Muhammadiyah Jakarta, menunjukkan
keragaman dan kekayaan ekosistem pendidikan tinggi Islam di Indonesia.

Sejarah kajian Islam di Indonesia, atau yang lebih dikenal dengan istilah Dirasah
Islamiyah, memiliki fokus yang kuat pada perkembangan studi Islam dalam konteks
kelembagaan formal. Perhatian utamanya tertuju pada dinamika intelektual dan kurikuler yang
terjadi di lingkungan Perguruan Tinggi Keagamaan Islam (PTKI). Untuk memetakan evolusi
pemikiran dan pendekatan studi yang terjadi, para sejarawan sering kali membaginya ke dalam
beberapa periode kunci, terutama sejak era 1970-an. Pembabakan ini secara umum
mengidentifikasi empat periode transformatif. Periode pertama adalah dekade 1970-an, yang
ditandai dengan "tikungan metodologis". Periode kedua, tahun 1980-an, diwarnai oleh
diskursus pembaharuan pemikiran Islam. Periode ketiga, dekade 1990-an, dikenal dengan
menguatnya gerakan intelektualisme Islam. Terakhir, periode dua dekade terakhir
menunjukkan adanya upaya integrasi keilmuan dan respons terhadap isu-isu global
kontemporer.

Pandangan umum yang sering beredar adalah bahwa diskursus mengenai metodologi di
lingkungan Perguruan Tinggi Keagamaan Islam (PTKI) baru mengemuka secara serius pada
awal dekade 1970-an. Pandangan ini, menurut Muchtaram (1986), memiliki kebenaran namun
tidak sepenuhnya akurat. Anggapan tersebut bisa dianggap valid jika yang dimaksud adalah
pengajaran metodologi penelitian atau metodologi studi Islam sebagai sebuah mata kuliah yang
berdiri sendiri dan diajarkan secara eksplisit di luar kerangka mata kuliah lain. Sebelum periode
tersebut, pembahasan metodologis sebenarnya sudah ada, namun cenderung bersifat implisit
dan terintegrasi di dalam pengajaran bidang-bidang ilmu keislaman lainnya seperti tafsir, hadis,
atau fikih. Era 1970-an menjadi tonggak penting karena pada saat itulah kesadaran untuk

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan

1165


https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia

CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan
Vol 5. No. 3, Juli 2025

P-ISSN : 2774-8030

E-ISSN : 2774-8030

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia Jurnal P4|

-~

mengadopsi dan mengajarkan metodologi dari ilmu-ilmu sosial dan humaniora sebagai alat
analisis yang terpisah mulai dilembagakan secara formal dalam kurikulum PTKI.

Evolusi peradaban Islam secara fundamental tidak dapat dipisahkan dari peran sentral
pendidikan dalam masyarakat Muslim. Sejak awal, ajaran Islam telah mendorong umatnya
untuk terus belajar, berpikir, dan mengembangkan peradaban. Kemajuan keilmuan ini sejatinya
telah dirintis sejak era kenabian, di mana Nabi Muhammad SAW sendiri bertindak sebagai
pendidik utama. Pada masa-masa awal tersebut, fokus pengajaran masih terkonsentrasi pada
ilmu-ilmu dasar keislaman seperti akidah dan ibadah, dan sistem pembelajarannya pun belum
terstruktur secara formal. Namun, seiring berjalannya waktu, terutama pada masa-masa
setelahnya, muncullah berbagai forum belajar seperti halagah (lingkaran studi) di masjid-
masjid dan dirasat (kajian mendalam) yang diselenggarakan oleh para ulama. Inisiatif-inisiatif
inilah yang kemudian meletakkan fondasi bagi lahirnya tradisi intelektual yang kaya dan
memungkinkan umat Islam untuk memperoleh pengetahuan keislaman secara lebih sistematis
dan menyeluruh.

Perkembangan keilmuan Islam juga berakar kuat di bumi nusantara. Sejarah pendidikan
Islam di Indonesia dapat ditelusuri kembali sejak masa-masa awal masuknya agama Islam ke
wilayah ini. Pada periode tersebut, di tengah cengkeraman kolonialisme Belanda, muncullah
sistem pendidikan Islam khas Indonesia yang berbasis di pesantren. Lembaga pendidikan ini
tidak hanya berfungsi sebagai pusat transmisi ilmu-ilmu agama, tetapi juga sebagai benteng
pertahanan budaya dan pusat perlawanan intelektual terhadap hegemoni kolonial. Menurut
Effendi (2021), pesantren menunjukkan daya tahan dan kemampuan adaptasi yang luar biasa.
Ia terus mengalami kemajuan yang signifikan dalam menghadapi tantangan ganda: di satu sisi
berjuang melawan kebijakan pemerintah kolonial yang seringkali represif, dan di sisi lain
berupaya merespons serta mengintegrasikan perkembangan ilmu pengetahuan modern yang
mulai masuk pada masa itu.

Sejak awal penyebaran Islam di nusantara, masyarakat Muslim telah menunjukkan
perhatian yang sangat besar terhadap dunia pendidikan. Kesadaran akan pentingnya
pengetahuan, terutama pengetahuan agama, mendorong mereka untuk secara kreatif
mengadopsi dan mengadaptasi berbagai lembaga sosial dan keagamaan yang telah ada
sebelumnya. Struktur-struktur komunal seperti masjid, langgar, dan surau, yang awalnya hanya
berfungsi sebagai tempat ibadah, secara bertahap ditransformasikan menjadi pusat-pusat
kegiatan belajar-mengajar. Proses adaptasi ini merupakan cerminan dari kearifan lokal
masyarakat dalam merespons kebutuhan pendidikan. Dengan memanfaatkan infrastruktur
sosial yang sudah familiar, mereka berhasil membangun fondasi bagi sistem pendidikan Islam
di Indonesia yang bersifat organik, berbasis komunitas, dan mampu menjangkau berbagai
lapisan masyarakat, jauh sebelum adanya sistem pendidikan formal yang terstruktur dari
pemerintah.

Pada masa pemerintahan Orde Baru, dunia pendidikan Islam dihadapkan pada
serangkaian tantangan dan masalah yang kompleks. Problematika ini dapat dilihat dari dua
sudut pandang utama. Pertama, dari perspektif sistemik, pendidikan Islam mengalami apa yang
disebut sebagai dualisme pendidikan. Terjadi pemisahan yang tajam antara "sekolah agama"
yang dikelola oleh Kementerian Agama dan "sekolah umum" di bawah Kementerian
Pendidikan, yang mengakibatkan lulusan dari masing-masing sistem memiliki kompetensi yang
timpang. Kedua, sebagai sebuah fenomena sosial, lembaga pendidikan Islam, terutama
madrasah dan pesantren, seringkali dipandang sebelah mata, dianggap sebagai lembaga kelas
dua dengan kualitas dan fasilitas yang tertinggal. Selain itu, adanya kontrol politik yang ketat
dari pemerintah juga membatasi ruang gerak dan kebebasan akademik, yang secara keseluruhan

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan

1166


https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia

CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan

Vol 5. No. 3, Juli 2025

P-ISSN : 2774-8030 DX
E-ISSN : 2774-8030

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia Jurnal P4|

menghambat proses modernisasi dan pengembangan mutu pendidikan Islam pada periode
tersebut.

Islamisasi di Indonesia pada tahap-tahap awal sangat ditopang oleh penyelenggaraan
pengajaran Islam yang bersifat akar rumput, meskipun dalam format yang masih sangat
sederhana. Proses transfer pengetahuan ini umumnya berlangsung melalui model halagah, di
mana seorang ulama atau guru dikelilingi oleh murid-muridnya di tempat-tempat ibadah seperti
masjid dan musala, atau bahkan di kediaman sang guru sendiri. Menurut Harlinda et al. (2023),
model pendidikan informal ini tersebar luas di berbagai wilayah, termasuk Aceh, Jawa, Maluku,
Kalimantan, dan Sulawesi, dengan nama dan karakteristik lokal yang khas seperti meunasah,
rangkang, dayah, dan surau. Metode pengajaran yang paling efektif pada masa ini adalah
keteladanan (uswah hasanah). Para muballigh tidak hanya menyampaikan ajaran secara lisan,
tetapi juga menunjukkan akhlaqul karimah (budi pekerti luhur) dalam perilaku sehari-hari,
yang terbukti sangat efektif menarik simpati masyarakat untuk memeluk Islam.

Secara ideologis, institusi pendidikan Islam memiliki peran strategis dalam
menanamkan nilai-nilai Islam moderat (wasathiyah), yang pada akhirnya bertujuan untuk
mewujudkan pendidikan Islam sebagai rahmat bagi semesta alam (rahmah li al-alamin).
Menurut Muaz & Ruswandi (2022), Abudin Nata mengidentifikasi sepuluh nilai utama yang
menjadi indikatornya. Di antaranya adalah pendidikan damai yang menghargai hak asasi
manusia, pendidikan yang mendorong semangat kewirausahaan, serta pendidikan yang
menekankan nilai-nilai humanisasi dan liberasi. Selain itu, juga mencakup pengajaran tentang
toleransi dan pluralisme, integrasi antara kecerdasan intelektual, spiritual, dan keterampilan
praktis, serta peningkatan kemampuan dalam bahasa asing. Kesepuluh nilai ini secara kolektif
membentuk sebuah visi pendidikan Islam yang holistik, seimbang, dan responsif terhadap
tantangan zaman, bertujuan untuk melahirkan individu yang tidak hanya saleh secara pribadi
tetapi juga kontributif secara sosial.

Untuk merancang sebuah sistem pendidikan yang efektif, sangat penting untuk
mempertimbangkan kondisi dinamis lingkungan masyarakat, baik realitas masa kini maupun
proyeksi masa depan. Perubahan sosial dan perkembangan zaman bukanlah ancaman,
melainkan sebuah tantangan sekaligus peluang yang harus dikelola secara cerdas agar dapat
memberikan manfaat maksimal bagi kemajuan pendidikan Islam di Indonesia. Organisasi
Muhammadiyah, sebagai salah satu pelopor pembaharuan, memberikan contoh nyata dalam hal
ini. Menurut Akbar et al. (2021), Muhammadiyah secara progresif mereformasi kurikulum
pendidikan dengan melakukan dua langkah strategis: mengintegrasikan pendidikan agama
Islam ke dalam kurikulum sekolah-sekolah umum yang didirikannya, dan sebaliknya,
memasukkan mata pelajaran pengetahuan umum (sekuler) ke dalam sekolah-sekolah
agamanya. Langkah ini merupakan upaya sadar untuk mengatasi masalah dualisme pendidikan
dan untuk merespons kebutuhan masyarakat akan lulusan yang memiliki pemahaman agama
yang kuat sekaligus menguasai ilmu pengetahuan modern.

C. Studi Islam di Barat

Dari perspektif peradaban, para pengamat pendidikan secara umum melihat bahwa
Barat dan Islam merepresentasikan dua entitas yang berbeda, masing-masing dengan sistem
nilai, cara berpikir, dan budaya yang unik. Perbedaan fundamental ini, menurut Syahbudin et
al. (2023), termanifestasi dalam hampir semua aspek kehidupan, termasuk dalam pendekatan
terhadap pengetahuan dan metode pendidikan. Peradaban Barat, yang banyak dipengaruhi oleh
tradisi Pencerahan, cenderung mengedepankan rasionalisme, empirisme, dan individualisme.
Sementara itu, peradaban Islam secara tradisional menempatkan wahyu sebagai sumber
pengetahuan tertinggi dan menekankan nilai-nilai komunal serta keseimbangan antara dunia
dan akhirat. Perbedaan landasan epistemologis dan aksiologis inilah yang kemudian melahirkan

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan

1167


https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia

CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan
Vol 5. No. 3, Juli 2025

P-ISSN : 2774-8030

E-ISSN : 2774-8030

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia Jurnal P4|

-~

sistem dan filosofi pendidikan yang berbeda, yang pada gilirannya membentuk cara pandang
yang kontras dalam memahami dunia dan tempat manusia di dalamnya.

Studi dan pendidikan Islam telah menjadi bidang kajian yang mapan di banyak negara
yang mayoritas penduduknya bukan Muslim. Di pusat-pusat akademik Barat seperti di
Amerika, Inggris, dan Australia, serta di negara non-Muslim lainnya seperti India, terdapat
beragam pendekatan dalam mempelajari Islam. Menurut Rubila et al. (2025), beberapa program
berfokus pada analisis ajaran Islam sebagai sebuah sistem doktrin, teologi, dan hukum.
Pendekatan lain lebih menekankan pada aspek bahasa dan budaya, mendalami sastra Arab,
Persia, serta seni dan arsitektur Islam. Ada pula yang melihat Islam dari kacamata ilmu-ilmu
sosial, mengkajinya dari perspektif sejarah, sosiologi, dan antropologi. Untuk memahami
evolusi studi Islam di Barat, Jamali Sahrodi membaginya ke dalam tiga fase historis yang
berbeda, yaitu fase teologis yang polemis, fase politik yang misionaris, dan fase sains yang
lebih objektif.

Fase pertama dalam sejarah studi Islam di Barat adalah Fase Teologis, yang didorong
oleh respons defensif terhadap perkembangan pesat peradaban Islam pada masa-masa awal.
Penganut agama lain, terutama Kristen, merasa perlu untuk memahami—dan seringkali
menyanggah—ajaran agama baru yang menjadi pesaingnya. Salah satu figur sentral pada era
ini adalah St. John dari Damaskus, seorang teolog Kristen yang hidup di bawah pemerintahan
Dinasti Umayyah. Dengan keahliannya dalam bahasa Arab dan Yunani, serta iklim intelektual
yang relatif terbuka pada masa itu, ia melakukan studi mendalam terhadap Al-Qur'an dan
sumber-sumber Islam lainnya. Namun, tujuannya bukanlah pemahaman objektif, melainkan
untuk kepentingan polemik teologis. Kesimpulannya, yang melabeli Islam sebagai 'agama yang
memiliki seribu satu ajaran yang menyimpang', mencerminkan corak studi pada fase ini yang
bersifat apologetik dan bertujuan untuk membentengi iman Kristen dari pengaruh Islam.

Fase kedua, yang dikenal sebagai Fase Politik, dimulai sekitar abad ke-12 dan ditandai
oleh upaya yang lebih sistematis untuk mempelajari Islam, namun dengan tujuan yang sangat
pragmatis. Motivasi utamanya adalah untuk kepentingan misi penyebaran agama Kristen dan
untuk menghadapi peradaban Islam yang saat itu berada di puncak kejayaannya. Upaya ini
diwujudkan melalui proyek-proyek penerjemahan besar-besaran, di mana Al-Qur'an dan karya-
karya penting pemikir Muslim lainnya dialihbahasakan ke dalam bahasa Latin (Aydin, 2024;
Musyaffa, 2021; Rohmah, 2017; Tischler, 2018). Meskipun metode yang digunakan terlihat
lebih "ilmiah" dibandingkan fase sebelumnya, tujuan yang melatarinya masih sangat
dipengaruhi oleh semangat teologis dan politis. Pengetahuan tentang Islam dianggap sebagai
senjata dalam perdebatan antaragama dan sebagai alat untuk memahami "musuh" dalam
konteks Perang Salib dan upaya misionarisme. Dengan demikian, studi Islam pada fase ini
masih jauh dari netralitas akademik.

Fase Saintifik dalam studi Islam di Barat dimulai pada abad ke-19, sebuah periode yang
ditandai oleh pergeseran sikap yang signifikan. Pada masa ini, kekuasaan politik Islam,
khususnya Kesultanan Utsmaniyyah, mengalami kemunduran drastis, sementara kolonialisme
Barat mencapai puncaknya. Akibatnya, Barat tidak lagi memandang Islam sebagai ancaman
teologis atau militer yang setara. Studi tentang Islam pun mulai bergeser dari polemik agama
menjadi kajian yang dihubungkan dengan fenomena sosial, politik, dan budaya di masyarakat
Muslim yang kini banyak berada di bawah kendali kolonial. Bidang Orientalisme pun lahir,
yang bertujuan untuk memahami masyarakat "Timur" demi kepentingan administrasi kolonial.
Menurut Rubila et al. (2024), pada awal abad ke-20, fokus ini semakin berkembang menjadi
studi kawasan (area studies), di mana kepentingan politik dan strategis terhadap negara-negara
Islam menjadi pendorong utama kajian, bukan lagi kontroversi teologis.

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan

1168


https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia

CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan
Vol 5. No. 3, Juli 2025

P-ISSN : 2774-8030

E-ISSN : 2774-8030

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia Jurnal P4|

-~

Di era kontemporer, dunia akademik Barat telah menunjukkan penerimaan yang jauh
lebih besar terhadap berbagai disiplin ilmu keislaman sebagai bidang kajian yang sah. Hal ini
tidak terlepas dari perkembangan pesat dalam ilmu-ilmu sosial dan humaniora seperti
arkeologi, antropologi, sejarah, dan sosiologi di Eropa, yang menyediakan kerangka kerja non-
teologis untuk mempelajari agama. A. Qodri Azizy, seperti dikutip oleh Rubila et al. (2025),
mencatat bahwa para ilmuwan Barat modern yang mempelajari Islam umumnya melakukannya
murni untuk tujuan akademik. Mereka memperlakukan Islam sebagai objek analisis,
mengkajinya dengan metodologi kritis yang sama seperti yang mereka terapkan pada agama-
agama lain. Mereka melihat Islam bukan hanya sebagai agama dalam arti sempit, tetapi sebagai
sebuah peradaban yang kompleks, mencakup sejarah, budaya, politik, dan masyarakat.
Pendekatan ini lebih condong pada analisis realitas empiris daripada perdebatan doktrinal.

D. Tujuan Studi Islam

Menurut cendekiawan terkemuka Azyumardi Azra, tujuan fundamental dari pendidikan
Islam tidak dapat dipisahkan dari tujuan penciptaan manusia itu sendiri dalam pandangan Islam.
Secara esensial, pendidikan bertujuan untuk membentuk individu menjadi hamba Allah—
pribadi yang sadar akan posisinya sebagai makhluk dan senantiasa berusaha untuk taat serta
tunduk kepada perintah Sang Pencipta dalam seluruh aspek kehidupannya. Namun, kesalehan
individual ini harus berimplikasi secara sosial. Oleh karena itu, tujuan selanjutnya adalah
menjadikan individu tersebut sebagai perwujudan dari konsep rahmatan lil ‘alamin, yaitu
menjadi rahmat dan pembawa kebaikan bagi seluruh alam semesta. Pada akhirnya, pencapaian
kedua tujuan ini—kesalehan vertikal kepada Tuhan dan kontribusi horizontal kepada sesama—
diharapkan dapat mengantarkan manusia untuk meraih kebahagiaan hakiki (sa’adah), baik
dalam kehidupan di dunia maupun di akhirat kelak (Firmansyah, 2022).

Pendidikan Islam dirancang untuk mencapai serangkaian tujuan yang bersifat holistik,
mencakup dimensi spiritual, moral, sosial, dan intelektual. Tujuan utamanya, menurut Sudaryo
(2024), adalah untuk menciptakan individu yang tidak hanya memiliki pengetahuan yang luas
dan mendalam tentang ajaran-ajaran Islam, tetapi juga mampu menginternalisasi dan
mengamalkan nilai-nilai luhur tersebut dalam setiap aspek kehidupan sehari-hari. Proses
pembentukan karakter yang komprehensif ini dapat berlangsung melalui berbagai jalur. Ini
termasuk jalur pendidikan formal yang terstruktur seperti sekolah, madrasah, dan universitas,
yang memberikan landasan teoretis dan akademis. Selain itu, pendidikan juga berlangsung
secara non-formal melalui pengajaran di masjid, pengajian di majelis taklim, sistem pendidikan
di pesantren, serta berbagai institusi pendidikan Islam lainnya yang berperan penting dalam
pembinaan moral dan spiritualitas masyarakat secara berkelanjutan.

Fatiyah Hasan Sulaiman, dalam analisisnya terhadap pemikiran Al-Ghazali,
menguraikan bahwa filsuf besar Islam tersebut merumuskan tujuan pendidikan Islam ke dalam
dua aspek utama yang saling berkaitan. Tujuan pertama bersifat teosentris, yaitu untuk
menciptakan manusia yang sempurna (al-insan al-kamil) yang mampu mencapai derajat
kedekatan tertinggi dengan Allah Swt. (tagarrub ila Allah). Ini adalah tujuan spiritual yang
berfokus pada penyucian jiwa, pengembangan akhlak mulia, dan pencapaian makrifat atau
pengetahuan hakiki tentang Tuhan. Tujuan kedua bersifat lebih antroposentris, yaitu untuk
membangun manusia ideal yang mampu meraih kebahagiaan sejati baik dalam kehidupan di
dunia maupun di akhirat. Ini menyiratkan bahwa pendidikan harus membekali individu dengan
pengetahuan dan keterampilan yang memungkinkan mereka untuk menjalani kehidupan
duniawi yang produktif dan bermartabat, tanpa melupakan orientasi utamanya menuju
kebahagiaan abadi di akhirat.

Menurut sejarawan dan sosiolog besar Ibnu Khaldun, tujuan pendidikan memiliki
orientasi yang sangat pragmatis dan komprehensif, yang dapat dirinci menjadi beberapa poin

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan

1169


https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia

CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan
Vol 5. No. 3, Juli 2025

P-ISSN : 2774-8030

E-ISSN : 2774-8030

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia Jurnal P4|

-~

utama. Pertama, pendidikan bertujuan untuk mengembangkan potensi spiritual dan moral
manusia. Kedua, ia berfungsi untuk mengasah kecerdasan dan kemampuan berpikir kritis.
Ketiga, pendidikan memiliki tujuan sosial, yaitu untuk meningkatkan kualitas kehidupan
bermasyarakat. Keempat, seperti dikutip oleh Anwar (2023), pendidikan harus mampu
membekali individu dengan keterampilan profesional yang relevan dengan kebutuhan zaman,
sebuah konsep yang sangat mirip dengan prinsip modern [link and match antara dunia
pendidikan dan industri. Terakhir, tujuan praktisnya adalah agar individu dapat memperoleh
pekerjaan yang layak untuk menopang kehidupannya. Visi Ibnu Khaldun ini menunjukkan
pandangan bahwa pendidikan harus seimbang, menghasilkan individu yang saleh, cerdas,
kompeten secara profesional, dan mampu berkontribusi pada masyarakat.

Ketika berbagai rumusan tujuan pendidikan Islam dari para pemikir dianalisis secara
bersamaan, tampak bahwa pada dasarnya tidak ada pertentangan yang fundamental di antara
mereka; sebaliknya, mereka saling melengkapi untuk membentuk sebuah visi yang utuh.
Meskipun demikian, Firmansyah (2022) mencatat bahwa beberapa formulasi terkadang
memberikan penekanan yang lebih berat pada aspek spiritual dan ukhrawi (akhirat). Akibatnya,
hal-hal yang bersifat duniawi, seperti penguasaan sains dan teknologi atau keterampilan
profesional, menjadi kurang mendapat perhatian yang seimbang. Padahal, prinsip dasar yang
seharusnya menjadi landasan tujuan pendidikan Islam adalah tawazun atau keseimbangan.
Pendidikan harus mampu secara harmonis mengintegrasikan persiapan untuk kehidupan dunia
dan kehidupan akhirat, serta harus bersifat responsif dan adaptif terhadap berbagai tantangan
dan kebutuhan zaman yang terus berkembang, agar dapat melahirkan generasi yang relevan dan
solutif.

KESIMPULAN

Berdasarkan dari pembahasan di atas dapat disimpulkan bahwa studi Islam di berbagai
negara menunjukkan adanya variasi dalam pendekatan dan pandangan, yang sangat dipengaruhi
oleh konteks budaya, sejarah, dan sosial masing-masing daerah. Contohnya, di Indonesia
terdapat penekanan pada tradisi pesantren, sementara di Turki ada penggabungan pendidikan
modern. Setiap negara memiliki cara khusus untuk menambah pemahaman tentang Islam.
Mesir, sebagai pusat kajian klasik, memberikan wawasan mendalam terkait teks-teks sejarah,
sedangkan di negara-negara Barat, perhatian terhadap hubungan antara agama dan masyarakat
modern semakin penting. Kerjasama antar negara dalam studi Islam tidak hanya menambah
kekayaan diskusi akademis, tetapi juga memperkuat dialog antarbudaya yang sangat diperlukan
dalam zaman globalisasi. Dengan memahami keberagaman ini, kita dapat menciptakan
jembatan pemahaman yang lebih baik antara umat Islam dan masyarakat global, sekaligus
menangani tantangan yang dihadapi oleh komunitas Muslim di seluruh dunia. Diharapkan,
penelitian lebih lanjut di bidang ini dapat menghasilkan pendekatan yang lebih terbuka dan
menyeluruh dalam mempelajari ajaran serta praktik Islam di seluruh dunia.

DAFTAR PUSTAKA
Akbar, A., et al. (2021). Muhammadiyah dalam perkembangan pendidikan Islam di Indonesia.
Edumaspul: Jurnal Pendidikan, 502), 898-902.

https://doi.org/10.33487/edumaspul.v5i2.2854

Al Hanif, M. N. (2021). Islamic studies dalam konteks global dan perkembanganya di
Indonesia. Trilogi: Jurnal Ilmu Teknologi, Kesehatan, dan Humaniora, 2(1).
https://doi.org/10.33650/trilogi.v211.2863

Anwar, C. (2023). Tujuan pendidikan Islam perspektif Al-Qur’an. Jurnal Ilmiah Research
Student (JIRS), 1(2), 289-300.

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan

1170


https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia
https://doi.org/10.33487/edumaspul.v5i2.2854
https://doi.org/10.33650/trilogi.v2i1.2863

CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan
Vol 5. No. 3, Juli 2025

P-ISSN : 2774-8030

E-ISSN : 2774-8030

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia Jurnal P4|

-~

Apriyani, N., et al. (2025). Peran madrasah sebagai institusi pendidikan Islam. Learning: Jurnal
Inovasi  Penelitian  Pendidikan  dan  Pembelajaran,  4(4), 1274.
https://doi.org/10.51878/learning.v4i4.4086

Aydin, B. C. (2024). Toledo School of Translators and its importance in the history of
translation in the West. Ankara Journal of Turkish and Islamic Studies.
https://dergipark.org.tr/tr/pub/ajtis/issue/86753/1538569

Effendi, R. (2021). Studi Islam Indonesia: Pendidikan Islam modern (Kajian historis perspektif
Karel A Steenbrink). Alhamra: Jurnal Studi Islam, 2(1), 36—48.

Fadilah, L. N., et al. (2025). Kontribusi ilmu pengetahuan Islam dalam pembentukan karakter
untuk meningkatkan mutu pendidikan. Cendekia: Jurnal llmu Pengetahuan, 5(2),
496. https://doi.org/10.51878/cendekia.v5i2.4707

Faizin, M., et al. (2024). Eksplorasi wujud tradisi maulid nabi sebagai medium pemahaman
sejarah Nabi Muhammad pada sekolah di Kota Bandung. Learning: Jurnal Inovasi
Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran, 4(4), 1067.
https://doi.org/10.51878/learning.v4i4.3485

Firmansyah, F. (2022). Tinjauan filosofis tujuan pendidikan Islam. Ta’lim: Jurnal Studi
Pendidikan Islam, 5(1), 47-63. https://doi.org/10.52166/talim.v5i1.2857

Handayani, D., & Khori, Q. (2025). Transformasi pendidikan Islam dalam cengkeraman
kekuasaan orde baru. Manajerial: Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi
Pendidikan, 5(2), 277. https://doi.org/10.51878/manajerial.v5i2.5380

Harlinda, et al. (2023). Pendidikan Islam pada masa awal di Indonesia. Jurnal llmu Pendidikan
dan Sosial, 2(2), 152-160. https://doi.org/10.58540/]ipsi.v2i2.352

Insani, Z. N., et al. (2025). Implementasi pembelajaran pendidikan agama Islam dalam dimensi
bernalar kritis melalui proyek pada kurikulum merdeka. Learning: Jurnal Inovasi
Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran, 5(2), 620.
https://doi.org/10.51878/learning.v5i2.4859

Ismail, T., et al. (2023). Pendekatan antropologi dalam studi Islam. Qolamuna: Jurnal Studi
Islam, 8(2), 16-31. https://doi.org/10.55120/qgolamuna.v8i2.729

Muaz, M., & Ruswandi, U. (2022). Moderasi beragama dalam pendidikan Islam. JIIP - Jurnal
Ilmiah llmu Pendidikan, 5(8), 3194-3203. https://doi.org/10.54371/jiip.v518.820

Muntaqo, R., & Siswanto, S. (2016). Theological approach in Islamic studies. AJIS: Academic
Journal of Islamic Studies, 1(1), 21-38.
https://journal.iaincurup.ac.id/index.php/AJIS/article/view/134

Musyaffa, M. A. (2021). Desain pembelajaran tahfidz Al-Quran di SMP Terbuka Pondok
Pesantren ‘Roudlotul Muta’allimin Wonosalam’ Desa Wanar Kecamatan Pucuk
Kabupaten Lamongan. Dar El-Ilmi: Jurnal Studi Keagamaan Pendidikan dan
Humaniora, 8(2), 117. https://doi.org/10.52166/darelilmi.v8i2.2849

Rohmah, N. B. (2017). Simbol dan akidah Islam: Analisis semiotik terhadap Serat Darmasonya
karya KPH Suryaningrat. Sabda: Jurnal Kajian Kebudayaan, 10(2).
https://doi.org/10.14710/sabda.v10i2.13269

Rubila, et al. (2024). Perkembangan studi Islam di dunia barat. JUTEQ: Jurnal Teologi &
Tafsir, 1(2), 7-14.

Rubila, et al. (2025). Perkembangan studi Islam di dunia barat. JUTEQ: Jurnal Teologi &
Tafsir, 2(1), 8-17.

Sudaryo, A. (2024). Dinamika pendidikan Islam di Indonesia. Interdisiplin: Journal of
Qualitative and Quantitative Research, 1(1), 1-9.

Syahbudin, A., et al. (2023). Agama dan pendidikan di Barat dan dunia Islam. Jurnal Mu’allim,
5(1), 84-98. https://doi.org/10.35891/muallim.v5i1.3542

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan

1171


https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia
https://doi.org/10.51878/learning.v4i4.4086
https://dergipark.org.tr/tr/pub/ajtis/issue/86753/1538569
https://doi.org/10.51878/cendekia.v5i2.4707
https://doi.org/10.51878/learning.v4i4.3485
https://doi.org/10.52166/talim.v5i1.2857
https://doi.org/10.51878/manajerial.v5i2.5380
https://doi.org/10.58540/jipsi.v2i2.352
https://doi.org/10.51878/learning.v5i2.4859
https://doi.org/10.55120/qolamuna.v8i2.729
https://doi.org/10.54371/jiip.v5i8.820
https://journal.iaincurup.ac.id/index.php/AJIS/article/view/134
https://doi.org/10.52166/darelilmi.v8i2.2849
https://doi.org/10.14710/sabda.v10i2.13269
https://doi.org/10.35891/muallim.v5i1.3542

CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan

Vol 5. No. 3, Juli 2025

P-ISSN : 2774-8030

E-ISSN : 2774-8030

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia Ju rnal P4|

-~

Tang, M., et al. (2024). Fungsi guru dalam implementasi kurikulum pendidikan agama Islam
multikultural di Sekolah Menengah Atas Islam Terpadu Ar-Rahmah Makassar.
Learning: Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran, 4(2), 165.
https://doi.org/10.51878/learning.v4i2.2827

Tischler, M. M. (2018). Supposed and true knowledge of the Qur’an in early medieval Latin
literature, eighth and ninth centuries. Journal of Transcultural Medieval Studies,
5(1), 7. https://doi.org/10.1515/jtms-2018-0002

Zuhri, Z. (2016). Islamic studies in Sumatera: Prospects and challenges. 4JIS: Academic
Journal of Islamic Studies, 1(1), 1-20.
https://journal.iaincurup.ac.id/index.php/AJIS/article/view/136

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan

1172


https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia
https://doi.org/10.51878/learning.v4i2.2827
https://doi.org/10.1515/jtms-2018-0002
https://journal.iaincurup.ac.id/index.php/AJIS/article/view/136

