
CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 

Vol 5. No. 3, Juli 2025  

P-ISSN : 2774-8030 

E-ISSN : 2774-8030 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia  
 

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 
1160 

MENGENAL STUDI ISLAM DI DUNIA (GLOBAL) 

 

Dhea Yunika1, Meta Rosalia2 

PIAUD, Fakultas Tarbiyah, Institut Agama Islam Al-Qur'an Al-Ittifaqiah1,2 

Email : dheayunika98@gmail.com1, metarosalia15@gmail.com2  

 

ABSTRAK 

Studi Islam sebagai disiplin akademis global menunjukkan keragaman pendekatan yang 

signifikan, dipengaruhi oleh konteks budaya, sejarah, dan politik di setiap wilayah. Latar 

belakang masalah ini mendorong perlunya analisis komparatif untuk memahami lanskap 

keilmuan Islam secara utuh. Oleh karena itu, fokus penelitian ini adalah memetakan dan 

membandingkan praktik Studi Islam di beberapa negara representatif seperti Indonesia, Turki, 

Mesir, serta kawasan Barat (Amerika Serikat dan Inggris). Sebagai langkah penelitian utama, 

metode yang digunakan adalah studi kepustakaan (library research), dengan mengumpulkan 

data dari berbagai jurnal ilmiah dan literatur relevan. Data tersebut kemudian dianalisis secara 

deskriptif-komparatif untuk mengidentifikasi karakteristik khas di setiap kawasan. Temuan 

utama menunjukkan perbedaan pendekatan yang jelas: Indonesia menekankan tradisi pesantren 

dan moderasi, Turki mengintegrasikan studi Islam dengan sistem pendidikan modern, Mesir 

unggul dalam kajian klasik, sedangkan Barat cenderung lebih kritis, interdisipliner, dan fokus 

pada isu kontemporer seperti pluralisme. Simpulan utama dari penelitian ini menegaskan bahwa 

keragaman pendekatan tersebut merupakan sebuah kekayaan intelektual. Dengan demikian, 

kolaborasi akademis dan dialog antarbudaya menjadi sangat krusial untuk membangun 

pemahaman tentang Islam yang lebih holistik, inklusif, dan mampu merespons tantangan zaman 

secara global. 

Kata Kunci: Studi, Islam, Berbagai Negara 

 

ABSTRACT 

Islamic studies, as a global academic discipline, exhibits significant diversity of approaches, 

influenced by the cultural, historical, and political contexts of each region. This background to 

the problem prompts the need for comparative analysis to understand the landscape of Islamic 

scholarship as a whole. Therefore, the focus of this research is to map and compare the practice 

of Islamic studies in several representative countries, such as Indonesia, Turkey, Egypt, and the 

Western region (the United States and the United Kingdom). The primary research method used 

is library research, collecting data from various scientific journals and relevant literature. The 

data was then analyzed descriptively and comparatively to identify the distinctive 

characteristics of each region. Key findings demonstrate clear differences in approach: 

Indonesia emphasizes the pesantren tradition and moderation, Turkey integrates Islamic studies 

with the modern education system, Egypt excels in classical studies, while the West tends to be 

more critical, interdisciplinary, and focuses on contemporary issues such as pluralism. The main 

conclusion of this research emphasizes that this diversity of approaches constitutes an 

intellectual wealth. Thus, academic collaboration and intercultural dialogue are crucial for 

building a more holistic, inclusive understanding of Islam that is able to respond to the 

challenges of the global era. 

Keywords: Study, Islam, Various Countries 

  

PENDAHULUAN 

Sebagai sebuah keyakinan yang komprehensif, Islam tidak hanya terbatas pada aspek 

keimanan atau iman para pengikutnya, melainkan terimplementasi secara luas dalam setiap 

https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia
mailto:dheayunika98@gmail.com
mailto:metarosalia15@gmail.com


CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 

Vol 5. No. 3, Juli 2025  

P-ISSN : 2774-8030 

E-ISSN : 2774-8030 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia  
 

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 
1161 

aktivitas umat Muslim. Keyakinan ini tecermin dalam berbagai dimensi kehidupan, mulai dari 

ranah ibadah, transaksi bisnis, dinamika politik, ekspresi budaya, hingga berbagai aspek sosial 

lainnya. Keberagaman dan kompleksitas yang terlihat dalam praktik keberagamaan umat Islam 

inilah yang menjadikannya sebagai sebuah objek studi yang sangat kaya dan menarik. Disiplin 

ilmu yang secara khusus mengkaji fenomena ini kemudian dikenal dengan istilah Studi Islam, 

atau dalam terminologi Arab disebut sebagai Dirasah Islamiyah, yang berarti kajian ilmiah 

terhadap berbagai aspek yang berhubungan dengan Islam dan masyarakatnya(Fadilah et al., 

2025; Muntaqo & Siswanto, 2016). 

Secara ideal, ajaran Islam ditujukan bukan untuk sebuah kelompok atau bangsa tertentu, 

melainkan untuk seluruh umat manusia sebagai rahmat universal. Seluruh aspek fundamental 

dalam ajaran Islam, yang mencakup akidah (sistem kepercayaan), syari’ah (hukum dan etika), 

serta akhlak (moralitas), secara kolektif bertujuan untuk membebaskan individu dari berbagai 

belenggu mental dan spiritual yang dapat menghambat perkembangan pemikiran yang jernih 

dan kritis. Selain itu, ajaran ini juga berfungsi untuk mengatur perilaku manusia dalam sebuah 

tatanan yang teratur, agar tidak terjatuh ke dalam kehinaan dan keterbelakangan. Pada akhirnya, 

tujuan luhur dari ajaran Islam adalah untuk mewujudkan kebahagiaan dan kesejahteraan 

manusia, baik dalam kehidupan di dunia maupun di akhirat kelak(Apriyani et al., 2025; Insani 

et al., 2025). 

Meskipun demikian, sejarah perkembangan Studi Islam sebagai sebuah disiplin 

akademis modern menunjukkan adanya akar historis yang cukup problematis. Upaya penelitian 

sistematis mengenai Islam pada awalnya banyak dipelopori oleh para sarjana Barat melalui 

sebuah pendekatan yang kemudian dikenal sebagai orientalisme. Secara umum, perkembangan 

disiplin ilmu ini tidak dapat dilepaskan dari hubungan erat antara Studi Islam dengan studi 

orientalisme. Menurut Al Hanif (2021), penelitian orientalisme ini pada masa lalu sering kali 

didukung oleh para penguasa Barat selama era penjajahan, dengan tujuan utama untuk 

mempelajari agama serta budaya masyarakat Timur. Pemahaman ini dianggap krusial bagi 

negara-negara kolonial untuk dapat memperkuat pengaruh dan kekuasaan mereka di wilayah 

jajahannya. 

Pendekatan orientalisme ini sering kali tidak bersifat netral, karena dilandasi oleh 

kepentingan-kepentingan tersembunyi, termasuk di antaranya adalah untuk mendukung agenda 

penyebaran agama Kristen di kalangan masyarakat Timur. Latar belakang historis inilah yang 

turut memengaruhi corak awal dari Studi Islam, baik yang dilakukan oleh sarjana Barat maupun 

yang kemudian diadopsi di dunia Muslim (Handayani & Khori, 2025; Zuhri, 2016). Pada fase 

awal perkembangannya, kajian-kajian dalam Studi Islam cenderung memiliki sifat yang sangat 

normatif dan doktrinal. Akibat dari pendekatan ini, Islam sering kali dipandang hanya sebagai 

sebuah set ajaran yang ideal dan statis, yang harus dijalankan secara kaku oleh para 

pengikutnya, tanpa adanya ruang yang cukup untuk analisis kritis terhadap realitas sosial yang 

ada (Ismail et al., 2023). 

Kondisi ideal dari sebuah disiplin keilmuan adalah kemampuannya untuk terus 

berkembang dan relevan dalam menjawab tantangan zaman. Studi Islam seharusnya mampu 

menjadi sebuah disiplin yang dinamis, yang tidak hanya mengkaji teks-teks suci dan doktrin-

doktrin ideal, tetapi juga mampu menganalisis dan memberikan solusi terhadap berbagai 

permasalahan kompleks yang dihadapi oleh umat Muslim di era kontemporer. Permasalahan-

permasalahan tersebut mencakup isu-isu modern seperti ekonomi digital, bioetika, pluralisme 

agama, hingga radikalisme. Kemampuan untuk merespons isu-isu inilah yang akan menentukan 

apakah Studi Islam dapat tetap berfungsi sebagai pedoman yang hidup dan relevan bagi 

masyarakat. 

Namun, realitasnya, pendekatan yang masih dominan bersifat normatif dan doktrinal 

https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia


CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 

Vol 5. No. 3, Juli 2025  

P-ISSN : 2774-8030 

E-ISSN : 2774-8030 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia  
 

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 
1162 

sering kali membuat Studi Islam tampak gagap dan tidak memadai dalam menghadapi 

tantangan-tantangan modern tersebut. Ketergantungan yang berlebihan pada pendekatan 

tekstual sering kali menghasilkan analisis yang kaku dan terlepas dari konteks sosial, budaya, 

dan politik yang melingkupinya. Hal ini menciptakan sebuah kesenjangan yang signifikan 

antara ajaran Islam yang ideal dan universal dengan realitas kehidupan umat Muslim yang 

dinamis dan penuh tantangan. Kesenjangan antara idealitas teks dengan kompleksitas konteks 

inilah yang menjadi masalah epistemologis utama yang dihadapi oleh disiplin Studi Islam saat 

ini. 

Untuk menjembatani kesenjangan tersebut, diperlukan adanya sebuah pergeseran 

paradigma yang fundamental dalam metodologi Studi Islam. Inovasi yang diusulkan adalah 

sebuah pendekatan interdisipliner yang secara aktif mengintegrasikan antara khazanah 

keilmuan Islam klasik dengan berbagai metodologi yang dikembangkan dalam ilmu-ilmu sosial 

modern. Disiplin-disiplin seperti sosiologi, antropologi, ilmu politik, dan studi budaya dapat 

menyediakan perangkat analisis yang sangat kaya untuk memahami Islam tidak hanya sebagai 

doktrin, tetapi juga sebagai sebuah fenomena sosial yang hidup. Pendekatan interdisipliner ini 

akan memungkinkan para pengkaji untuk melihat bagaimana ajaran Islam diinterpretasikan, 

dinegosiasikan, dan diwujudkan dalam berbagai konteks sosial yang berbeda (Faizin et al., 

2024; Tang et al., 2024). 

Berangkat dari latar belakang dan kesenjangan masalah tersebut, maka tulisan ini 

memiliki sebuah nilai kebaruan yang penting. Inovasi dari tulisan ini terletak pada upayanya 

untuk merumuskan dan mengadvokasi sebuah pendekatan baru dalam Studi Islam yang lebih 

integratif dan relevan dengan zaman. Tulisan ini bertujuan untuk memahami secara lebih 

mendalam bagaimana Ilmu Keislaman dapat diperkaya dengan perspektif ilmu sosial untuk 

menghadapi tantangan di era globalisasi. Kontribusi utama yang diharapkan adalah tersusunnya 

sebuah kerangka konseptual yang dapat menjadi landasan bagi pengembangan Studi Islam yang 

lebih kritis, dinamis, dan mampu memberikan kontribusi nyata bagi kemajuan peradaban umat 

manusia. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode studi kepustakaan (library research) dengan 

pendekatan kualitatif deskriptif-komparatif. Tujuan penelitian adalah untuk memetakan, 

menganalisis, dan membandingkan karakteristik disiplin Studi Islam di berbagai kawasan 

representatif, yaitu Indonesia, Turki, Mesir, dan dunia Barat (Amerika Serikat dan Inggris). 

Data yang digunakan sepenuhnya merupakan data sekunder yang bersumber dari literatur 

akademik yang kredibel. Sumber data tersebut meliputi artikel dari jurnal ilmiah internasional 

dan nasional yang terindeks, buku-buku referensi tentang sejarah pendidikan Islam dan studi 

kawasan, silabus dan kurikulum dari universitas terkemuka di setiap wilayah, serta laporan 

penelitian yang relevan. Pendekatan ini dipilih untuk membangun pemahaman yang holistik 

mengenai lanskap global Studi Islam berdasarkan karya-karya yang telah ada. 

Prosedur pengumpulan data diawali dengan penelusuran literatur secara sistematis pada 

berbagai basis data akademik digital. Pencarian dilakukan pada platform seperti Google 

Scholar, Scopus, dan portal jurnal nasional dengan menggunakan kombinasi kata kunci 

spesifik, antara lain “Islamic studies in Indonesia”, “pendidikan Islam di Turki”, “kurikulum 

Al-Azhar”, dan “orientalism and Islamic studies”. Proses seleksi literatur dilakukan secara ketat 

berdasarkan kriteria inklusi, yaitu relevansi pembahasan dengan karakteristik Studi Islam di 

wilayah yang ditentukan, kualitas sumber (artikel peer-reviewed atau buku dari penerbit 

akademik), dan ketersediaan akses penuh. Instrumen yang digunakan dalam tahap ini adalah 

https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia


CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 

Vol 5. No. 3, Juli 2025  

P-ISSN : 2774-8030 

E-ISSN : 2774-8030 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia  
 

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 
1163 

lembar periksa (checklist) kriteria untuk memastikan setiap sumber yang dipilih valid dan sesuai 

dengan fokus penelitian. 

Data yang telah terseleksi dianalisis menggunakan teknik analisis konten komparatif 

secara sistematis. Informasi kunci dari setiap literatur diekstraksi dan diorganisasikan ke dalam 

matriks analisis. Matriks ini disusun dengan kolom untuk setiap wilayah geografis dan baris 

untuk kategori analisis seperti ‘pendekatan metodologis’, ‘fokus kurikulum’, dan ‘isu-isu 

kontemporer’. Tahap pertama adalah menganalisis data secara deskriptif untuk membangun 

profil karakteristik Studi Islam di masing-masing wilayah. Tahap selanjutnya adalah analisis 

komparatif, di mana profil-profil tersebut dibandingkan secara sistematis untuk 

mengidentifikasi pola-pola persamaan dan perbedaan yang signifikan. Hasil sintesis dari 

perbandingan ini kemudian disajikan secara naratif untuk menjawab pertanyaan penelitian 

secara komprehensif. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Istilah Studi Islam 

Istilah Studi Islam, yang dalam konteks akademis Barat dikenal sebagai Islamic Studies, 

memiliki padanan dalam tradisi intelektual Islam sebagai Dirasah Islamiyah. Kemunculan 

konsep ini sebagai sebuah disiplin formal di Barat dapat dilacak hingga abad ke-19, sebuah 

periode yang ditandai dengan meningkatnya minat orientalis terhadap peradaban Timur. Minat 

ini terwujud dalam berbagai karya tulis dan penelitian yang mengkaji aspek-aspek keagamaan 

Islam secara sistematis. Ruang lingkup Studi Islam sangatlah luas dan komprehensif, mencakup 

disiplin ilmu inti seperti studi Al-Qur'an dan Al-Hadis yang menjadi sumber primer ajaran. 

Selain itu, kajian ini juga mendalami bidang-bidang turunan yang berkembang sepanjang 

sejarah, seperti teologi dialektis (kalam), etika (akhlak), yurisprudensi (fiqh), metode dakwah, 

filsafat pendidikan Islam, hingga dimensi mistis dan spiritual dalam tasawuf. Keragaman ini 

menunjukkan bahwa Studi Islam adalah bidang interdisipliner yang kaya, berusaha memahami 

Islam secara holistik. 

Dilihat dari perspektif terminologis, Studi Islam dapat didefinisikan sebagai sebuah 

upaya sadar, sistematis, dan terstruktur untuk memahami serta mengeksplorasi secara 

mendalam berbagai aspek yang berkaitan dengan agama Islam. Menurut Rubila et al. (2025), 

upaya ini tidak hanya terbatas pada analisis doktrin dan ajaran-ajaran teologisnya, tetapi juga 

mencakup penelusuran jejak historisnya yang panjang dan kompleks. Lebih dari itu, Studi Islam 

juga menaruh perhatian besar pada manifestasi ajaran tersebut dalam praktik kehidupan sehari-

hari umat Muslim di berbagai belahan dunia dan sepanjang zaman. Dengan demikian, studi ini 

bersifat dinamis, melihat Islam bukan sebagai entitas statis, melainkan sebagai sebuah 

fenomena hidup yang terus berinteraksi dengan konteks sosial, budaya, dan politik yang 

melingkupinya. Pendekatan ini memungkinkan pemahaman yang lebih utuh dan kontekstual 

terhadap Islam sebagai agama dan peradaban. 

Ketika membedah karakteristik dari dua kata pembentuknya, "studi" dan "Islam", 

tampak sebuah kontras yang signifikan namun produktif. Istilah "studi" secara inheren mengacu 

pada pendekatan keilmuan modern yang bersifat kritis, analitis, empiris, dan historis. 

Pendekatan ini menuntut objektivitas, penggunaan metodologi yang ketat, serta kesediaan 

untuk mempertanyakan asumsi-asumsi yang ada berdasarkan bukti. Di sisi lain, "Islam" sebagai 

sebuah agama memiliki sifat dan ciri yang cenderung berbeda. Agama sering kali didasarkan 

pada keyakinan (iman), mengedepankan kebenaran yang bersifat normatif dan idealistis, serta 

dalam praktiknya sering kali diwarnai oleh semangat pembelaan yang bersifat apologetik. 

Perbenturan antara pendekatan kritis-objektif dari "studi" dan pendekatan normatif-subjektif 

https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia


CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 

Vol 5. No. 3, Juli 2025  

P-ISSN : 2774-8030 

E-ISSN : 2774-8030 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia  
 

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 
1164 

dari "Islam" inilah yang menjadi salah satu tantangan sekaligus daya tarik utama dalam disiplin 

ilmu ini, mendorong para pengkajinya untuk terus berdialog antara iman dan akal. 

Popularitas Islam sebagai subjek kajian kini telah meluas secara global, tidak lagi 

terbatas pada wilayah-wilayah dengan populasi Muslim mayoritas. Di negara-negara seperti 

Indonesia atau Mesir, pengajaran tentang Islam secara mendalam tentu menjadi bagian integral 

dari kurikulum di setiap jenjang lembaga pendidikan. Namun, yang menarik adalah semakin 

berkembangnya studi tentang Islam di negara-negara yang secara historis dan demografis bukan 

merupakan basis Islam. Menurut Rubila et al. (2024), pusat-pusat akademik di negara-negara 

non-Muslim seperti India, Amerika Serikat, Inggris (London), dan Australia (Canberra) telah 

mendirikan program studi Islam yang sangat bervariasi. Program-program ini menawarkan 

berbagai pendekatan, mulai dari kajian filologis terhadap teks-teks klasik, analisis sosiologis 

terhadap komunitas Muslim kontemporer, hingga studi kebijakan luar negeri yang berkaitan 

dengan dunia Islam, menunjukkan pengakuan global atas pentingnya memahami Islam dalam 

konteks dunia modern. 

Di kalangan akademisi, perdebatan mengenai status keilmuan kajian Islam merupakan 

wacana yang terus bergulir. Pertanyaan mendasarnya adalah apakah studi tentang agama, 

dengan segala karakteristiknya yang berbasis keyakinan, dapat dikategorikan sebagai "ilmu 

pengetahuan" yang menuntut objektivitas dan verifikasi empiris. Masalah ini menjadi tantangan 

intelektual yang sering dihadapi oleh para pemikir Islam. Kesulitan utama, sebagaimana yang 

sering diidentifikasi, berakar pada kecenderungan untuk mencampuradukkan antara domain 

normatif (ajaran ideal sebagaimana yang diyakini) dan domain historis (realitas penerapan 

ajaran dalam sejarah manusia yang penuh dinamika dan kekurangan). Meskipun demikian, 

melalui pengembangan metodologi yang ketat dan pemilahan yang jelas antara pendekatan 

teologis dan pendekatan ilmu sosial, banyak pemikir berargumen bahwa Islam dapat dan layak 

dikaji sebagai sebuah disiplin ilmu yang otonom, yang kemudian dikenal dengan nama Ilmu 

Keislaman atau Islamic Studies. 

Studi Islam memiliki pemaknaan yang beragam tergantung pada konteks 

penggunaannya. Pertama, istilah ini dapat merujuk pada kegiatan penelitian dan program 

akademik yang menjadikan agama Islam sebagai objek kajian utamanya. Sebagai contoh, 

analisis mendalam tentang konsep zakat dalam perspektif ekonomi syariah atau studi 

perbandingan mazhab-mazhab fikih. Kedua, menurut Rubila et al. (2025), Studi Islam juga 

dikaitkan dengan materi, bidang studi, dan kurikulum yang secara spesifik membahas ajaran 

Islam, seperti yang ditemukan dalam struktur Ilmu-ilmu Agama Islam (Ushuluddin, Syariah, 

Adab). Ketiga, istilah ini juga bisa menunjuk pada institusi-institusi yang menjadi wadah 

pengkajian Islam, baik yang bersifat formal seperti fakultas dan universitas, maupun yang non-

formal seperti forum diskusi, seminar, dan halaqah di pesantren. Fleksibilitas makna ini 

menjadikan istilah Studi Islam dapat digunakan secara luas dan bebas dalam berbagai ranah 

akademis dan intelektual. 

Proses pembelajaran dan pengkajian agama Islam merupakan sebuah aktivitas 

intelektual yang terbuka, tidak hanya terbatas bagi para pemeluknya, tetapi juga menarik minat 

mereka yang berasal dari luar komunitas Muslim. Dengan kata lain, Studi Islam adalah sebuah 

upaya terencana dan sistematis untuk mengenali, memahami, serta mendiskusikan secara 

mendalam berbagai dimensi agama Islam. Kajian ini mencakup analisis terhadap ajaran-ajaran 

dasarnya, penelusuran jejak sejarah perkembangannya, hingga observasi terhadap praktik nyata 

dalam kehidupan sehari-hari para penganutnya di berbagai belahan dunia. Berdasarkan 

perjalanan historisnya, dapat disimpulkan bahwa Studi Islam adalah sebuah usaha intelektual 

yang komprehensif untuk membahas Islam secara holistik, meliputi aspek ideal-normatif 

(ajaran), teoretis-filosofis (penjelasan), dan praktis-aplikatif (penerapan). Tujuannya adalah 

https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia


CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 

Vol 5. No. 3, Juli 2025  

P-ISSN : 2774-8030 

E-ISSN : 2774-8030 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia  
 

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 
1165 

untuk mencapai pemahaman yang akurat dan mendalam tentang Islam, yang selanjutnya dapat 

diterapkan untuk kemaslahatan. 

Dalam menghadapi tantangan zaman modern, umat Islam dituntut untuk melakukan re-

interpretasi atau penggalian kembali dasar-dasar serta pokok-pokok ajaran agamanya. Upaya 

ini harus bersandar pada sumber-sumber primer yang bersifat hakiki dan otentik, yaitu Al-

Qur'an dan Sunnah, dengan memahami semangatnya yang universal, dinamis, dan abadi. 

Tujuan dari penggalian kembali ini adalah untuk membangun jembatan dialog antara nilai-nilai 

fundamental Islam dengan kultur dan realitas dunia modern yang terus berubah. Dengan 

melakukan hal ini, diharapkan Islam dapat menawarkan perspektif dan alternatif solusi yang 

relevan atas berbagai krisis dan masalah kompleks yang dihadapi umat manusia secara umum, 

dan umat Islam secara khusus. Untuk mencapai tujuan tersebut, diperlukan pendekatan kajian 

yang segar dan bersifat multidisiplin, yang mengintegrasikan ilmu-ilmu keislaman klasik 

dengan metodologi dari ilmu-ilmu sosial dan humaniora modern. 

B. Studi Islam di Indonesia 

Di Indonesia, lanskap pendidikan tinggi Islam menunjukkan vitalitas yang luar biasa, 

diselenggarakan oleh berbagai jenis institusi. Pilar utamanya adalah jaringan perguruan tinggi 

keagamaan Islam negeri (PTKIN) yang berada di bawah naungan Kementerian Agama, seperti 

Universitas Islam Negeri (UIN), Institut Agama Islam Negeri (IAIN), dan Sekolah Tinggi 

Agama Islam Negeri (STAIN). Institusi-institusi ini menjadi pusat utama pengembangan 

keilmuan Islam di tanah air. Selain itu, terdapat pula berbagai institusi swasta yang memiliki 

komitmen kuat terhadap pendidikan Islam. Beberapa di antaranya merupakan universitas Islam 

yang mandiri, sementara yang lain mengintegrasikan studi Islam melalui fakultas-fakultas 

khusus di dalam universitas umum. Sebagai contoh, keberadaan Fakultas Agama Islam di 

Universitas Islam Jakarta, serta universitas yang berafiliasi dengan organisasi massa Islam 

seperti Universitas Islam As-Syafi’iyah dan Universitas Muhammadiyah Jakarta, menunjukkan 

keragaman dan kekayaan ekosistem pendidikan tinggi Islam di Indonesia. 

Sejarah kajian Islam di Indonesia, atau yang lebih dikenal dengan istilah Dirasah 

Islamiyah, memiliki fokus yang kuat pada perkembangan studi Islam dalam konteks 

kelembagaan formal. Perhatian utamanya tertuju pada dinamika intelektual dan kurikuler yang 

terjadi di lingkungan Perguruan Tinggi Keagamaan Islam (PTKI). Untuk memetakan evolusi 

pemikiran dan pendekatan studi yang terjadi, para sejarawan sering kali membaginya ke dalam 

beberapa periode kunci, terutama sejak era 1970-an. Pembabakan ini secara umum 

mengidentifikasi empat periode transformatif. Periode pertama adalah dekade 1970-an, yang 

ditandai dengan "tikungan metodologis". Periode kedua, tahun 1980-an, diwarnai oleh 

diskursus pembaharuan pemikiran Islam. Periode ketiga, dekade 1990-an, dikenal dengan 

menguatnya gerakan intelektualisme Islam. Terakhir, periode dua dekade terakhir 

menunjukkan adanya upaya integrasi keilmuan dan respons terhadap isu-isu global 

kontemporer. 

Pandangan umum yang sering beredar adalah bahwa diskursus mengenai metodologi di 

lingkungan Perguruan Tinggi Keagamaan Islam (PTKI) baru mengemuka secara serius pada 

awal dekade 1970-an. Pandangan ini, menurut Muchtaram (1986), memiliki kebenaran namun 

tidak sepenuhnya akurat. Anggapan tersebut bisa dianggap valid jika yang dimaksud adalah 

pengajaran metodologi penelitian atau metodologi studi Islam sebagai sebuah mata kuliah yang 

berdiri sendiri dan diajarkan secara eksplisit di luar kerangka mata kuliah lain. Sebelum periode 

tersebut, pembahasan metodologis sebenarnya sudah ada, namun cenderung bersifat implisit 

dan terintegrasi di dalam pengajaran bidang-bidang ilmu keislaman lainnya seperti tafsir, hadis, 

atau fikih. Era 1970-an menjadi tonggak penting karena pada saat itulah kesadaran untuk 

https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia


CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 

Vol 5. No. 3, Juli 2025  

P-ISSN : 2774-8030 

E-ISSN : 2774-8030 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia  
 

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 
1166 

mengadopsi dan mengajarkan metodologi dari ilmu-ilmu sosial dan humaniora sebagai alat 

analisis yang terpisah mulai dilembagakan secara formal dalam kurikulum PTKI. 

Evolusi peradaban Islam secara fundamental tidak dapat dipisahkan dari peran sentral 

pendidikan dalam masyarakat Muslim. Sejak awal, ajaran Islam telah mendorong umatnya 

untuk terus belajar, berpikir, dan mengembangkan peradaban. Kemajuan keilmuan ini sejatinya 

telah dirintis sejak era kenabian, di mana Nabi Muhammad SAW sendiri bertindak sebagai 

pendidik utama. Pada masa-masa awal tersebut, fokus pengajaran masih terkonsentrasi pada 

ilmu-ilmu dasar keislaman seperti akidah dan ibadah, dan sistem pembelajarannya pun belum 

terstruktur secara formal. Namun, seiring berjalannya waktu, terutama pada masa-masa 

setelahnya, muncullah berbagai forum belajar seperti halaqah (lingkaran studi) di masjid-

masjid dan dirasat (kajian mendalam) yang diselenggarakan oleh para ulama. Inisiatif-inisiatif 

inilah yang kemudian meletakkan fondasi bagi lahirnya tradisi intelektual yang kaya dan 

memungkinkan umat Islam untuk memperoleh pengetahuan keislaman secara lebih sistematis 

dan menyeluruh. 

Perkembangan keilmuan Islam juga berakar kuat di bumi nusantara. Sejarah pendidikan 

Islam di Indonesia dapat ditelusuri kembali sejak masa-masa awal masuknya agama Islam ke 

wilayah ini. Pada periode tersebut, di tengah cengkeraman kolonialisme Belanda, muncullah 

sistem pendidikan Islam khas Indonesia yang berbasis di pesantren. Lembaga pendidikan ini 

tidak hanya berfungsi sebagai pusat transmisi ilmu-ilmu agama, tetapi juga sebagai benteng 

pertahanan budaya dan pusat perlawanan intelektual terhadap hegemoni kolonial. Menurut 

Effendi (2021), pesantren menunjukkan daya tahan dan kemampuan adaptasi yang luar biasa. 

Ia terus mengalami kemajuan yang signifikan dalam menghadapi tantangan ganda: di satu sisi 

berjuang melawan kebijakan pemerintah kolonial yang seringkali represif, dan di sisi lain 

berupaya merespons serta mengintegrasikan perkembangan ilmu pengetahuan modern yang 

mulai masuk pada masa itu. 

Sejak awal penyebaran Islam di nusantara, masyarakat Muslim telah menunjukkan 

perhatian yang sangat besar terhadap dunia pendidikan. Kesadaran akan pentingnya 

pengetahuan, terutama pengetahuan agama, mendorong mereka untuk secara kreatif 

mengadopsi dan mengadaptasi berbagai lembaga sosial dan keagamaan yang telah ada 

sebelumnya. Struktur-struktur komunal seperti masjid, langgar, dan surau, yang awalnya hanya 

berfungsi sebagai tempat ibadah, secara bertahap ditransformasikan menjadi pusat-pusat 

kegiatan belajar-mengajar. Proses adaptasi ini merupakan cerminan dari kearifan lokal 

masyarakat dalam merespons kebutuhan pendidikan. Dengan memanfaatkan infrastruktur 

sosial yang sudah familiar, mereka berhasil membangun fondasi bagi sistem pendidikan Islam 

di Indonesia yang bersifat organik, berbasis komunitas, dan mampu menjangkau berbagai 

lapisan masyarakat, jauh sebelum adanya sistem pendidikan formal yang terstruktur dari 

pemerintah. 

Pada masa pemerintahan Orde Baru, dunia pendidikan Islam dihadapkan pada 

serangkaian tantangan dan masalah yang kompleks. Problematika ini dapat dilihat dari dua 

sudut pandang utama. Pertama, dari perspektif sistemik, pendidikan Islam mengalami apa yang 

disebut sebagai dualisme pendidikan. Terjadi pemisahan yang tajam antara "sekolah agama" 

yang dikelola oleh Kementerian Agama dan "sekolah umum" di bawah Kementerian 

Pendidikan, yang mengakibatkan lulusan dari masing-masing sistem memiliki kompetensi yang 

timpang. Kedua, sebagai sebuah fenomena sosial, lembaga pendidikan Islam, terutama 

madrasah dan pesantren, seringkali dipandang sebelah mata, dianggap sebagai lembaga kelas 

dua dengan kualitas dan fasilitas yang tertinggal. Selain itu, adanya kontrol politik yang ketat 

dari pemerintah juga membatasi ruang gerak dan kebebasan akademik, yang secara keseluruhan 

https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia


CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 

Vol 5. No. 3, Juli 2025  

P-ISSN : 2774-8030 

E-ISSN : 2774-8030 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia  
 

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 
1167 

menghambat proses modernisasi dan pengembangan mutu pendidikan Islam pada periode 

tersebut. 

Islamisasi di Indonesia pada tahap-tahap awal sangat ditopang oleh penyelenggaraan 

pengajaran Islam yang bersifat akar rumput, meskipun dalam format yang masih sangat 

sederhana. Proses transfer pengetahuan ini umumnya berlangsung melalui model halaqah, di 

mana seorang ulama atau guru dikelilingi oleh murid-muridnya di tempat-tempat ibadah seperti 

masjid dan musala, atau bahkan di kediaman sang guru sendiri. Menurut Harlinda et al. (2023), 

model pendidikan informal ini tersebar luas di berbagai wilayah, termasuk Aceh, Jawa, Maluku, 

Kalimantan, dan Sulawesi, dengan nama dan karakteristik lokal yang khas seperti meunasah, 

rangkang, dayah, dan surau. Metode pengajaran yang paling efektif pada masa ini adalah 

keteladanan (uswah hasanah). Para muballigh tidak hanya menyampaikan ajaran secara lisan, 

tetapi juga menunjukkan akhlaqul karimah (budi pekerti luhur) dalam perilaku sehari-hari, 

yang terbukti sangat efektif menarik simpati masyarakat untuk memeluk Islam. 

Secara ideologis, institusi pendidikan Islam memiliki peran strategis dalam 

menanamkan nilai-nilai Islam moderat (wasathiyah), yang pada akhirnya bertujuan untuk 

mewujudkan pendidikan Islam sebagai rahmat bagi semesta alam (rahmah li al-alamin). 

Menurut Muaz & Ruswandi (2022), Abudin Nata mengidentifikasi sepuluh nilai utama yang 

menjadi indikatornya. Di antaranya adalah pendidikan damai yang menghargai hak asasi 

manusia, pendidikan yang mendorong semangat kewirausahaan, serta pendidikan yang 

menekankan nilai-nilai humanisasi dan liberasi. Selain itu, juga mencakup pengajaran tentang 

toleransi dan pluralisme, integrasi antara kecerdasan intelektual, spiritual, dan keterampilan 

praktis, serta peningkatan kemampuan dalam bahasa asing. Kesepuluh nilai ini secara kolektif 

membentuk sebuah visi pendidikan Islam yang holistik, seimbang, dan responsif terhadap 

tantangan zaman, bertujuan untuk melahirkan individu yang tidak hanya saleh secara pribadi 

tetapi juga kontributif secara sosial. 

Untuk merancang sebuah sistem pendidikan yang efektif, sangat penting untuk 

mempertimbangkan kondisi dinamis lingkungan masyarakat, baik realitas masa kini maupun 

proyeksi masa depan. Perubahan sosial dan perkembangan zaman bukanlah ancaman, 

melainkan sebuah tantangan sekaligus peluang yang harus dikelola secara cerdas agar dapat 

memberikan manfaat maksimal bagi kemajuan pendidikan Islam di Indonesia. Organisasi 

Muhammadiyah, sebagai salah satu pelopor pembaharuan, memberikan contoh nyata dalam hal 

ini. Menurut Akbar et al. (2021), Muhammadiyah secara progresif mereformasi kurikulum 

pendidikan dengan melakukan dua langkah strategis: mengintegrasikan pendidikan agama 

Islam ke dalam kurikulum sekolah-sekolah umum yang didirikannya, dan sebaliknya, 

memasukkan mata pelajaran pengetahuan umum (sekuler) ke dalam sekolah-sekolah 

agamanya. Langkah ini merupakan upaya sadar untuk mengatasi masalah dualisme pendidikan 

dan untuk merespons kebutuhan masyarakat akan lulusan yang memiliki pemahaman agama 

yang kuat sekaligus menguasai ilmu pengetahuan modern. 

C. Studi Islam di Barat 

Dari perspektif peradaban, para pengamat pendidikan secara umum melihat bahwa 

Barat dan Islam merepresentasikan dua entitas yang berbeda, masing-masing dengan sistem 

nilai, cara berpikir, dan budaya yang unik. Perbedaan fundamental ini, menurut Syahbudin et 

al. (2023), termanifestasi dalam hampir semua aspek kehidupan, termasuk dalam pendekatan 

terhadap pengetahuan dan metode pendidikan. Peradaban Barat, yang banyak dipengaruhi oleh 

tradisi Pencerahan, cenderung mengedepankan rasionalisme, empirisme, dan individualisme. 

Sementara itu, peradaban Islam secara tradisional menempatkan wahyu sebagai sumber 

pengetahuan tertinggi dan menekankan nilai-nilai komunal serta keseimbangan antara dunia 

dan akhirat. Perbedaan landasan epistemologis dan aksiologis inilah yang kemudian melahirkan 

https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia


CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 

Vol 5. No. 3, Juli 2025  

P-ISSN : 2774-8030 

E-ISSN : 2774-8030 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia  
 

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 
1168 

sistem dan filosofi pendidikan yang berbeda, yang pada gilirannya membentuk cara pandang 

yang kontras dalam memahami dunia dan tempat manusia di dalamnya. 

Studi dan pendidikan Islam telah menjadi bidang kajian yang mapan di banyak negara 

yang mayoritas penduduknya bukan Muslim. Di pusat-pusat akademik Barat seperti di 

Amerika, Inggris, dan Australia, serta di negara non-Muslim lainnya seperti India, terdapat 

beragam pendekatan dalam mempelajari Islam. Menurut Rubila et al. (2025), beberapa program 

berfokus pada analisis ajaran Islam sebagai sebuah sistem doktrin, teologi, dan hukum. 

Pendekatan lain lebih menekankan pada aspek bahasa dan budaya, mendalami sastra Arab, 

Persia, serta seni dan arsitektur Islam. Ada pula yang melihat Islam dari kacamata ilmu-ilmu 

sosial, mengkajinya dari perspektif sejarah, sosiologi, dan antropologi. Untuk memahami 

evolusi studi Islam di Barat, Jamali Sahrodi membaginya ke dalam tiga fase historis yang 

berbeda, yaitu fase teologis yang polemis, fase politik yang misionaris, dan fase sains yang 

lebih objektif. 

Fase pertama dalam sejarah studi Islam di Barat adalah Fase Teologis, yang didorong 

oleh respons defensif terhadap perkembangan pesat peradaban Islam pada masa-masa awal. 

Penganut agama lain, terutama Kristen, merasa perlu untuk memahami—dan seringkali 

menyanggah—ajaran agama baru yang menjadi pesaingnya. Salah satu figur sentral pada era 

ini adalah St. John dari Damaskus, seorang teolog Kristen yang hidup di bawah pemerintahan 

Dinasti Umayyah. Dengan keahliannya dalam bahasa Arab dan Yunani, serta iklim intelektual 

yang relatif terbuka pada masa itu, ia melakukan studi mendalam terhadap Al-Qur'an dan 

sumber-sumber Islam lainnya. Namun, tujuannya bukanlah pemahaman objektif, melainkan 

untuk kepentingan polemik teologis. Kesimpulannya, yang melabeli Islam sebagai 'agama yang 

memiliki seribu satu ajaran yang menyimpang', mencerminkan corak studi pada fase ini yang 

bersifat apologetik dan bertujuan untuk membentengi iman Kristen dari pengaruh Islam. 

Fase kedua, yang dikenal sebagai Fase Politik, dimulai sekitar abad ke-12 dan ditandai 

oleh upaya yang lebih sistematis untuk mempelajari Islam, namun dengan tujuan yang sangat 

pragmatis. Motivasi utamanya adalah untuk kepentingan misi penyebaran agama Kristen dan 

untuk menghadapi peradaban Islam yang saat itu berada di puncak kejayaannya. Upaya ini 

diwujudkan melalui proyek-proyek penerjemahan besar-besaran, di mana Al-Qur'an dan karya-

karya penting pemikir Muslim lainnya dialihbahasakan ke dalam bahasa Latin (Aydın, 2024; 

Musyaffa, 2021; Rohmah, 2017; Tischler, 2018). Meskipun metode yang digunakan terlihat 

lebih "ilmiah" dibandingkan fase sebelumnya, tujuan yang melatarinya masih sangat 

dipengaruhi oleh semangat teologis dan politis. Pengetahuan tentang Islam dianggap sebagai 

senjata dalam perdebatan antaragama dan sebagai alat untuk memahami "musuh" dalam 

konteks Perang Salib dan upaya misionarisme. Dengan demikian, studi Islam pada fase ini 

masih jauh dari netralitas akademik. 

Fase Saintifik dalam studi Islam di Barat dimulai pada abad ke-19, sebuah periode yang 

ditandai oleh pergeseran sikap yang signifikan. Pada masa ini, kekuasaan politik Islam, 

khususnya Kesultanan Utsmaniyyah, mengalami kemunduran drastis, sementara kolonialisme 

Barat mencapai puncaknya. Akibatnya, Barat tidak lagi memandang Islam sebagai ancaman 

teologis atau militer yang setara. Studi tentang Islam pun mulai bergeser dari polemik agama 

menjadi kajian yang dihubungkan dengan fenomena sosial, politik, dan budaya di masyarakat 

Muslim yang kini banyak berada di bawah kendali kolonial. Bidang Orientalisme pun lahir, 

yang bertujuan untuk memahami masyarakat "Timur" demi kepentingan administrasi kolonial. 

Menurut Rubila et al. (2024), pada awal abad ke-20, fokus ini semakin berkembang menjadi 

studi kawasan (area studies), di mana kepentingan politik dan strategis terhadap negara-negara 

Islam menjadi pendorong utama kajian, bukan lagi kontroversi teologis. 

https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia


CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 

Vol 5. No. 3, Juli 2025  

P-ISSN : 2774-8030 

E-ISSN : 2774-8030 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia  
 

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 
1169 

Di era kontemporer, dunia akademik Barat telah menunjukkan penerimaan yang jauh 

lebih besar terhadap berbagai disiplin ilmu keislaman sebagai bidang kajian yang sah. Hal ini 

tidak terlepas dari perkembangan pesat dalam ilmu-ilmu sosial dan humaniora seperti 

arkeologi, antropologi, sejarah, dan sosiologi di Eropa, yang menyediakan kerangka kerja non-

teologis untuk mempelajari agama. A. Qodri Azizy, seperti dikutip oleh Rubila et al. (2025), 

mencatat bahwa para ilmuwan Barat modern yang mempelajari Islam umumnya melakukannya 

murni untuk tujuan akademik. Mereka memperlakukan Islam sebagai objek analisis, 

mengkajinya dengan metodologi kritis yang sama seperti yang mereka terapkan pada agama-

agama lain. Mereka melihat Islam bukan hanya sebagai agama dalam arti sempit, tetapi sebagai 

sebuah peradaban yang kompleks, mencakup sejarah, budaya, politik, dan masyarakat. 

Pendekatan ini lebih condong pada analisis realitas empiris daripada perdebatan doktrinal. 

D. Tujuan Studi Islam 

Menurut cendekiawan terkemuka Azyumardi Azra, tujuan fundamental dari pendidikan 

Islam tidak dapat dipisahkan dari tujuan penciptaan manusia itu sendiri dalam pandangan Islam. 

Secara esensial, pendidikan bertujuan untuk membentuk individu menjadi hamba Allah—

pribadi yang sadar akan posisinya sebagai makhluk dan senantiasa berusaha untuk taat serta 

tunduk kepada perintah Sang Pencipta dalam seluruh aspek kehidupannya. Namun, kesalehan 

individual ini harus berimplikasi secara sosial. Oleh karena itu, tujuan selanjutnya adalah 

menjadikan individu tersebut sebagai perwujudan dari konsep rahmatan lil ‘alamin, yaitu 

menjadi rahmat dan pembawa kebaikan bagi seluruh alam semesta. Pada akhirnya, pencapaian 

kedua tujuan ini—kesalehan vertikal kepada Tuhan dan kontribusi horizontal kepada sesama—

diharapkan dapat mengantarkan manusia untuk meraih kebahagiaan hakiki (sa’adah), baik 

dalam kehidupan di dunia maupun di akhirat kelak (Firmansyah, 2022). 

Pendidikan Islam dirancang untuk mencapai serangkaian tujuan yang bersifat holistik, 

mencakup dimensi spiritual, moral, sosial, dan intelektual. Tujuan utamanya, menurut Sudaryo 

(2024), adalah untuk menciptakan individu yang tidak hanya memiliki pengetahuan yang luas 

dan mendalam tentang ajaran-ajaran Islam, tetapi juga mampu menginternalisasi dan 

mengamalkan nilai-nilai luhur tersebut dalam setiap aspek kehidupan sehari-hari. Proses 

pembentukan karakter yang komprehensif ini dapat berlangsung melalui berbagai jalur. Ini 

termasuk jalur pendidikan formal yang terstruktur seperti sekolah, madrasah, dan universitas, 

yang memberikan landasan teoretis dan akademis. Selain itu, pendidikan juga berlangsung 

secara non-formal melalui pengajaran di masjid, pengajian di majelis taklim, sistem pendidikan 

di pesantren, serta berbagai institusi pendidikan Islam lainnya yang berperan penting dalam 

pembinaan moral dan spiritualitas masyarakat secara berkelanjutan. 

Fatiyah Hasan Sulaiman, dalam analisisnya terhadap pemikiran Al-Ghazali, 

menguraikan bahwa filsuf besar Islam tersebut merumuskan tujuan pendidikan Islam ke dalam 

dua aspek utama yang saling berkaitan. Tujuan pertama bersifat teosentris, yaitu untuk 

menciptakan manusia yang sempurna (al-insan al-kamil) yang mampu mencapai derajat 

kedekatan tertinggi dengan Allah Swt. (taqarrub ila Allah). Ini adalah tujuan spiritual yang 

berfokus pada penyucian jiwa, pengembangan akhlak mulia, dan pencapaian makrifat atau 

pengetahuan hakiki tentang Tuhan. Tujuan kedua bersifat lebih antroposentris, yaitu untuk 

membangun manusia ideal yang mampu meraih kebahagiaan sejati baik dalam kehidupan di 

dunia maupun di akhirat. Ini menyiratkan bahwa pendidikan harus membekali individu dengan 

pengetahuan dan keterampilan yang memungkinkan mereka untuk menjalani kehidupan 

duniawi yang produktif dan bermartabat, tanpa melupakan orientasi utamanya menuju 

kebahagiaan abadi di akhirat. 

Menurut sejarawan dan sosiolog besar Ibnu Khaldun, tujuan pendidikan memiliki 

orientasi yang sangat pragmatis dan komprehensif, yang dapat dirinci menjadi beberapa poin 

https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia


CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 

Vol 5. No. 3, Juli 2025  

P-ISSN : 2774-8030 

E-ISSN : 2774-8030 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia  
 

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 
1170 

utama. Pertama, pendidikan bertujuan untuk mengembangkan potensi spiritual dan moral 

manusia. Kedua, ia berfungsi untuk mengasah kecerdasan dan kemampuan berpikir kritis. 

Ketiga, pendidikan memiliki tujuan sosial, yaitu untuk meningkatkan kualitas kehidupan 

bermasyarakat. Keempat, seperti dikutip oleh Anwar (2023), pendidikan harus mampu 

membekali individu dengan keterampilan profesional yang relevan dengan kebutuhan zaman, 

sebuah konsep yang sangat mirip dengan prinsip modern link and match antara dunia 

pendidikan dan industri. Terakhir, tujuan praktisnya adalah agar individu dapat memperoleh 

pekerjaan yang layak untuk menopang kehidupannya. Visi Ibnu Khaldun ini menunjukkan 

pandangan bahwa pendidikan harus seimbang, menghasilkan individu yang saleh, cerdas, 

kompeten secara profesional, dan mampu berkontribusi pada masyarakat. 

Ketika berbagai rumusan tujuan pendidikan Islam dari para pemikir dianalisis secara 

bersamaan, tampak bahwa pada dasarnya tidak ada pertentangan yang fundamental di antara 

mereka; sebaliknya, mereka saling melengkapi untuk membentuk sebuah visi yang utuh. 

Meskipun demikian, Firmansyah (2022) mencatat bahwa beberapa formulasi terkadang 

memberikan penekanan yang lebih berat pada aspek spiritual dan ukhrawi (akhirat). Akibatnya, 

hal-hal yang bersifat duniawi, seperti penguasaan sains dan teknologi atau keterampilan 

profesional, menjadi kurang mendapat perhatian yang seimbang. Padahal, prinsip dasar yang 

seharusnya menjadi landasan tujuan pendidikan Islam adalah tawazun atau keseimbangan. 

Pendidikan harus mampu secara harmonis mengintegrasikan persiapan untuk kehidupan dunia 

dan kehidupan akhirat, serta harus bersifat responsif dan adaptif terhadap berbagai tantangan 

dan kebutuhan zaman yang terus berkembang, agar dapat melahirkan generasi yang relevan dan 

solutif. 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan dari pembahasan di atas dapat disimpulkan bahwa studi Islam di berbagai 

negara menunjukkan adanya variasi dalam pendekatan dan pandangan, yang sangat dipengaruhi 

oleh konteks budaya, sejarah, dan sosial masing-masing daerah. Contohnya, di Indonesia 

terdapat penekanan pada tradisi pesantren, sementara di Turki ada penggabungan pendidikan 

modern. Setiap negara memiliki cara khusus untuk menambah pemahaman tentang Islam. 

Mesir, sebagai pusat kajian klasik, memberikan wawasan mendalam terkait teks-teks sejarah, 

sedangkan di negara-negara Barat, perhatian terhadap hubungan antara agama dan masyarakat 

modern semakin penting. Kerjasama antar negara dalam studi Islam tidak hanya menambah 

kekayaan diskusi akademis, tetapi juga memperkuat dialog antarbudaya yang sangat diperlukan 

dalam zaman globalisasi. Dengan memahami keberagaman ini, kita dapat menciptakan 

jembatan pemahaman yang lebih baik antara umat Islam dan masyarakat global, sekaligus 

menangani tantangan yang dihadapi oleh komunitas Muslim di seluruh dunia. Diharapkan, 

penelitian lebih lanjut di bidang ini dapat menghasilkan pendekatan yang lebih terbuka dan 

menyeluruh dalam mempelajari ajaran serta praktik Islam di seluruh dunia. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Akbar, A., et al. (2021). Muhammadiyah dalam perkembangan pendidikan Islam di Indonesia. 

Edumaspul: Jurnal Pendidikan, 5(2), 898–902. 

https://doi.org/10.33487/edumaspul.v5i2.2854 

Al Hanif, M. N. (2021). Islamic studies dalam konteks global dan perkembanganya di 

Indonesia. Trilogi: Jurnal Ilmu Teknologi, Kesehatan, dan Humaniora, 2(1). 

https://doi.org/10.33650/trilogi.v2i1.2863 

Anwar, C. (2023). Tujuan pendidikan Islam perspektif Al-Qur’an. Jurnal Ilmiah Research 

Student (JIRS), 1(2), 289–300. 

https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia
https://doi.org/10.33487/edumaspul.v5i2.2854
https://doi.org/10.33650/trilogi.v2i1.2863


CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 

Vol 5. No. 3, Juli 2025  

P-ISSN : 2774-8030 

E-ISSN : 2774-8030 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia  
 

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 
1171 

Apriyani, N., et al. (2025). Peran madrasah sebagai institusi pendidikan Islam. Learning: Jurnal 

Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran, 4(4), 1274. 

https://doi.org/10.51878/learning.v4i4.4086 

Aydın, B. C. (2024). Toledo School of Translators and its importance in the history of 

translation in the West. Ankara Journal of Turkish and Islamic Studies. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ajtis/issue/86753/1538569 

Effendi, R. (2021). Studi Islam Indonesia: Pendidikan Islam modern (Kajian historis perspektif 

Karel A Steenbrink). Alhamra: Jurnal Studi Islam, 2(1), 36–48. 

Fadilah, L. N., et al. (2025). Kontribusi ilmu pengetahuan Islam dalam pembentukan karakter 

untuk meningkatkan mutu pendidikan. Cendekia: Jurnal Ilmu Pengetahuan, 5(2), 

496. https://doi.org/10.51878/cendekia.v5i2.4707 

Faizin, M., et al. (2024). Eksplorasi wujud tradisi maulid nabi sebagai medium pemahaman 

sejarah Nabi Muhammad pada sekolah di Kota Bandung. Learning: Jurnal Inovasi 

Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran, 4(4), 1067. 

https://doi.org/10.51878/learning.v4i4.3485 

Firmansyah, F. (2022). Tinjauan filosofis tujuan pendidikan Islam. Ta’lim: Jurnal Studi 

Pendidikan Islam, 5(1), 47–63. https://doi.org/10.52166/talim.v5i1.2857 

Handayani, D., & Khori, Q. (2025). Transformasi pendidikan Islam dalam cengkeraman 

kekuasaan orde baru. Manajerial: Jurnal Inovasi Manajemen dan Supervisi 

Pendidikan, 5(2), 277. https://doi.org/10.51878/manajerial.v5i2.5380 

Harlinda, et al. (2023). Pendidikan Islam pada masa awal di Indonesia. Jurnal Ilmu Pendidikan 

dan Sosial, 2(2), 152–160. https://doi.org/10.58540/jipsi.v2i2.352 

Insani, Z. N., et al. (2025). Implementasi pembelajaran pendidikan agama Islam dalam dimensi 

bernalar kritis melalui proyek pada kurikulum merdeka. Learning: Jurnal Inovasi 

Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran, 5(2), 620. 

https://doi.org/10.51878/learning.v5i2.4859 

Ismail, T., et al. (2023). Pendekatan antropologi dalam studi Islam. Qolamuna: Jurnal Studi 

Islam, 8(2), 16–31. https://doi.org/10.55120/qolamuna.v8i2.729 

Muaz, M., & Ruswandi, U. (2022). Moderasi beragama dalam pendidikan Islam. JIIP - Jurnal 

Ilmiah Ilmu Pendidikan, 5(8), 3194–3203. https://doi.org/10.54371/jiip.v5i8.820 

Muntaqo, R., & Siswanto, S. (2016). Theological approach in Islamic studies. AJIS: Academic 

Journal of Islamic Studies, 1(1), 21-38. 

https://journal.iaincurup.ac.id/index.php/AJIS/article/view/134 

Musyaffa, M. A. (2021). Desain pembelajaran tahfidz Al-Quran di SMP Terbuka Pondok 

Pesantren ‘Roudlotul Muta’allimin Wonosalam’ Desa Wanar Kecamatan Pucuk 

Kabupaten Lamongan. Dar El-Ilmi: Jurnal Studi Keagamaan Pendidikan dan 

Humaniora, 8(2), 117. https://doi.org/10.52166/darelilmi.v8i2.2849 

Rohmah, N. B. (2017). Simbol dan akidah Islam: Analisis semiotik terhadap Serat Darmasonya 

karya KPH Suryaningrat. Sabda: Jurnal Kajian Kebudayaan, 10(2). 

https://doi.org/10.14710/sabda.v10i2.13269 

Rubila, et al. (2024). Perkembangan studi Islam di dunia barat. JUTEQ: Jurnal Teologi & 

Tafsir, 1(2), 7–14. 

Rubila, et al. (2025). Perkembangan studi Islam di dunia barat. JUTEQ: Jurnal Teologi & 

Tafsir, 2(1), 8–17. 

Sudaryo, A. (2024). Dinamika pendidikan Islam di Indonesia. Interdisiplin: Journal of 

Qualitative and Quantitative Research, 1(1), 1–9. 

Syahbudin, A., et al. (2023). Agama dan pendidikan di Barat dan dunia Islam. Jurnal Mu’allim, 

5(1), 84–98. https://doi.org/10.35891/muallim.v5i1.3542 

https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia
https://doi.org/10.51878/learning.v4i4.4086
https://dergipark.org.tr/tr/pub/ajtis/issue/86753/1538569
https://doi.org/10.51878/cendekia.v5i2.4707
https://doi.org/10.51878/learning.v4i4.3485
https://doi.org/10.52166/talim.v5i1.2857
https://doi.org/10.51878/manajerial.v5i2.5380
https://doi.org/10.58540/jipsi.v2i2.352
https://doi.org/10.51878/learning.v5i2.4859
https://doi.org/10.55120/qolamuna.v8i2.729
https://doi.org/10.54371/jiip.v5i8.820
https://journal.iaincurup.ac.id/index.php/AJIS/article/view/134
https://doi.org/10.52166/darelilmi.v8i2.2849
https://doi.org/10.14710/sabda.v10i2.13269
https://doi.org/10.35891/muallim.v5i1.3542


CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 

Vol 5. No. 3, Juli 2025  

P-ISSN : 2774-8030 

E-ISSN : 2774-8030 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia  
 

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 
1172 

Tang, M., et al. (2024). Fungsi guru dalam implementasi kurikulum pendidikan agama Islam 

multikultural di Sekolah Menengah Atas Islam Terpadu Ar-Rahmah Makassar. 

Learning: Jurnal Inovasi Penelitian Pendidikan dan Pembelajaran, 4(2), 165. 

https://doi.org/10.51878/learning.v4i2.2827 

Tischler, M. M. (2018). Supposed and true knowledge of the Qur’ān in early medieval Latin 

literature, eighth and ninth centuries. Journal of Transcultural Medieval Studies, 

5(1), 7. https://doi.org/10.1515/jtms-2018-0002 

Zuhri, Z. (2016). Islamic studies in Sumatera: Prospects and challenges. AJIS: Academic 

Journal of Islamic Studies, 1(1), 1-20. 

https://journal.iaincurup.ac.id/index.php/AJIS/article/view/136 

 

https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia
https://doi.org/10.51878/learning.v4i2.2827
https://doi.org/10.1515/jtms-2018-0002
https://journal.iaincurup.ac.id/index.php/AJIS/article/view/136

