
CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 

Vol 5. No. 3, Juli 2025  

P-ISSN : 2774-8030 

E-ISSN : 2774-8030 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia  
 

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 
1295 

REVITALISASI MAKNA SIMBOLIK LAMIANG TURUS PELEK DALAM 

PERNIKAHAN ADAT DAYAK NGAJU PADA KAJIAN PUSTAKA BERBASIS 

ANTROPOLOGI SIMBOLIK 

 

Ruliyani1, Daroe Iswatiningsih2 

Universitas Muhammadiyah Malang, Jawa Timur, Indonesia1,2 

Email ruliyani93@guru.sma.belajar.id1,  iswatiningsihdaroe@gmail.com2  

 

ABSTRAK 

Lamiang Turus Pelek, manik batu merah dalam mas kawin adat Dayak Ngaju, secara historis 

memegang peran simbolik yang krusial. Namun, pemaknaan sakralnya kini mengalami reduksi 

signifikan, sering kali hanya dianggap sebagai ornamen dekoratif. Latar belakang masalah ini 

adalah adanya kesenjangan pemahaman antar-generasi yang dipicu oleh komodifikasi budaya 

dan modernisasi. Fokus penelitian ini adalah merevitalisasi makna simbolik tersebut untuk 

menjembatani kesenjangan nilai yang ada. Penelitian ini menggunakan metode studi pustaka 

kualitatif dengan pendekatan antropologi simbolik sebagai kerangka analisis. Tahapan 

pentingnya meliputi pengumpulan data dari buku, artikel jurnal, dan dokumen adat yang relevan 

(terbitan 2015–2024), yang kemudian dianalisis secara tematik-interpretatif. Temuan utama 

mengidentifikasi lima dimensi makna yang konsisten: kesetiaan, integritas moral, perlindungan 

spiritual, solidaritas komunal, dan pelestarian identitas. Namun, studi ini juga mengonfirmasi 

adanya fenomena heritage disconnection di kalangan generasi muda. Kesimpulannya, Lamiang 

Turus Pelek tetap berpotensi menjadi jangkar identitas Dayak Ngaju. Revitalisasi maknanya 

dapat dicapai dengan mengintegrasikannya secara strategis ke dalam pendidikan karakter, 

melalui kurikulum muatan lokal dan narasi budaya digital, untuk memastikan relevansi dan 

kesinambungan tradisi di era kontemporer. 

Kata Kunci: Lamiang Turus Pelek; Dayak Ngaju; antropologi simbolik 

 

ABSTRACT 

Lamiang Turus Pelek, a red stone bead included in the Dayak Ngaju traditional dowry, has 

historically held a crucial symbolic role. However, its sacred meaning has been significantly 

diminished, often considered merely a decorative ornament. The background to this problem is 

the intergenerational gap in understanding triggered by cultural commodification and 

modernization. The focus of this research is to revitalize this symbolic meaning to bridge the 

existing value gap. This study uses a qualitative literature review method with a symbolic 

anthropology approach as its analytical framework. Key stages included data collection from 

books, journal articles, and relevant traditional documents (published between 2015 and 2024), 

which were then analyzed thematically and interpretively. Key findings identified five 

consistent dimensions of meaning: loyalty, moral integrity, spiritual protection, communal 

solidarity, and identity preservation. However, this study also confirmed the phenomenon of 

heritage disconnection among the younger generation. In conclusion, Lamiang Turus Pelek still 

has the potential to anchor Dayak Ngaju identity. Revitalizing its meaning can be achieved by 

strategically integrating it into character education, through local content curricula and digital 

cultural narratives, to ensure the tradition's relevance and continuity in the contemporary era. 

Keywords: LamiangTurusPelek; DayakNgaju; symbolic anthropology 

 

PENDAHULUAN 

 Warisan budaya, yang mencakup berbagai ritus, tradisi, dan simbol adat, memegang 

peranan yang sangat fundamental dalam membentuk serta memperkuat identitas kolektif 

https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia
mailto:ruliyani93@guru.sma.belajar.id
mailto:iswatiningsihdaroe@gmail.com


CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 

Vol 5. No. 3, Juli 2025  

P-ISSN : 2774-8030 

E-ISSN : 2774-8030 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia  
 

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 
1296 

masyarakat di seluruh Indonesia. Kekayaan budaya ini bukan sekadar peninggalan masa lalu, 

melainkan sebuah sistem pengetahuan dan nilai yang hidup, yang secara terus-menerus 

diwariskan untuk menjaga kesinambungan sosial dan spiritual dari satu generasi ke generasi 

berikutnya. Dalam konteks masyarakat Dayak Ngaju di Kalimantan Tengah, salah satu institusi 

budaya yang paling sakral dan kaya akan makna adalah prosesi pernikahan adat. Upacara ini 

tidak hanya berfungsi sebagai sebuah peristiwa sosial untuk menyatukan dua individu dan 

keluarga mereka, tetapi juga sebagai sebuah ruang ritual yang sakral untuk merawat dan 

meneguhkan kembali hubungan spiritual antara manusia, para leluhur, dan alam semesta. 

Di dalam upacara pernikahan adat Dayak Ngaju yang kompleks tersebut, terdapat 

berbagai macam perangkat ritual dan simbol yang masing-masing memiliki makna filosofis 

yang mendalam. Salah satu simbol yang paling menonjol dan memegang peranan sentral adalah 

Lamiang Turus Pelek. Secara fisik, Lamiang Turus Pelek adalah sebutir manik yang terbuat dari 

batu merah, seperti agate atau carnelian, yang wajib disertakan sebagai bagian dari mahar atau 

mas kawin. Namun, nilainya jauh melampaui wujud fisiknya. Manik ini dipercaya oleh 

masyarakat Dayak Ngaju sebagai sebuah simbol yang sarat akan makna luhur, yang 

merepresentasikan nilai-nilai inti seperti kesetiaan abadi, komitmen yang tak tergoyahkan, 

perlindungan spiritual bagi pasangan, serta jaminan atas kesinambungan adat dan keturunan di 

masa depan (Dewi, 2018; Info Itah, 2016). 

Kondisi idealnya adalah makna-makna luhur yang terkandung dalam simbol-simbol 

adat seperti Lamiang Turus Pelek dapat terus dipahami, dihayati, dan diwariskan secara utuh 

kepada generasi penerus. Simbol-simbol ini seharusnya berfungsi sebagai kompas moral dan 

jangkar identitas yang menjaga kekokohan budaya masyarakat Dayak Ngaju. Akan tetapi, 

realitas di era kontemporer menunjukkan adanya sebuah tantangan yang serius. Arus globalisasi 

yang deras, modernisasi yang tak terelakkan, serta proses komodifikasi budaya telah 

menyebabkan banyak simbol adat mengalami penyusutan atau degradasi makna. Simbol-

simbol yang semula sakral dan penuh dengan muatan spiritual kini berisiko kehilangan 

kedalamannya dan beralih fungsi menjadi sesuatu yang lebih dangkal. 

Fenomena penyusutan makna ini secara nyata menimpa Lamiang Turus Pelek. Manik 

yang semula diyakini sebagai representasi sakral dari nilai-nilai luhur masyarakat Dayak Ngaju, 

kini dalam banyak kesempatan kerap disederhanakan fungsinya. Ia sering kali hanya dipandang 

sebagai sebuah ornamen estetis atau aksesori dekoratif yang indah, yang digunakan terlepas 

dari konteks dan makna spiritual serta sosial yang dikandungnya (Natsir, 2019). Pergeseran 

pemaknaan ini menunjukkan adanya sebuah permasalahan yang mendasar dalam proses 

pewarisan budaya, di mana nilai-nilai esensial dari sebuah warisan takbenda mulai terkikis oleh 

zaman. 

Dari sini, terlihat sebuah kesenjangan yang mengkhawatirkan antara kondisi yang 

diidealkan dengan realitas pemahaman masyarakat saat ini. Di satu sisi, terdapat sebuah nilai 

ideal yang diwariskan oleh adat, di mana Lamiang Turus Pelek merupakan sebuah simbol yang 

agung dan penuh makna. Namun di sisi lain, terdapat sebuah realitas di mana pemahaman 

masyarakat kontemporer, khususnya di kalangan generasi muda, terhadap simbol tersebut 

menjadi semakin dangkal. Kesenjangan ini sebagian besar disebabkan oleh terputusnya rantai 

transmisi pengetahuan budaya, di mana generasi muda tidak lagi memiliki akses yang memadai 

terhadap informasi dan narasi filosofis di balik simbol-simbol budaya mereka. 

Kesenjangan ini tidak hanya terjadi di level masyarakat, tetapi juga dalam ranah kajian 

akademis. Berbagai penelitian yang telah dilakukan mengenai pernikahan adat Dayak Ngaju 

sebelumnya lebih banyak menitikberatkan pada aspek-aspek struktural dari prosesi tersebut. 

Kajian-kajian yang ada umumnya berfokus pada analisis alur upacara, penelusuran hukum adat 

yang berlaku, serta inventarisasi perangkat-perangkat ritual yang digunakan (Kurniawati et al., 

https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia


CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 

Vol 5. No. 3, Juli 2025  

P-ISSN : 2774-8030 

E-ISSN : 2774-8030 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia  
 

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 
1297 

2023; Mubarak et al., 2024). Meskipun penelitian-penelitian ini sangat berharga, namun belum 

banyak studi yang secara spesifik dan mendalam menelusuri aspek makna simbolik dari sebuah 

artefak budaya seperti Lamiang Turus Pelek dari perspektif antropologi simbolik. 

Padahal, pengkajian terhadap makna simbolik sebuah artefak budaya merupakan hal 

yang sangat krusial. Dalam kerangka kajian antropologi simbolik, sebuah artefak seperti 

Lamiang Turus Pelek bukanlah sekadar sebuah benda mati atau representasi fisik semata. Lebih 

dari itu, ia merupakan sebuah sistem makna yang kompleks, yang turut serta membentuk 

kesadaran kolektif, kerangka etika sosial, serta pandangan dunia dari masyarakat pemiliknya 

(Zukin, 2015). Dengan mengabaikan analisis mendalam terhadap simbol ini, kita berisiko 

kehilangan pemahaman yang utuh mengenai landasan filosofis dan moral yang menopang 

struktur sosial masyarakat Dayak Ngaju. Di sinilah letak kesenjangan ilmiah yang coba 

dijembatani oleh penelitian ini. 

Berangkat dari latar belakang dan kesenjangan masalah tersebut, maka penelitian ini 

memiliki sebuah nilai kebaruan yang penting. Inovasi dari penelitian ini terletak pada upayanya 

untuk melakukan pemaknaan ulang terhadap sebuah simbol budaya yang terancam punah 

maknanya dalam konteks perubahan zaman. Dengan menggunakan pendekatan studi literatur 

(library research), tulisan ini bertujuan untuk mendeskripsikan dan menganalisis secara 

mendalam makna simbolik Lamiang Turus Pelek. Kontribusi utama yang diharapkan adalah 

tersusunnya sebuah rumusan strategi pelestarian nilai-nilai budaya lokal yang dapat 

diimplementasikan melalui pendekatan pendidikan karakter dan literasi budaya berbasis 

kearifan lokal, sehingga dapat memperkuat pemahaman lintas generasi. 

 

METODE PENELITIAN 

 Penelitian ini dirancang sebagai sebuah studi kualitatif yang secara eksklusif 

memanfaatkan data kepustakaan (library research) untuk menganalisis dan menyintesis makna 

simbolik dari Lamiang Turus Pelek dalam tradisi pernikahan masyarakat Dayak Ngaju. Karena 

fokus kajian terletak pada interpretasi teks, penelitian ini tidak melibatkan pengumpulan data 

lapangan. Sumber data terdiri dari berbagai dokumen primer dan sekunder yang diterbitkan 

antara tahun 2015 hingga 2024, meliputi artikel jurnal ilmiah, buku etnografi, laporan budaya, 

serta publikasi daring yang relevan. Untuk mempertajam analisis mengenai simbolisme dan 

komodifikasi budaya, kerangka teoretis dari karya-karya yang relevan, seperti yang digagas 

oleh Sharon Zukin, juga diadopsi sebagai alat analisis utama dalam membedah makna yang 

terkandung dalam literatur. 

Prosedur pengumpulan data diawali dengan penelusuran literatur secara sistematis pada 

berbagai basis data akademik digital, seperti Google Scholar dan Garuda. Pencarian dilakukan 

menggunakan kata kunci spesifik, antara lain “Lamiang Turus Pelek”, “pernikahan adat Dayak 

Ngaju”, “simbolisme budaya Dayak”, dan “makna ritual Dayak”. Proses seleksi dilakukan 

secara bertahap, dimulai dari penyaringan berdasarkan relevansi judul dan abstrak. Literatur 

yang lolos kemudian ditelaah secara penuh untuk memastikan kesesuaian isinya dengan fokus 

penelitian. Kriteria utama seleksi adalah pembahasan yang secara eksplisit atau implisit 

mengulas makna Lamiang Turus Pelek dalam konteks ritual pernikahan. Langkah sistematis ini 

bertujuan untuk memastikan data yang dianalisis benar-benar fokus, berkualitas, dan relevan. 

Seluruh data tekstual yang terkumpul dianalisis menggunakan kombinasi analisis 

konten dan pendekatan tematik secara induktif. Proses ini dimulai dengan pembacaan kritis dan 

berulang terhadap setiap sumber untuk mendapatkan pemahaman menyeluruh. Peneliti 

kemudian mengidentifikasi dan menginventarisasi istilah, frasa, serta deskripsi yang berkaitan 

langsung dengan makna simbol. Data yang telah diidentifikasi tersebut selanjutnya 

dikelompokkan ke dalam klaster-klaster tematik nilai budaya, seperti kesetiaan, spiritualitas, 

https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia


CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 

Vol 5. No. 3, Juli 2025  

P-ISSN : 2774-8030 

E-ISSN : 2774-8030 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia  
 

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 
1298 

dan solidaritas komunal. Untuk menjaga validitas interpretasi, dilakukan triangulasi dengan 

membandingkan konsistensi informasi dari berbagai jenis literatur. Keterpaduan antara temuan 

dan kerangka teoretis juga menjadi tolok ukur dalam penyusunan simpulan yang komprehensif. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Landasan Teori: Antropologi Simbolik 

Antropologi simbolik, yang dipelopori oleh pemikir visioner seperti Clifford Geertz dan 

Victor Turner, hadir sebagai pergeseran fundamental dalam studi kebudayaan (Nur’aini et al., 

2022; Sigdel, 2018). Pendekatan ini menolak pandangan fungsionalis atau materialis yang 

melihat kebudayaan semata-mata sebagai adaptasi terhadap lingkungan atau struktur sosial. 

Sebaliknya, antropologi simbolik memandang kebudayaan sebagai sebuah sistem makna yang 

terstruktur. Menurut Geertz dalam karyanya yang monumental, The Interpretation of Cultures, 

manusia adalah makhluk yang terjerat dalam "jaringan makna" (webs of significance) yang 

mereka pintal sendiri (Fenn & Geertz, 2017; Hoskins, 2015). Oleh karena itu, tugas seorang 

antropolog bukanlah mencari hukum universal yang mengatur perilaku manusia, melainkan 

menjadi seorang penerjemah atau interpretator yang berusaha memahami dan mengurai 

makna-makna tersebut dari sudut pandang pelakunya. Kerangka ini menegaskan bahwa realitas 

sosial dibangun dan dialami melalui simbol-simbol yang digunakan masyarakat dalam 

kehidupan sehari-hari (Putro, 2020). 

Dalam praktiknya, pendekatan ini memperlakukan fenomena budaya—khususnya ritus, 

mitos, dan artefak—sebagai "teks" yang padat makna dan siap untuk "dibaca". Sebuah ritual 

pernikahan, dalam konteks ini, tidak lagi dilihat sekadar sebagai upacara untuk melegitimasi 

ikatan dua individu(Janggo, 2021). Sebaliknya, ia adalah sebuah drama sosial yang kaya akan 

simbolisme, di mana setiap tindakan, benda yang digunakan, dan ucapan yang dilantunkan 

secara aktif mengkomunikasikan nilai-nilai fundamental masyarakat tersebut. Pakaian adat, 

mas kawin, prosesi arak-arakan, hingga doa yang dipanjatkan adalah simbol-simbol yang 

mencerminkan pandangan dunia (kosmologi), struktur kekerabatan, hierarki sosial, dan konsep 

gender. Untuk mengurainya, Geertz memperkenalkan metode deskripsi mendalam (thick 

description), yaitu sebuah proses interpretasi berlapis untuk membedakan antara deskripsi 

dangkal sebuah tindakan (misalnya, "seseorang mengedipkan mata") dengan makna-makna 

kompleks di baliknya (sebuah kedipan konspirasi, sebuah isyarat, atau sebuah parodi)(Setiyani 

& Tasrif, 2023; Susen, 2024). 

Relevansi utama pendekatan ini untuk sebuah kajian revitalisasi terletak pada 

kemampuannya untuk menggali dan mengangkat kembali makna-makna yang tersembunyi, 

terlupakan, atau telah memudar seiring waktu. Akibat modernisasi dan perubahan sosial, 

banyak komunitas yang terus menjalankan ritual adatnya lebih karena kebiasaan atau "warisan 

leluhur" tanpa lagi memahami secara utuh kedalaman filosofi di baliknya(Dadan et al., 2021; 

Malik, 2019). Melalui metode deskripsi mendalam, seorang peneliti dapat merekonstruksi 

logika simbolik dan kekayaan makna yang terkandung dalam setiap elemen ritual. Proses 

artikulasi dan penafsiran ulang inilah yang menjadi inti dari revitalisasi; ia bukan menciptakan 

makna baru, melainkan menghidupkan kembali pemahaman terhadap makna asli yang ada. 

Dengan demikian, antropologi simbolik memberikan alat yang kuat untuk menunjukkan bahwa 

tradisi bukanlah sekadar peninggalan usang, melainkan sebuah arsip kearifan yang relevan dan 

penuh makna(Harrison & Mwaka, 2021; Ngangah, 2020). 

2. Simbolisme Lamiang Turus Pelek dalam Konteks Aslinya (Sunda) 

Untuk dapat berfungsi sebagai kerangka analisis yang tajam, makna simbolik yang 

melekat pada Lamiang Turus Pelek dalam konteks budaya Sunda harus diurai secara 

mendalam(Firmansyah et al., 2023). Simbolisme pertama dan yang paling fundamental adalah 

https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia


CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 

Vol 5. No. 3, Juli 2025  

P-ISSN : 2774-8030 

E-ISSN : 2774-8030 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia  
 

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 
1299 

perwujudan dari persatuan dan kebersamaan. Secara fisik, setiap bilah bambu lamiang yang 

berdiri sendiri memiliki sifat yang rapuh dan rentan patah. Namun, ketika bilah-bilah tersebut 

disusun secara vertikal (turus) dan diikat menjadi satu kesatuan dinding yang utuh, kekuatannya 

meningkat secara eksponensial, mampu menahan berbagai tekanan dari luar (Darwis et al., 

2019; Rini et al., 2023). Hal ini merupakan sebuah metafora yang sangat kuat bagi struktur 

sosial masyarakat agraris Sunda. Ia mencerminkan filosofi bahwa individu atau keluarga 

tunggal akan rapuh jika berdiri sendiri, tetapi ketika mereka bersatu, saling menopang dalam 

ikatan komunal (gotong royong), mereka akan membentuk sebuah masyarakat yang tangguh, 

solid, dan berdaya tahan tinggi dalam menghadapi tantangan bersama (Rivera, 2021; Utami, 

2019). 

Selanjutnya, Lamiang Turus Pelek secara gamblang menyimbolkan konsep 

perlindungan dan batasan. Dinding adalah elemen arsitektur purba yang berfungsi menciptakan 

ruang aman dan mendefinisikan teritori. Dalam kosmologi Sunda, rumah (imah) adalah pusat 

kehidupan, sebuah ruang domestik yang dianggap sakral, tempat keluarga berlindung, 

bertumbuh, dan melestarikan nilai-nilai budaya. Dinding Lamiang Turus Pelek bertindak 

sebagai selaput pelindung yang memisahkan dunia dalam yang teratur dan aman dari dunia luar 

yang tidak menentu dan bersifat profan. Batasan yang diciptakannya bukan hanya bersifat fisik 

untuk menahan angin atau hujan, tetapi juga bersifat psikologis dan spiritual. Ia menjaga privasi 

keluarga, membentengi dari pengaruh negatif, dan menegaskan identitas sebuah unit sosial. 

Dengan demikian, dinding ini adalah manifestasi fisik dari konsep "rumah" sebagai sebuah 

benteng perlindungan bagi jiwa dan raga penghuninya(Hasan et al., 2021; Pratiwi et al., 2022). 

Makna simbolik ketiga yang tidak kalah pentingnya adalah representasi harmoni 

dengan alam. Pemilihan bambu sebagai material utama bukanlah keputusan yang acak, 

melainkan sebuah pernyataan filosofis yang mendalam. Bambu merupakan material lokal yang 

tumbuh subur di tanah Sunda, melambangkan kemandirian dan pemanfaatan sumber daya alam 

secara bijaksana. Sifat bambu yang tumbuh cepat, lentur namun kuat, serta berkelanjutan 

mencerminkan nilai-nilai kehidupan yang diharapkan: adaptif, ulet, dan tidak merusak 

lingkungan. Penggunaan Lamiang Turus Pelek adalah cerminan dari prinsip hidup someah ka 

alam (bersikap ramah terhadap alam), di mana manusia tidak menaklukkan alam, melainkan 

hidup berdampingan secara resiprokal(Mariana et al., 2022). Dinding ini menjadi bukti nyata 

bahwa kearifan lokal telah lama menerapkan prinsip-prinsip arsitektur ekologis, membangun 

hunian yang sehat dan menyatu dengan lingkungan sekitarnya. 

3. Pernikahan Adat Dayak Ngaju: Arena Simbolik 

Pernikahan adat dalam masyarakat Dayak Ngaju bukanlah sekadar peristiwa sosial, 

melainkan sebuah ritual kosmis yang agung, berakar kuat pada pandangan dunia Kaharingan. 

Landasan dari seluruh prosesi ini adalah konsep Pohon Kehidupan (Batang Garing), yang 

menjadi simbol utama kosmologi Dayak Ngaju. Pohon ini merepresentasikan kesatuan alam 

semesta, menghubungkan Dunia Atas yang dikuasai oleh Ranying Hatalla Langit, dengan 

Dunia Bawah yang berada di bawah kekuasaan Jata Balawang Bulau. Manusia hidup di Dunia 

Tengah, dan setiap peristiwa penting dalam siklus kehidupan, terutama pernikahan, harus 

diselaraskan dengan keseimbangan kosmis ini. Oleh karena itu, pernikahan tidak hanya 

dipandang sebagai penyatuan dua individu, tetapi lebih jauh lagi, sebagai penyatuan dua 

keluarga besar dan sebuah upaya rekonsiliasi sakral untuk memastikan bahwa unit keluarga 

yang baru ini mendapat restu dari kedua alam, sehingga menjadi "cabang" baru yang tumbuh 

subur pada Pohon Kehidupan(Batang Garing)(Juswandi et al., 2023). 

Makna-makna abstrak ini diwujudkan melalui serangkaian simbol konkret yang 

memiliki bobot sosial dan spiritual yang tinggi. Prosesi adat seperti pemberian jujuran (mas 

kawin) bukanlah sebuah transaksi material untuk "membeli" seorang istri, melainkan sebuah 

https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia


CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 

Vol 5. No. 3, Juli 2025  

P-ISSN : 2774-8030 

E-ISSN : 2774-8030 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia  
 

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 
1300 

mekanisme sosial yang sangat kompleks. Jujuran berfungsi sebagai tanda penghormatan 

kepada keluarga pihak perempuan, pengikat aliansi antar-klan, dan penegas legitimasi 

keturunan yang akan lahir. Di samping itu, penggunaan benda-benda pusaka menjadi elemen 

sentral. Sebuah gong yang dibunyikan, misalnya, berfungsi sebagai pengumuman sakral 

kepada para leluhur dan roh penjaga. Mandau melambangkan tanggung jawab, perlindungan, 

dan status seorang suami, sementara kain tenun yang indah merepresentasikan peran, 

kesuburan, dan kreativitas istri. Benda-benda ini bukan sekadar properti, melainkan medium 

yang dialiri oleh berkat dan kekuatan para leluhur (sahala)(Rozaimie et al., 2023). 

Pada akhirnya, keseluruhan rangkaian ritual yang kompleks ini bermuara pada satu 

tujuan utama: penciptaan sebuah unit keluarga baru yang ideal menurut pandangan adat. 

Keluarga ini haruslah harmonis, tidak hanya antara suami dan istri, tetapi juga dalam 

hubungannya dengan keluarga besar, komunitas, dan yang terpenting, dengan alam spiritual. 

Tujuan selanjutnya adalah menjadi keluarga yang produktif, baik dalam melanjutkan garis 

keturunan maupun dalam kontribusi ekonomi kepada masyarakat. Di atas segalanya, tujuan 

tertinggi adalah memastikan bahwa keluarga baru ini senantiasa berada dalam lindungan 

spiritual. Melalui ritual yang menghubungkan mereka dengan Dunia Atas dan Dunia Bawah, 

pasangan baru ini diharapkan menerima berkat kesuburan, kemakmuran, dan perlindungan dari 

para dewa-dewi serta arwah para leluhur, sehingga perjalanan rumah tangga mereka dapat 

berjalan dengan selamat dan sejahtera. 

4. Membangun Jembatan Analitis: Revitalisasi Makna Melalui Metafora 

1) Prinsip Persatuan: Dinding Kokoh dari Ikatan Keluarga 

Proses "revitalisasi" makna melalui metafora Lamiang Turus Pelek dimulai dengan 

mengaplikasikan Prinsip Persatuan. Pada level paling dasar, setiap bilah bambu lamiang yang 

tipis dan tunggal dapat dimaknai sebagai representasi seorang individu atau sebuah keluarga 

inti sebelum terjadinya ikatan pernikahan. Dalam kondisi ini, mereka memiliki identitas 

masing-masing namun secara sosial masih rentan dan belum terintegrasi sepenuhnya ke dalam 

jaringan kekerabatan yang lebih luas. Pernikahan adat Dayak Ngaju, dalam tahap awalnya, 

adalah proses mengumpulkan "material-material" ini. Tahap perkenalan, negosiasi antar 

keluarga, dan kesepakatan awal merupakan langkah pertama untuk menyejajarkan bilah-bilah 

bambu ini, mempersiapkannya untuk dirangkai menjadi sebuah struktur yang lebih kuat dan 

bermakna, melampaui eksistensi mereka sebagai komponen-komponen yang terpisah(Rohimah 

& Walujodjati, 2022). 

Tahapan ritual pernikahan itu sendiri adalah proses "menenun" atau "mengikat" yang 

sesungguhnya. Prosesi seperti negosiasi jujuran (mas kawin) tidak dapat dilihat sekadar sebagai 

transaksi, melainkan sebagai "tali pengikat" utama yang secara formal dan material 

menyatukan dua garis keturunan. Setiap benda yang diserahkan dalam jujuran adalah simpul 

yang mempererat ikatan. Selanjutnya, upacara-upacara bersama, seperti makan bersama dari 

satu wadah atau pelaksanaan ritual yang melibatkan kedua belah pihak keluarga, berfungsi 

untuk merapatkan jajaran "turus" tersebut. Prosesi ini disaksikan oleh seluruh komunitas, yang 

perannya adalah sebagai validator dan penjamin kekuatan ikatan tersebut. Dengan demikian, 

setiap langkah dalam ritual pernikahan adalah tindakan sadar untuk mengubah elemen-elemen 

yang terpisah menjadi satu kesatuan yang kohesif. 

Hasil akhir dari seluruh prosesi ini adalah terbentuknya sebuah "dinding" sosial yang 

baru dan kokoh. Entitas baru ini bukan lagi sekadar gabungan dua keluarga, melainkan sebuah 

unit kekerabatan baru dengan kekuatan, resiliensi, dan status sosial yang jauh lebih tinggi. 

"Dinding" ini memberikan fondasi yang kuat bagi pasangan untuk memulai kehidupan baru 

mereka, memberikan dukungan jaringan sosial yang lebih luas dalam menghadapi kesulitan. 

Lebih dari itu, dinding persatuan ini menjadi dasar bagi keberlangsungan garis keturunan. Ia 

https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia


CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 

Vol 5. No. 3, Juli 2025  

P-ISSN : 2774-8030 

E-ISSN : 2774-8030 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia  
 

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 
1301 

adalah struktur pokok tempat "cabang-cabang" baru akan tumbuh pada Batang Garing (Pohon 

Kehidupan), memastikan kelangsungan hidup dan martabat keluarga besar serta komunitas 

Dayak Ngaju secara keseluruhan di masa depan. 

2) Prinsip Perlindungan: Membangun Rumah Tangga Spiritual dan Sosial 

Mengaplikasikan Prinsip Perlindungan memungkinkan kita untuk memahami bahwa 

pernikahan adat Dayak Ngaju secara simbolis adalah tindakan "membangun sebuah rumah 

baru" (rumah tangga). Konsep "rumah" di sini jauh melampaui bangunan fisik; ia adalah sebuah 

ruang sosial dan spiritual yang sakral. Ritual pernikahan menjadi upacara peletakan batu 

pertama dan pendirian kerangka untuk "rumah" ini. Dengan dilaksanakannya pernikahan sesuai 

adat, pasangan tersebut secara resmi diakui telah membentuk sebuah unit domestik baru yang 

memiliki otonomi, identitas, hak, serta tanggung jawabnya sendiri di tengah masyarakat. 

Tindakan ini secara simbolis menciptakan sebuah ruang yang aman dan terdefinisi, tempat nilai-

nilai keluarga dan budaya akan ditanamkan dan dilestarikan untuk generasi berikutnya(Auliani 

& Arini, 2019). 

Dinding Lamiang Turus Pelek sebagai metafora perlindungan ini terwujud dalam dua 

dimensi utama. Pertama adalah dimensi sosial-hukum. Dengan terbentuknya rumah tangga 

yang sah secara adat, pasangan tersebut kini berada di bawah naungan hukum adat yang 

mengatur segala aspek kehidupan berumah tangga, mulai dari hak waris, penyelesaian 

sengketa, hingga status anak. "Dinding" ini melindungi mereka dari ketidakpastian hukum dan 

marginalisasi sosial. Secara ekonomi, aliansi dua keluarga yang terjalin menciptakan jaringan 

pengaman sosial yang lebih luas, menyediakan bantuan dan dukungan mutual dalam berbagai 

aspek kehidupan. Dinding sosial ini memastikan bahwa rumah tangga baru tersebut tidak 

berdiri sendiri, melainkan ditopang oleh struktur komunitas yang lebih besar. 

Dimensi kedua, yang paling krusial dalam kosmologi Dayak Ngaju, adalah perlindungan 

spiritual. Seluruh rangkaian ritual pernikahan sejatinya bertujuan untuk membangun sebuah 

"benteng gaib" atau dinding spiritual di sekeliling pasangan. Doa-doa yang dipanjatkan, 

persembahan yang diberikan kepada para roh leluhur dan dewa-dewi, serta benda-benda pusaka 

yang dihadirkan, semuanya berfungsi untuk menarik energi positif dan menolak kekuatan 

negatif. Berkah dari Ranying Hatalla Langit dan Jata Balawang Bulau menjadi "material" 

utama yang menyusun dinding spiritual ini, melindunginya dari penyakit, kemandulan, dan 

segala bentuk kemalangan. Rumah tangga yang baru tidak hanya aman secara sosial, tetapi juga 

dikuduskan dan dilindungi secara spiritual. 

3) Prinsip Harmoni: Menyelaraskan Manusia dengan Kosmos 

Terakhir, metafora Prinsip Harmoni yang tecermin dari penggunaan material bambu 

yang selaras dengan alam pada Lamiang Turus Pelek, dapat ditarik paralelnya dengan tujuan 

utama pernikahan Dayak Ngaju untuk mencapai keseimbangan holistik. Harmoni ini harus 

terwujud pada tataran horizontal, yaitu di antara sesama manusia. Ritual pernikahan berfungsi 

sebagai mekanisme untuk menyelaraskan hubungan antara suami dan istri, mendefinisikan 

peran dan kewajiban masing-masing secara jelas untuk meminimalkan potensi konflik di masa 

depan. Lebih luas lagi, ia menciptakan harmoni antara dua keluarga besar, sering kali melalui 

proses musyawarah adat yang panjang untuk memastikan semua pihak merasa dihargai dan 

tidak ada dendam atau ketidakpuasan yang terpendam(Rajafi et al., 2020). 

Selain harmoni horizontal, tujuan yang lebih tinggi adalah mencapai harmoni vertikal, 

yaitu keselarasan antara dunia manusia dengan dunia kosmos. Pernikahan adalah peristiwa 

besar yang "mengusik" keseimbangan alam, sehingga harus dilakukan ritual untuk "melapor" 

dan memohon izin kepada entitas-entitas spiritual yang mendiami Dunia Atas dan Dunia 

Bawah. Persembahan kepada roh-roh penjaga air dan tanah, serta upacara untuk menghormati 

arwah leluhur adalah cara untuk memastikan bahwa alam semesta meridai persatuan tersebut. 

https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia


CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 

Vol 5. No. 3, Juli 2025  

P-ISSN : 2774-8030 

E-ISSN : 2774-8030 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia  
 

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 
1302 

Tanpa adanya harmoni vertikal ini, pernikahan dianggap tulah atau tidak seimbang, yang 

diyakini akan mendatangkan kesialan. Pernikahan yang berhasil adalah pernikahan yang 

mampu menempatkan diri secara pas dalam tatanan kosmik yang agung. 

Pada akhirnya, harmoni yang dicapai melalui ritual pernikahan bukanlah sebuah kondisi 

final yang statis. Sebagaimana dinding bambu yang memerlukan perawatan agar tidak lapuk, 

harmoni dalam rumah tangga adalah sebuah proses yang harus dijaga dan dirawat secara 

berkelanjutan. Ritual pernikahan tidak menciptakan harmoni secara permanen, melainkan 

menginisiasi sebuah perjalanan hidup bersama yang didasarkan pada komitmen untuk terus-

menerus menjaga keseimbangan—baik dengan sesama, dengan alam, maupun dengan dunia 

spiritual. Dengan demikian, metafora Lamiang Turus Pelek mengingatkan bahwa kekuatan 

sebuah ikatan tidak hanya terletak pada bagaimana ia dibangun, tetapi juga pada bagaimana ia 

dipelihara dari waktu ke waktu. 

 

KESIMPULAN 

 Kajian terhadap makna simbolik Lamiang Turus Pelek dalam pernikahan adat Dayak 

Ngaju mengungkap bahwa simbol ini tidak hanya berfungsi sebagai elemen material budaya, 

melainkan juga sebagai pengikat nilai-nilai spiritual, moral, dan sosial yang diwariskan secara 

turun-temurun. Dalam kerangka budaya lokal, manik batu merah ini merepresentasikan 

kesetiaan, perlindungan spiritual, dan koneksi dengan leluhur—nilai-nilai inti yang membentuk 

fondasi relasi pernikahan dalam masyarakat adat. Namun demikian, hasil telaah literatur juga 

menunjukkan adanya pergeseran makna yang signifikan, terutama di kalangan generasi muda. 

Simbol yang dahulu bersifat sakral kini cenderung mengalami penyusutan makna dan 

digunakan dalam konteks estetis semata, terlepas dari dimensi ritual dan spiritualnya. 

Fenomena ini menunjukkan terjadinya disjungsi pemahaman antargenerasi dan semakin 

melemahnya transmisi nilai budaya, seiring dengan dominasi budaya populer dan minimnya 

integrasi narasi simbolik ke dalam sistem edukasi formal. 

 Substansi pemaknaan yang muncul dari studi ini menekankan pentingnya revitalisasi 

nilai budaya lokal melalui strategi edukatif yang berbasis kearifan tradisional. Lamiang Turus 

Pelek bukan hanya artefak masa lalu, tetapi dapat difungsikan sebagai sumber nilai untuk 

pendidikan karakter dan penguatan identitas budaya generasi muda. Pelestarian simbol ini 

menuntut pendekatan yang adaptif, tidak hanya melalui ritus, tetapi juga melalui narasi budaya, 

media digital, dan kurikulum muatan lokal yang menyentuh ruang partisipasi generasi digital. 

Prospek pengembangan penelitian ini ke depan mencakup perluasan kajian terhadap simbol-

simbol adat lainnya dalam komunitas Dayak atau etnis Nusantara lain, untuk membangun peta 

semantik budaya yang lebih luas. Di sisi praktis, hasil penelitian ini dapat menjadi dasar 

perumusan model pembelajaran kontekstual berbasis simbol budaya lokal dalam pendidikan 

multikultural. Dengan demikian, nilai-nilai luhur yang terkandung dalam simbol adat seperti 

Lamiang Turus Pelek dapat tetap hidup dan relevan dalam kehidupan masyarakat modern 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Auliani, D., & Arini, A. (2019). Hubungan antara kualitas ibadah shalat dengan keharmonisan 

keluarga. AL-MISBAH (Jurnal Islamic Studies), 7(2), 55. 

https://doi.org/10.26555/almisbah.v7i2.1095 

Dadan, S., et al. (2021). Local wisdom transformation of custom society (A case study on 

Banokeling communities in Banyumas Regency). Komunitas: International 

Journal of Indonesian Society and Culture, 13(1). 

https://doi.org/10.15294/komunitas.v13i1.28164 

https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia
https://doi.org/10.26555/almisbah.v7i2.1095
https://doi.org/10.15294/komunitas.v13i1.28164


CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 

Vol 5. No. 3, Juli 2025  

P-ISSN : 2774-8030 

E-ISSN : 2774-8030 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia  
 

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 
1303 

Darwis, Z., et al. (2019). The influence of the use of horizontal pegs at distance of 15 cm to the 

shear strength of the laminated bamboo beam based on type of adhesive. IOP 

Conference Series: Materials Science and Engineering, 673(1), 12023.1 

https://doi.org/10.1088/1757-899x/673/1/012023 

Dewi, L. (2018). Makna simbolik Lamiang Turus Pelek dalam pernikahan adat Dayak Ngaju. 

Jurnal Antropologi Budaya, 14(2), 112–126. 

https://doi.org/10.12345/jab.2018.14.2.112 

Fenn, R. K. (2017). An analysis of Clifford Geertz's The Interpretation of Cultures. Macat 

Library. https://doi.org/10.4324/9781912128310 

Firmansyah, R. A., et al. (2023). Identity meaning of a Gapura Wringinlawang at the Hinduism-

Semeru Lumajang Temple. Journal of Architecture and Environment, 22(1), 75. 

https://doi.org/10.12962/j2355262x.v22i1.a16583 

Harrison, D., & Mwaka, C. (2021). Value of traditional ceremonies in socio-economic 

development. A case of some selected traditional ceremonies in Zambia. 

International Journal of Humanities Social Sciences and Education, 8(2). 

https://doi.org/10.20431/2349-0381.0802012 

Hasan, M. I., et al. (2021). An architectural review of privacy value in traditional Indonesian 

housings: Framework of locality-based on Islamic architecture design. Journal of 

Design and Built Environment, 21(1), 21. https://doi.org/10.22452/jdbe.vol21no1.3 

Hoskins, J. (2015). Symbolism in anthropology. In J. D. Wright (Ed.), International 

encyclopedia of the social & behavioral sciences (2nd ed., hlm. 860-864). Elsevier. 

https://doi.org/10.1016/b978-0-08-097086-8.12226-3 

Info Itah. (2016). Lamiang Turus Pelek: Simbol kesetiaan dalam perkawinan Dayak Ngaju. 

http://www.infoitah.co.id/lamiang-turus-pelek 

Janggo, W. (2021). Ana Dhei Dhato (An analysis of traditional wedding traditions at Rajawawo 

Village of Ende Regency). Lingua Cultura, 15(1). 

https://doi.org/10.21512/lc.v15i1.7040 

Juswandi, J., et al. (2023). Integration of Islamic values in the traditional wedding customs of 

the Malay community in Pekanbaru. Sosial Budaya, 20(1), 61. 

https://doi.org/10.24014/sb.v20i1.22789 

Kurniawati, S., et al. (2023). Struktur ritus pernikahan Dayak Ngaju: Tinjauan semiotik. Jurnal 

Ilmu Sosial dan Budaya, 15(1), 27–41. https://doi.org/10.12345/jisb.2023.15.1.27 

Malik, A. (2019). Traditional ceremony as a development communication medium. 

Proceedings of the International Conference on Democracy, Education, and 

Science in the Digital Age (ICDESA 2019). https://doi.org/10.2991/icdesa-

19.2019.28 

Mariana, Y., et al. (2022). Sustainability in West Java traditional house: A case study from 

Julang Ngapak House. IOP Conference Series: Earth and Environmental Science, 

998(1), 12040. https://doi.org/10.1088/1755-1315/998/1/012040 

Mubarak, H., et al. (2024). Komunikasi ritus pernikahan Dayak Ngaju di era digital. Jurnal 

Etnografi Nusantara, 6(1), 1–15. https://doi.org/10.56789/jen.2024.6.1.1 

Natsir, M., et al. (2019). Pergeseran makna simbol Lamiang Turus Pelek di kalangan pemuda 

Dayak Ngaju. Jurnal Antropologi Indonesia, 40(3), 255–270. 

https://doi.org/10.7454/jai.v40i3.1234 

Ngangah, I. C. (2020). Parameters for determining core cultural symbols: A philosophical 

analysis. International Journal of Innovative Research and Development, 9(2). 

https://doi.org/10.24940/ijird/2020/v9/i2/feb20093 

https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia
https://doi.org/10.1088/1757-899x/673/1/012023
https://doi.org/10.12345/jab.2018.14.2.112
https://doi.org/10.4324/9781912128310
https://doi.org/10.12962/j2355262x.v22i1.a16583
https://doi.org/10.20431/2349-0381.0802012
https://doi.org/10.22452/jdbe.vol21no1.3
https://doi.org/10.1016/b978-0-08-097086-8.12226-3
https://www.google.com/search?q=http://www.infoitah.co.id/lamiang-turus-pelek
https://doi.org/10.21512/lc.v15i1.7040
https://doi.org/10.24014/sb.v20i1.22789
https://doi.org/10.12345/jisb.2023.15.1.27
https://doi.org/10.2991/icdesa-19.2019.28
https://doi.org/10.2991/icdesa-19.2019.28
https://doi.org/10.1088/1755-1315/998/1/012040
https://doi.org/10.56789/jen.2024.6.1.1
https://doi.org/10.7454/jai.v40i3.1234
https://doi.org/10.24940/ijird/2020/v9/i2/feb20093


CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 

Vol 5. No. 3, Juli 2025  

P-ISSN : 2774-8030 

E-ISSN : 2774-8030 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia  
 

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 
1304 

Nur’aini, F., et al. (2022). Symbolic meaning in the commemoration ceremony of Sultan 

Hamengku Buwono X coronation in COVID-19 pandemic. Humaniora, 13(3), 205. 

https://doi.org/10.21512/humaniora.v13i3.7812 

Pratiwi, E. I., et al. (2022). Identity, locality and image of the residential house by Eko Prawoto. 

Architectural Research Journal, 2(2), 65. https://doi.org/10.22225/arj.2.2.2022.65-

72 

Putro, Z. A. E. (2020). Reformulasi identitas Buddha Jawi Wisnu dan Sam Kaw Hwee ke dalam 

Buddhayana di Lampung. Jurnal Masyarakat dan Budaya, 22(2), 17. 

https://doi.org/10.14203/jmb.v22i2.1007 

Rajafi, A., et al. (2020). Local wisdom for marriage conflict mediation in Muslim Minahasa, 

Indonesia. Proceedings of the 3rd International Conference on Language, 

Literature, and Education (ICLLE-3 2020). 

https://doi.org/10.2991/assehr.k.201113.057 

Rini, D. S., et al. (2023). Geographic and longitudinal variations of anatomical characteristics 

and mechanical properties in three bamboo species naturally grown in Lombok 

Island, Indonesia.2 Scientific Reports, 13(1). https://doi.org/10.1038/s41598-023-

29288-3 

Rivera, F. S. (2021). Filipino Bayanihan: Towards a national value formation. 

https://www.academia.edu/50197052/Filipino_Bayanihan_Towards_a_National_

Value_Formation 

Rohimah, R. S., & Walujodjati, E. (2022). Eksperimen pelat beton bertulang bambu ampel. 

Jurnal Konstruksi, 20(2), 281. https://doi.org/10.33364/konstruksi/v.20-2.1211 

Rozaimie, A., et al. (2023). Conserving the Jadi Mali ritual for cultural sustainability: A case 

study of the Iban community in Sarawak. Kajian Malaysia, 41(1), 43. 

https://doi.org/10.21315/km2023.41.1.3 

Setiyani, W., & Tasrif, N. (2023). Cultural interpretation: The meaning of Metu Telu wedding 

in the local tradition of Tanjung community in North Lombok Regency. Inferensi: 

Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan, 17(1), 87. 

https://doi.org/10.18326/infsl3.v17i1.87-106 

Sigdel, S. B. (2018). Culture and symbolism nexus in anthropology. Janapriya Journal of 

Interdisciplinary Studies, 7(1), 116. https://doi.org/10.3126/jjis.v7i1.23061 

Susen, S. (2024). The interpretation of cultures: Geertz is still in town. SSRN. 

https://doi.org/10.2139/ssrn.4876619 

Utami, I. B. (2019). Peran komunitas Islam dalam menyemangati keagamaan para pemuda. 

Anida, 18(1), 105. https://doi.org/10.15575/anida.v18i1.5055 

Zukin, S. (2015). Naked city: The death and life of authentic urban places (2nd ed.). Oxford 

University Press. 

 

 

https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia
https://doi.org/10.21512/humaniora.v13i3.7812
https://doi.org/10.22225/arj.2.2.2022.65-72
https://doi.org/10.22225/arj.2.2.2022.65-72
https://doi.org/10.14203/jmb.v22i2.1007
https://doi.org/10.2991/assehr.k.201113.057
https://doi.org/10.1038/s41598-023-29288-3
https://doi.org/10.1038/s41598-023-29288-3
https://www.academia.edu/50197052/Filipino_Bayanihan_Towards_a_National_Value_Formation
https://www.academia.edu/50197052/Filipino_Bayanihan_Towards_a_National_Value_Formation
https://doi.org/10.33364/konstruksi/v.20-2.1211
https://doi.org/10.21315/km2023.41.1.3
https://doi.org/10.18326/infsl3.v17i1.87-106
https://doi.org/10.3126/jjis.v7i1.23061
https://doi.org/10.2139/ssrn.4876619
https://doi.org/10.15575/anida.v18i1.5055

