
CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 

Vol 5. No. 2, April 2025  

P-ISSN : 2774-8030 

E-ISSN : 2774-8030 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia  

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 

496  

KONTRIBUSI ILMU PENGETAHUAN ISLAM DALAM PEMBENTUKAN 

KARAKTER UNTUK MENINGKATKAN MUTU PENDIDIKAN 

 

Laili Nur Fadilah1, Nur Istikomah2, Afriantoni3 

Universitas Isalam Negeri Raden Fatah Palembang1,2,3 

e-mail: lailinurfadilah58@gmail.com1, nuristikomah770@gmail.com2  

afriantoni_uin@radenfatah.ac.id3 

 

ABSTRAK 

Penelitian ini, menggunakan metode studi pustaka, mengkaji urgensi dan implementasi 

pendidikan karakter dalam perspektif pendidikan Islam kontemporer. Pendidikan Islam sangat 

menekankan prinsip moral fundamental bagi pembelajar, bertujuan membentuk individu yang 

bermoral, bertanggung jawab, dan disiplin sesuai nilai-nilai luhur Islam. Analisis pustaka 

menunjukkan adanya keterkaitan erat antara moralitas dan sains dalam Islam, di mana etika 

menjadi panduan aplikasi sains demi kemaslahatan. Pendidikan karakter diidentifikasi sebagai 

komponen krusial yang memerlukan integrasi holistik dalam seluruh proses pendidikan, 

melibatkan sinergi antara keluarga, sekolah, dan masyarakat, sejalan dengan pandangan tokoh 

Islam seperti Al-Ghazali dan Ibnu Khaldun. Studi ini juga menyoroti bahwa meskipun 

pendidikan karakter efektif meningkatkan kualitas individu dan pendidikan, tantangan seperti 

kesiapan pendidik, kurikulum, dan dampak modernitas perlu diatasi melalui strategi 

komprehensif. Disimpulkan bahwa pendidikan karakter adalah elemen vital untuk 

mengembangkan intelektual dan kesadaran moral-spiritual yang kuat, serta solusi potensial bagi 

degradasi moral masyarakat. 

Kata Kunci: Ilmu Pengetahuan islam, Pembentukan Karakter, Mutu Pendidikan 

 

ABSTRACT 

This study, using a literature study method, examines the urgency and implementation of 

character education in the perspective of contemporary Islamic education. Islamic education 

strongly emphasizes fundamental moral principles for learners, aiming to form individuals who 

are moral, responsible, and disciplined according to the noble values of Islam. Literature 

analysis shows a close relationship between morality and science in Islam, where ethics is a 

guide for the application of science for the benefit. Character education is identified as a crucial 

component that requires holistic integration in the entire educational process, involving synergy 

between family, school, and society, in line with the views of Islamic figures such as Al-Ghazali 

and Ibn Khaldun. This study also highlights that although character education is effective in 

improving the quality of individuals and education, challenges such as educator readiness, 

curriculum, and the impact of modernity need to be addressed through a comprehensive 

strategy. It is concluded that character education is a vital element in developing strong 

intellectual and moral-spiritual awareness, as well as a potential solution to the moral 

degradation of society. 

Keywords: Islamic Knowledge, Character Formation, Quality of Education 

 

PENDAHULUAN 

Islam sangat menekankan pada pengembangan karakter yang berlandaskan pada 

prinsip-prinsip moral dan spiritual di samping penyebaran ilmu pengetahuan. Sejak masa 

kejayaan Islam, ilmu pengetahuan telah berkembang pesat seiring dengan ajaran Islam yang 

mengutamakan perolehan ilmu pengetahuan sebagai salah satu komponen ibadah. Ibnu 

Khaldun dan Al-Ghazali adalah dua cendekiawan Muslim yang mengembangkan gagasan 

pendidikan yang memadukan unsur etika dan intelektual, di mana Al-Ghazali menekankan 

https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia
mailto:lailinurfadilah58@gmail.com1
mailto:nuristikomah770@gmail.com
mailto:afriantoni_uin@radenfatah.ac.id


CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 

Vol 5. No. 2, April 2025  

P-ISSN : 2774-8030 

E-ISSN : 2774-8030 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia  

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 

497  

penyucian jiwa sebagai fondasi moralitas (Rosyidin, 2017). Peradaban Islam secara historis 

telah menghasilkan sejumlah besar ilmuwan yang sangat berprestasi dalam berbagai bidang. 

Para ilmuwan ini unggul dalam bidang filsafat dan pendidikan, yang menempatkan penekanan 

kuat pada pengembangan karakter, di samping sains dan teknologi. Pendidikan Islam 

didasarkan pada gagasan bahwa moralitas dan pengetahuan harus hidup berdampingan secara 

harmonis, sebagaimana diajarkan dalam Al-Qur'an dan Hadits. Hal ini menunjukkan bahwa 

pendidikan yang baik akan menumbuhkan individu yang beretika dan cerdas secara intelektual. 

Tantangan yang dihadapi oleh industri pendidikan semakin meningkat di masa kini. 

Sistem sekolah telah berkembang karena globalisasi dan kemajuan teknologi, meskipun 

pengembangan karakter saat ini menghadapi lebih banyak tantangan terkait perubahan sosial 

dan penetrasi nilai-nilai asing (Firmansyah, 2018). Kurangnya cita-cita Islam yang terintegrasi 

secara optimal dalam pendidikan dapat menjadi salah satu penyebab mendasar dari beberapa 

contoh kemerosotan moral di kalangan pemuda. Untuk memastikan siswa mencapai 

keberhasilan akademis dan menumbuhkan kepribadian yang kuat yang didasarkan pada prinsip-

prinsip Islam, penting untuk mengembalikan pentingnya ilmu pengetahuan Islam dalam 

pengembangan karakter. Ilmu pengetahuan Islam telah memberikan kontribusi yang signifikan 

terhadap pendidikan di beberapa domain, termasuk perumusan kurikulum dan praktik 

pedagogis yang didasarkan pada prinsip-prinsip Islam. Pendidikan yang didasarkan pada cita-

cita Islam telah menghasilkan beberapa individu terkemuka sepanjang sejarah Islam, yang tidak 

hanya menjadi sarjana yang sangat terampil tetapi juga contoh integritas moral. Hal ini 

menunjukkan bahwa ilmu pengetahuan Islam terus-menerus memprioritaskan keseimbangan 

antara penyelidikan ilmiah dan pertimbangan etika. 

Pemanfaatan ilmu pengetahuan Islam dalam pengembangan karakter telah dianut secara 

luas dalam pendidikan Indonesia, khususnya dalam lembaga-lembaga berbasis Islam seperti 

madrasah dan pesantren, yang menerapkan model-model spesifik untuk internalisasi nilai 

(Masduki, 2019). Metode pendidikan ini memudahkan siswa memahami teori dan penerapan 

praktisnya dengan memasukkan nilai-nilai Islam ke dalam kehidupan sehari-hari dan 

keteladanan. Metode ini menunjukkan bahwa pendidikan Islam dapat membentuk individu 

yang memiliki nilai-nilai dan karakter yang kuat dengan kecerdasan akademis. Meskipun 

demikian, masih banyak kendala yang harus diatasi untuk memaksimalkan kontribusi ilmu 

pengetahuan Islam terhadap pendidikan karakter, salah satunya adalah bagaimana 

memodifikasi konsep pendidikan Islam agar sesuai dengan tuntutan dunia kontemporer dengan 

tetap menjaga prinsip-prinsip inti Islam. Oleh karena itu, sistem pendidikan harus inovatif agar 

dapat menegakkan nilai-nilai Islam sekaligus relevan dengan masyarakat modern. Dengan 

demikian, pendidikan Islam dapat terus berkembang dan memberikan kontribusi signifikan 

terhadap peningkatan standar pendidikan. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggabungkan metode studi pustaka (library research) dengan 

pendekatan kualitatif. Berdasarkan sumber-sumber ilmiah yang relevan, metode ini berupaya 

menyelidiki bagaimana sains Islam dapat meningkatkan kualitas pendidikan dan menumbuhkan 

pengembangan karakter. Penelitian deskriptif-analitis semacam ini mengkaji gagasan, prinsip, 

dan penggunaan sains Islam dalam pengembangan karakter serta bagaimana pengaruhnya 

terhadap kualitas pendidikan. 

Buku-buku dan jurnal-jurnal yang membahas tentang pendidikan Islam, karakter, dan 

mutu pendidikan merupakan satu-satunya sumber data yang digunakan dalam penelitian ini. 

Melalui studi pustaka, metode pengumpulan data diterapkan, khususnya: mengkaji sumber-

sumber pustaka primer dan sekunder. mengkaji gagasan-gagasan dari pendidikan Islam yang 

mendukung pengembangan karakter. mengkaji bagaimana sains Islam diajarkan di kelas. 

https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia


CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 

Vol 5. No. 2, April 2025  

P-ISSN : 2774-8030 

E-ISSN : 2774-8030 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia  

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 

498  

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Konsep Ilmu Pengetahuan Dalam Islam  

Istilah sains dalam linguistik berasal dari akar kata ilm, yang berarti tanda, petunjuk, 

atau indikator yang membantu dalam perolehan pengetahuan tentang sesuatu atau seseorang. 

Demikian pula, ma’lam berarti penanda jalan, objek yang menuntun orang atau membantu 

mereka dalam menavigasi jalan mereka. Selain itu, ‘alam juga dapat diartikan sebagai petunjuk 

arah. Al-Quran memiliki 854 contoh istilah 'ilm' dalam berbagai bentuknya. Istilah ini 

menunjukkan proses perolehan pengetahuan dan pengetahuan itu sendiri. Al-Quran 

menegaskan bahwa pengetahuan adalah hak istimewa yang meningkatkan kedudukan manusia 

di atas makhluk lain, memungkinkan mereka untuk memenuhi tugas khalifah (QS. al-Baqarah 

[2]: 31–32). Menurut Al-Quran, dengan izin Allah, manusia mampu memperoleh dan 

meningkatkan pengetahuan mereka. Manusia diperintahkan dalam beberapa kitab suci untuk 

memahami hal ini melalui berbagai cara. Al-Quran menekankan kedudukan tinggi orang-orang 

yang berilmu. 

Al-Quran menjelaskan gagasan tentang pengetahuan dalam dua cara yang berbeda. 

Awalnya, sebagaimana dirujuk dalam QS. Al-Kahfi [18]: 65, ilmu yang diperoleh secara 

alamiah disebut hikmah laduni. Kedua, ilmu kasbi adalah ilmu yang diperoleh melalui usaha 

manusia. Dibandingkan dengan ayat yang membahas ilmu laduni, ayat-ayat yang membahas 

ilmu kasbi jauh lebih banyak. Hal ini menunjukkan bahwa Islam mengutamakan ilmu sekunder 

ini. 

Al-Baqillani menggambarkan ilmu sebagai pemahaman tentang segala sesuatu 

sebagaimana adanya. Berbagai penafsiran tentang definisi dan pemahaman ilmu telah 

dikemukakan oleh para ulama, baik yang historis maupun kontemporer, yang mencerminkan 

besarnya perhatian umat Islam terhadap ilmu. 

Sebaliknya, al-Amidi menggolongkan ilmu sebagai karakteristik yang memungkinkan 

jiwa pemiliknya untuk membedakan antara realitas-realitas yang berbeda yang tidak dapat 

dirasakan oleh pancaindra, sehingga terhindar dari penderitaan. Abu Bakar bin Furak, seorang 

filsuf kuno, memberikan definisi pragmatis tentang ilmu, dengan menegaskan bahwa ilmu 

adalah kapasitas yang memberdayakan pemiliknya untuk bertindak secara tepat dan efektif. 

Konsep ini sangat fungsional, karena mengeksplorasi gagasan tentang keuntungan yang 

diperoleh dari penerapan pengetahuan oleh pemiliknya. Mengenai keadaan yang melarang 

tindakan yang dibedakan dari metode yang digunakan untuk mencapai perbedaan tersebut. 

Konsep ini menyatakan bahwa pengetahuan mencakup semua aspek pemahaman atau 

kesadaran akan realitas yang ditujukan untuk menenangkan jiwa. 

Konsensus ilmiah mencirikan sains sebagai pengetahuan objektif tentang suatu subjek. 

Untuk mendapatkan pemahaman ini, sains harus secara akurat menggambarkan realitas atau 

item yang sedang diselidiki, daripada mengandalkan dugaan, perkiraan, atau penilaian subjektif 

yang mungkin tidak sejalan dengan fakta sebenarnya. 

Dalam epistemologi Islam, perspektif yang membatasi penyelidikan ilmiah hanya pada 

pengamatan indrawi sama sekali tidak dapat dipertahankan. Perbedaan dari gagasan dan 

definisi sains oleh para sarjana Muslim menunjukkan bahwa, menurut Islam, domain 

pengetahuan mencakup entitas fisik metafisik dan yang dapat diamati. Hal ini tidak hanya 

mencakup subjek-subjek yang dibahas dalam sains modern, yaitu fenomena-fenomena yang 

dapat diamati, tetapi juga bidang-bidang seperti filsafat dan agama, yang oleh sains masa kini 

dianggap sebagai kegiatan ilmiah. 

Lebih jauh, ada tiga domain utama yang menjadi inti ilmu dalam Islam, yang 

dirumuskan secara ringkas. Pertama, disiplin ilmu muncul dari pengamatan entitas-entitas 

tertentu yang dapat diamati, seperti ilmu pengetahuan alam, yang menjadi dasar kemajuan ilmu 

https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia


CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 

Vol 5. No. 2, April 2025  

P-ISSN : 2774-8030 

E-ISSN : 2774-8030 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia  

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 

499  

pengetahuan di kosmos dan fenomena-fenomena di dalamnya. Kedua, bidang-bidang yang 

menggunakan rasionalitas atau pemikiran logis, seperti filsafat. Ketiga, disiplin ilmu yang 

memperoleh fakta atau ilmu pengetahuan dari teks-teks wahyu ilahi atau intuisi, yang sering 

kali mencakup ilmu-ilmu agama, termasuk dalam kategori ini (Abidin, 2016). 

Menurut al-Zurnuji, etika menuntut ilmu adalah sebagai berikut: Dorongan pertama 

adalah keinginan untuk memperoleh ilmu. Tujuan menuntut ilmu dengan sungguh-sungguh 

adalah untuk meraih ridha Allah dengan tujuan mencapai kepuasan di dunia dan akhirat, bukan 

untuk mencari pujian dari orang lain. Jangan biarkan siapa pun yang mengejar informasi salah 

menafsirkan niat mereka, seperti memperoleh ilmu hanya untuk mendapatkan uang, status, atau 

kekuasaan. Ketamakan mereka akan berkurang, dan mereka akan merasakan kegembiraan 

dalam menuntut ilmu jika motivasi mereka berbudi luhur. Karena tujuan merupakan dasar dari 

semua usaha, maka individu yang menuntut ilmu harus mengatur niat mereka secara sistematis. 

 Kedua, pemilihan informasi. Siswa harus memilih informasi yang paling relevan dan 

penting bagi kehidupan beragama mereka di masa depan. Pemahaman tentang tauhid dan 

ma'rifat, beserta fakta-fakta yang mendukung, harus ditekankan. Selain itu, siswa harus 

menunjukkan ketahanan dalam menghadapi tantangan dan menunjukkan kesabaran dalam 

menuntut ilmu. Al-Zarnuji menasihati siswa untuk selalu mencari petunjuk dalam segala 

urusan. Ilmu merupakan hal yang penting dan kompleks. Oleh karena itu, konsultasi akan 

memudahkan pelaksanaannya.  

Ketiga, menghormati pendidik, yang mencakup menghargai ilmu. Siswa harus secara 

konsisten fokus pada catatan mereka, yang berarti mereka harus terus menulis. Siswa perlu 

menghargai profesor mereka dengan menyerap dengan saksama konten yang disampaikan, 

terlepas dari pengulangannya. Setiap muslim hendaknya mempelajari ilmu yang baik dan 

buruk, seperti kedermawanan, kekikiran, ketakutan, keberanian, kesombongan, dan kerendahan 

hati. 

Keempat, tekuni ilmu dengan sungguh-sungguh. Para santri dituntut untuk mengulang 

pelajaran di malam hari dan menunjukkan kesungguhan dalam menuntut ilmu. Kesungguhan 

dimulai dari keikhlasan. Dengan demikian, ia niscaya akan mampu menghafal sebagian atau 

seluruh isi buku jika ia memiliki keikhlasan. 

Kelima, beriman kepada Allah. Kita harus berserah diri kepada Allah saat menuntut 

ilmu dan menolak godaan hal-hal duniawi. Oleh karena itu, para penuntut ilmu harus 

mengurangi keinginan duniawi mereka. Karena menuntut ilmu pada hakikatnya selalu 

dikaitkan dengan masalah, maka para pencari ilmu harus menunjukkan kesabaran. Mayoritas 

ulama berpendapat bahwa menuntut ilmu lebih utama daripada kesulitan. Maksimalkan waktu 

belajar. Tuntutlah ilmu sejak lahir hingga liang lahat. Masa remaja merupakan masa yang 

optimal untuk memperoleh informasi; oleh karena itu, manfaatkanlah masa mudamu 

(Khasanah, 2021). 

B. Pendidikan Islam Dalam Pembentukan Karakter 

1. Pengertian dan Tujuan Pendidikan Karakter 

Kata pendidikan berasal dari kata mendidik yang menyiratkan mendidik. diberi akhiran 

an dan awalan pe akibatnya membentuk pendidikan yang berarti prosedur mengubah disposisi 

dan juga tingkah laku tindakan seseorang atau sekelompok orang dalam upaya untuk 

mengembangkan kedewasaan manusia melalui instruksi dan pelatihan; atau tindakan, metode 

instruksi. 

Winata et al (2020) mendefinisikan pendidikan sebagai proses pemeliharaan dan 

pelatihan. Pemeliharaan dan pelatihan membutuhkan bimbingan, instruksi, dan kepemimpinan 

dalam ranah etika dan intelektual. Istilah mendidik, yang berarti memberi peringatan 

(menimbulkan, memprovokasi) dan menumbuhkan (menumbuhkan, mengembangkan), 

berfungsi sebagai kata dasar dalam pendidikan bahasa Inggris. Dalam konteks terbatas, 

https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia


CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 

Vol 5. No. 2, April 2025  

P-ISSN : 2774-8030 

E-ISSN : 2774-8030 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia  

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 

500  

pendidikan menunjukkan tindakan atau proses yang digunakan untuk memperoleh 

pengetahuan. 

Mulkhan (2010) menegaskan bahwa usaha manusia memberikan peluang bagi 

pengembangan pengetahuan baru dan realisasi potensi intelektual menjadi kebijaksanaan yang 

nyata. Menurut Hashim & Langgulung (2008) mengembangkan pendidikan Islam untuk 

mempersiapkan generasi penerus agar dapat memenuhi perannya, memberikan pengetahuan, 

dan menanamkan prinsip-prinsip Islam yang selaras dengan fungsi manusia, sehingga 

memungkinkan mereka untuk berkontribusi pada lembaga amal duniawi dan memperoleh 

manfaat di akhirat. 

Individu yang terlibat dalam bidang pendidikan memiliki perspektif yang berbeda-beda 

tentang tujuan pendidikan Islam. Tujuan pendidikan Islam secara konsisten diartikulasikan 

sejalan dengan prinsip-prinsip Islam yang terhormat, yang pada akhirnya mendorong 

pengembangan individu yang berpengetahuan luas yang dibimbing menuju pengabdian kepada 

Allah SWT. Penulis menyadari bahwa tujuan pendidikan Islam sejalan dengan QS. 51:56, QS. 

6:162, dan QS. 21:37. Tujuan utama pendidikan Islam, sebagaimana diutarakan oleh Nizar 

(2001), adalah untuk membina manusia yang mengabdi kepada Sang Pencipta, sehingga 

mampu mengembangkan dunia dan menyusun kosmos sesuai dengan prinsip-prinsip yang 

ditetapkan oleh Allah SWT. Hal ini berkaitan dengan QS 51:56. 

Secara umum, tujuan pendidikan Islam dapat diklasifikasikan ke dalam tiga tahapan 

yang saling berkaitan. Pertama, terdapat Tujuan Tertinggi yang orientasinya bersifat mutlak, 

tidak dapat diubah, dan berlaku universal bagi seluruh umat Islam tanpa memandang batas 

ideologi atau teritorial, yaitu mencapai puncak eksistensi manusia sebagai abd' (hamba) dan 

khalifah fi al-ardh (pemimpin di muka bumi). Selanjutnya, ada Tujuan Umum yang 

menekankan bahwa pendidikan Islam adalah proses seumur hidup, sebagaimana terinspirasi 

dari perintah Nabi SAW untuk mencari ilmu dari buaian hingga liang lahat, yang menjadi 

landasan konsep pembelajaran seumur hidup. Terakhir, Tujuan Khusus merupakan bentuk 

operasional yang sifatnya lebih elastis, adaptif sesuai tuntutan zaman, dan mudah dievaluasi, 

namun harus tetap berorientasi pada nilai-nilai Ilahi dan tidak menyimpang dari Tujuan 

Tertinggi, serta bersumber dari Tujuan Umum dan Tertinggi pendidikan Islam (Muhammad, 

2015).  

2. Nilai Nilai Karakter Dalam Islam 

Menurut keyakinan seseorang atau sekelompok orang, nilai adalah sesuatu yang baik, 

berguna, dan paling benar. Kata nilai berasal dari kata Latin valu'ere, yang berarti berguna, 

mampu, kuat, dan valid. Nilai adalah apa yang membuat sesuatu menarik, dicari, dihargai, 

praktis, dan mampu mengangkat mereka yang menggunakannya. 

Dalam Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional 

disebutkan bahwa Pendidikan nasional berfungsi mengembangkan kemampuan dan 

membentuk watak serta peradaban bangsa yang bermartabat dalam rangka mencerdaskan 

kehidupan bangsa, yang bertujuan untuk berkembangnya potensi peserta didik agar menjadi 

manusia yang beriman dan bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa, berakhlak mulia, sehat, 

berilmu, cakap, kreatif, mandiri, dan menjadi warga negara yang demokratis serta bertanggung 

jawab. Dari isi undang-undang tersebut terlihat bahwa salah satu tujuannya adalah untuk 

mewujudkan manusia yang bermoral dan berkarakter. Nilai-nilai karakter tersebut secara lebih 

mendalam mencakup hal-hal berikut, secara khusus: 

Sejumlah nilai fundamental ditekankan, dimulai dari nilai spiritual Keagamaan 

(ma'rifatullah) yang merupakan perspektif hidup untuk memahami makna dan tujuan eksistensi 

melalui kesadaran akan dimensi transendental. Selanjutnya, terdapat nilai tanggung jawab, 

integritas, dan kemandirian yang diwujudkan dalam pelaksanaan tugas secara tepat dalam 

hubungan dengan Tuhan, sekolah, maupun masyarakat. Penting pula adalah nilai 

https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia


CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 

Vol 5. No. 2, April 2025  

P-ISSN : 2774-8030 

E-ISSN : 2774-8030 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia  

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 

501  

hormat/menghargai dan rasa cinta-sayang, yang diekspresikan sebagai penghargaan atas harga 

diri sendiri serta orang lain. Selain itu, nilai amanah dan kejujuran dalam menunaikan 

kepercayaan tidak hanya disenangi sesama manusia tetapi juga didukung oleh Tuhan. 

Dalam interaksi sosial, ditekankan nilai bersahabat/berkomunikasi (silaturrahim), 

kerjasama, demokratis, dan peduli, di mana keberhasilan seseorang dapat diukur dari tingkat 

penghormatan, bantuan, toleransi, serta kesantunan perilaku dan tutur katanya. Demikian pula, 

pentingnya nilai percaya diri, kreatif, pekerja keras, dan pantang menyerah digarisbawahi 

dengan penolakan terhadap ketergantungan atau mengemis, sesuai prinsip tangan pemberi lebih 

baik dari penerima. Tidak kalah penting adalah nilai disiplin dan teguh pendirian (istiqomah), 

sebab penghargaan terhadap waktu dan ketekunan merupakan kunci kesuksesan dalam segala 

aspek kehidupan. Lebih lanjut, nilai sabar dan rendah hati dianggap membuat perjuangan demi 

kebenaran menjadi lebih bermakna dan efisien dibandingkan kesombongan. 

Ada juga nilai teladan dalam hidup (uswatun hasanah), di mana kemampuan seseorang 

menjadi contoh baik bagi keluarga dan masyarakat dapat menegakkan panji Islam. Kemudian, 

nilai toleransi (tasamuh) dan kedamaian diperlukan untuk menyikapi perbedaan yang 

merupakan fitrah manusia sebagai makhluk sosial, sebagaimana dicontohkan oleh Nabi 

Muhammad SAW. Akhirnya, nilai semangat dan rasa ingin tahu mendorong setiap individu 

untuk menyadari tujuan hidupnya dalam berbagai jenjang waktu serta memahami cara 

mencapainya dengan mengerahkan segenap kemampuan yang dimiliki (Nawali, 2018). 

3. Peran Pendidikan Islam Dalam Pembentukan Karakter Disiplin Pada Peserta 

Didik 

Tujuan utama pendidikan Islam adalah menumbuhkan moralitas, disiplin, dan sikap 

konstruktif lainnya di kalangan siswa. Agar pendidikan Islam memenuhi syarat sebagai 

pendidikan karakter, ia juga harus berupaya untuk menguji, menumbuhkan, membentuk, dan 

mengarahkan siswa agar secara konsisten menunjukkan perilaku berbudi luhur, yang 

merupakan salah satu esensi dari tujuan pendidikan Islam itu sendiri (Hidayat, 2016). 

Pendidikan Islam dapat ditemukan di banyak lingkungan, asalkan dilakukan dalam 

konteks yang positif untuk mendukung pembentukan karakter. Siswa harus meningkatkan 

kesadaran mereka untuk menjaga disiplin dan mematuhi peraturan yang relevan. Pendidikan 

Islam memprioritaskan pertimbangan moral, khususnya disiplin. Setiap individu di bumi ini 

harus memiliki sikap disiplin; jika tidak, konsekuensi yang merugikan akan terjadi. Akibatnya, 

pendidikan Islam harus menanamkan prinsip-prinsip disiplin kepada siswa melalui berbagai 

pendekatan (Syafe'i, 2017). 

Pendidik menggunakan pembiasaan untuk menumbuhkan karakter disiplin pada siswa 

mereka, yang merupakan salah satu strategi efektif dalam pembelajaran berbasis nilai 

(Muhaimin, 2012). Pembiasaan memperkuat konsep atau substansi yang telah tertanam dalam 

benak penerima (siswa). Pengalaman langsung sangat penting bagi proses pembiasaan, yang 

membangun hubungan antara orang tersebut dan tindakan karakter mereka. Pembiasaan 

berfungsi sebagai pelindung moral intrinsik, yang mendorong penafsiran mendalam dan luas 

yang meningkatkan keyakinan dan kestabilan individu dalam gagasan mereka tentang entitas 

moral. 

Pembiasaan ini diperlukan untuk membentuk karakter karena, meskipun perilaku 

tersebut tampak sudah mengakar, hati seseorang dapat dengan mudah terpengaruh. Pembiasaan 

seperti ini terjadi ketika siswa memahami dan menerapkan tindakan yang diajarkan oleh guru. 

Jika hal ini dilakukan secara berulang-ulang, siswa akan terbiasa melakukan tindakan positif. 

Sebaiknya siswa dibiasakan untuk menaati peraturan sekolah guna membantu mereka 

mengembangkan karakter disiplin yang dibutuhkan untuk mencapai tujuan ini, di mana 

implementasinya memerlukan keteladanan dan konsistensi (Afandi, 2014). Pengalaman sehari-

hari siswa di sekolah menunjukkan kepatuhan mereka terhadap peraturan. Misalnya, datang 

https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia


CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 

Vol 5. No. 2, April 2025  

P-ISSN : 2774-8030 

E-ISSN : 2774-8030 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia  

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 

502  

tepat waktu ke sekolah, mengambil tugas tepat waktu, dan mengenakan seragam sesuai dengan 

kebijakan sekolah. 

C. Kontribusi Ilmu Pengetahuan Islam Dalam Pembentukan Karakter 

1. Hubungan Ilmu Pengetahuan dan Moral 

Studi tentang pengetahuan menurut sifat-sifat dan metode perolehannya merupakan 

fokus dari subbidang filsafat ilmu. Cinta dan kebijaksanaan dipadukan dalam proses filsafat 

ilmu, di mana setiap ide difokuskan pada pencarian solusi cerdas untuk masalah-masalah baru. 

Dalam filsafat, kebijaksanaan dapat dipahami sebagai kebenaran dan kebaikan, di mana 

kebenaran dikaitkan dengan rasionalitas dan kebaikan dengan etika. Akibatnya, kebijaksanaan 

dalam filsafat selalu bertujuan pada kebenaran dan kebaikan dalam pemikiran dan 

menggabungkan aspek etika dan logika. Karena filsafat meneliti masalah pada intinya, maka 

filsafat merupakan tahap pemikiran yang mendalam. Namun, tidak semua jenis pemikiran dapat 

dikategorikan sebagai filsafat. 

Menurut Suriasumantri (2007), filsafat ilmu merupakan penyelidikan mendalam 

terhadap dasar-dasar ilmu pengetahuan yang meliputi tiga aspek utama. Pertama, terdapat 

landasan ontologis yang membahas hakikat serta konteks subjek yang diteliti dan berkaitan 

dengan penyelidikan tentang inti keberadaan atau realitas itu sendiri. Selanjutnya, ada landasan 

epistemologis yang secara khusus berfokus pada teknik atau sarana bagaimana pengetahuan itu 

diperoleh, dikembangkan, serta diverifikasi kebenarannya. Terakhir, landasan aksiologis 

berkaitan dengan keuntungan atau kegunaan ilmu pengetahuan, mencakup sejauh mana ilmu 

itu bermanfaat bagi kehidupan dan nilai-nilai apa saja yang diperhitungkan saat 

menerapkannya, di mana landasan ketiga ini menjamin bahwa ilmu pengetahuan tidak hanya 

akurat secara teori tetapi juga praktis dan relevan bagi eksistensi manusia. 

Ilmu sistematis yang mengkaji perilaku dan pendapat manusia adalah etika dan filsafat 

moral. Moral, sebagaimana didefinisikan oleh Kamus Umum Bahasa Indonesia, adalah 

penilaian tentang apakah suatu perilaku atau tindakan baik atau buruk. Singkatnya, moral 

berfungsi sebagai pedoman yang membantu dalam menilai apa yang baik dan apa yang buruk. 

Subbidang filsafat yang dikenal sebagai filsafat moral berkaitan dengan pengembangan, 

pembelaan, dan dukungan gagasan tentang apa yang merupakan perilaku yang benar dan salah, 

serta menelaah dasar-dasar pemikiran moral tersebut (Suseno, 2013). Dalam konteks terapan, 

etika lebih difokuskan pada penalaran teoritis yang bertanggung jawab dan logis daripada 

menawarkan instruksi eksplisit tentang apa yang harus dilakukan. Sebaliknya, moral berfungsi 

sebagai panduan kontekstual untuk pemecahan masalah normatif dan formatif dalam kehidupan 

sehari-hari. 

Terdapat hubungan erat antara definisi filsafat moral dan filsafat sains, di mana 

moralitas berfungsi sebagai pengingat bahwa meskipun sains harus berkembang sebaik 

mungkin, penerapannya harus selalu mempertimbangkan nilai-nilai kemanusiaan. Dengan 

demikian, moralitas memiliki dampak signifikan pada bagaimana sains diciptakan dan 

digunakan, memastikan agar sains bertanggung jawab tidak hanya secara intelektual tetapi juga 

secara moral serta sosial. Keterkaitan ini juga relevan karena setiap bagian pengetahuan, 

termasuk sains, memiliki sifat unik yang ditopang oleh tiga pilar utama. Pilar pertama adalah 

ontologi, yakni konsep yang menetapkan parameter atau ruang lingkup suatu objek penelitian 

sekaligus memberikan wawasan tentang hakikat realitasnya. Selanjutnya, epistemologi 

bertindak sebagai pilar kedua yang mengatur metode pengumpulan, pengorganisasian, dan 

verifikasi pengetahuan guna menciptakan kumpulan pengetahuan yang kohesif. Sementara itu, 

pilar ketiga adalah aksiologi, yaitu prinsip yang mengatur bagaimana pengetahuan diterapkan 

dengan senantiasa mempertimbangkan kaidah-kaidah etika dan kemanfaatannya bagi 

kehidupan (Bakhtiar, 2015). 

https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia


CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 

Vol 5. No. 2, April 2025  

P-ISSN : 2774-8030 

E-ISSN : 2774-8030 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia  

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 

503  

Sementara moralitas memberikan tuntunan tentang bagaimana seseorang seharusnya 

hidup, sains berusaha menjelaskan realitas sebagaimana adanya. Karena sains tanpa moralitas 

bagaikan kapal tanpa kompas, yang kehilangan arah dan tujuannya, sains dan moralitas akan 

selalu saling terkait dan tak terpisahkan. Dari perspektif ontologis, moralitas mengarahkan sains 

dalam memilih topik penelitian, menjamin bahwa penyelidikan tidak merusak sifat atau 

martabat manusia. Dari perspektif epistemologis, moralitas membimbing sains untuk 

menemukan kebenaran dengan cara yang jujur, tidak memihak, dan bebas dari kepentingan 

yang membahayakan integritas proses pengetahuan. Menurut Nazhan et al. (2025), moralitas 

mengarahkan sains untuk diterapkan demi kemaslahatan umat manusia, meningkatkan taraf 

hidup sambil menjaga keberlanjutan dan keseimbangan alam. 

2. Implementasi Pendidikan Karakter Pada Proses Pembelajaran 

Meskipun pendidikan karakter pada hakikatnya bukanlah hal baru dalam sistem 

pendidikan nasional, karena telah diupayakan melalui mata pelajaran seperti pendidikan 

kewarganegaraan dan pendidikan agama untuk membantu siswa mengembangkan moral 

mereka, implementasinya dirasa belum membuahkan hasil yang maksimal. Oleh karena itu, 

penerapan pendidikan karakter memerlukan langkah-langkah strategis yang lebih 

komprehensif. Menurut Fitri (2018), beberapa strategi yang dianggap mampu melaksanakan 

pendidikan karakter secara efektif meliputi pengintegrasian etika dan nilai-nilai ke dalam setiap 

mata pelajaran, kemudian internalisasi nilai-nilai luhur yang telah diajarkan kepada seluruh 

personil sekolah, serta penerapan melalui praktik dan pembiasaan dalam keseharian. Selain itu, 

penting pula untuk memberikan contoh atau keteladanan yang baik, diikuti dengan upaya 

membangun budaya karakter yang kondusif di sekolah, dan memastikan adanya proses 

pengembangan serta evaluasi yang berkelanjutan. 

Pengembangan karakter siswa tidak cukup hanya dengan mengandalkan mata pelajaran 

Pendidikan Kewarganegaraan dan Pendidikan Agama saja, melainkan perlu melibatkan mata 

pelajaran lainnya. Di samping itu, pendidikan karakter juga harus didukung oleh perancangan 

serta pelaksanaan kegiatan administrasi sekolah sehari-hari dan program pengembangan siswa. 

Hal ini sejalan dengan perlunya reorientasi kurikulum yang menuntut adanya kreativitas dalam 

pengajaran pendidikan karakter. Sebagai contoh inovasi dalam pembelajaran pendidikan 

karakter, menurut Damayanti (2024), adalah pentingnya memasukkan pendidikan karakter ke 

dalam kurikulum semua mata pelajaran, baik melalui penggabungan nilai dalam konten 

maupun penerapan kegiatan belajar-mengajar yang mendukung di dalam dan di luar kelas. 

Lebih lanjut, pendidikan karakter juga harus termuat dalam pelaksanaan kegiatan 

pengembangan siswa serta diimplementasikan melalui kegiatan pengelolaan seluruh urusan 

sekolah yang melibatkan partisipasi seluruh warga sekolah. 

Nilai-nilai dimasukkan ke dalam pendidikan karakter terpadu, menyediakan metode 

untuk meningkatkan pemahaman tentang signifikansinya dan membantu siswa dalam 

menginternalisasikannya ke dalam perilaku sehari-hari mereka di semua mata pelajaran, baik 

di dalam maupun di luar kelas. Akibatnya, kegiatan pendidikan dapat membantu siswa dalam 

menguasai semua kompetensi—kognisi, pengenalan, realisasi, dan perilaku yang selaras 

dengan karakter bangsa. Kementerian Pendidikan Nasional menyatakan bahwa pendidikan 

karakter dimasukkan ke dalam proses pendidikan di setiap jenjang, termasuk perencanaan, 

pelaksanaan, dan penilaian di semua disiplin ilmu. Langkah perencanaan meliputi penyelesaian 

strategi pelaksanaan pembelajaran, bahan ajar, pembuatan silabus, dan analisis standar 

kompetensi atau kompetensi dasar (SK/KD). Tujuan dari analisis SK/KD adalah untuk 

mengidentifikasi nilai-nilai karakter yang relevan dan berdampak besar. Tujuan dari 

pengenalan karakter-karakter ini bukanlah untuk membatasi nilai-nilai yang mungkin muncul 

selama perolehan SK/KD yang relevan (Napitupulu, 2018). 

 

https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia


CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 

Vol 5. No. 2, April 2025  

P-ISSN : 2774-8030 

E-ISSN : 2774-8030 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia  

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 

504  

3. Tokoh Tokoh Islam yang Berkontribusi dalam Pendidikan Karakter 

a. Al-Ghazali 

Pentingnya Filsafat Pendidikan Al-Ghazali dalam Kerangka Pendidikan Karakter 

Indonesia Direktorat Jenderal Pendidikan Tinggi telah menyusun kerangka dan struktur 

kurikulum yang dapat menjadi pedoman atau acuan bagi lembaga pendidikan dalam menata 

proses pembelajaran pendidikan agama Islam. Pendidikan agama Islam merupakan kerangka 

pendidikan yang menyiapkan peserta didik untuk menguasai ilmu agama Islam, menjadi ahli 

dalam agama Islam, dan mengamalkan kaidah-kaidah Islam, sebagaimana diatur dalam 

Peraturan Menteri Agama Republik Indonesia Nomor 13 Tahun 2014, khususnya Bab I 

Ketentuan Umum Pasal 1. Kurikulum resmi sebagaimana dimaksud dalam Pasal 26 diatur 

dalam peraturan pemerintah dan peraturan Menteri Agama yang mengatur tentang pendidikan 

agama. Kurikulum pendidikan diniyah resmi merupakan kerangka pendidikan agama Islam 

yang meliputi mata pelajaran Al-Qur'an, hadis, fiqih, etika, sejarah, dan bahasa Arab. 

Kurikulum pendidikan umum meliputi Pendidikan Kewarganegaraan (PPKn), Bahasa 

Indonesia, Matematika, Ilmu Pengetahuan Alam, Seni, dan Budaya. Wacana pemerintah 

tentang kurikulum tertuang dalam Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003, Pasal 3, yang 

mengatur fungsi dan tujuan pendidikan nasional di Indonesia. Tujuan pendidikan nasional 

adalah menumbuhkan potensi peserta didik agar menjadi manusia yang beriman kepada Tuhan 

Yang Maha Esa, berakhlak mulia, menjaga kesehatan, memperoleh informasi, memiliki 

kemampuan, kreatif, menumbuhkan kemandirian, dan menjadi warga negara yang demokratis 

dan bertanggung jawab. 

Dengan mengutamakan pembinaan etika dan intelektual peserta didik, kedua tujuan 

pendidikan ini bertujuan untuk menumbuhkan potensi peserta didik, khususnya dalam 

menumbuhkan keimanan kepada Tuhan Yang Maha Esa. Bersamaan dengan itu, kurikulum 

yang ditetapkan pemerintah, khususnya kurikulum 2013 yang menitikberatkan pada pendidikan 

akhlak, secara jelas menggambarkan terlaksananya tujuan pendidikan. Hal ini sejalan dengan 

teori pendidikan al-Ghazali yang berlandaskan pada prinsip-prinsip etika hakiki yang disebut 

Pendidikan Akhlak, yang menitikberatkan pada pembinaan individu secara holistik untuk 

meraih kenikmatan hidup di dunia dan akhirat. Oleh karena itu, relevansinya dengan teori 

pendidikan al-Ghazali berkaitan dengan membantu siswa dalam mewujudkan potensi penuh 

mereka dengan mempromosikan perkembangan intelektual dan moral-spiritual mereka. 

Hubungan antara peran dan fungsi pendidik dan siswa dalam konsep al-Ghazali, serta dalam 

kerangka pendidikan Islam, pendidikan umum, dan pendidikan karakter di Indonesia, 

mendalilkan bahwa pendidik memikul tanggung jawab utama untuk memfasilitasi pencapaian 

potensi penuh siswa melalui kegiatan belajar, yang mengharuskan mereka menjadi guru 

profesional dengan kompetensi yang selaras dengan bidang keahlian mereka. Undang-Undang 

Sistem Pendidikan Nasional tahun 2003 mengharuskan instruktur untuk memiliki kemampuan 

profesional dalam pedagogi, keterampilan sosial, kepribadian, dan bidang terkait lainnya, yang 

selaras dengan harapan yang diberikan kepada staf pendidikan. Kurikulum 2013 

mengamanatkan bahwa siswa memperoleh pengetahuan melalui pengalaman pribadi, yang 

secara inheren difasilitasi oleh pendidik; oleh karena itu, siswa mengambil bagian penting 

dalam proses pembelajaran bersama instruktur.  

Oleh karena itu, untuk mencapai tujuan pembelajaran yang diantisipasi, peran pendidik 

dan siswa harus selaras dengan tanggung jawab masing-masing. Pemilihan dan penentuan 

metode pembelajaran dalam kaitannya dengan pendekatan dan pelaksanaan pendidikan di 

Indonesia dipengaruhi oleh beberapa faktor, antara lain tujuan pendidikan, karakteristik peserta 

didik, dan hakikat materi yang diajarkan. Hal ini sejalan dengan paradigma pendidikan al-

Ghazali yang mengutamakan pembelajaran berdasarkan pengalaman dan pembiasaan dalam 

penerapan ide dan prosedur pedagogis. Pendidik bertanggung jawab untuk mengawasi semua 

https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia


CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 

Vol 5. No. 2, April 2025  

P-ISSN : 2774-8030 

E-ISSN : 2774-8030 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia  

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 

505  

kegiatan pembelajaran yang dilakukan peserta didik, termasuk membantu mereka dalam 

mengembangkan pemahaman dan memelihara sifat-sifat moral, intelektual, mental, dan 

spiritual yang selaras dengan cita-cita keagamaan mereka (Royani et al., 2023). 

b. Ibnu Khaldun 

Penanaman cita-cita luhur, termasuk keadilan, kerendahan hati, keberanian, dan empati, 

sangat penting untuk pendidikan karakter. Konsep ini menggarisbawahi perlunya menanamkan 

kehidupan moral di seluruh aspek kehidupan melalui pendidikan karakter. Teknik pendidikan 

karakter Ibnu Khaldun menekankan perlunya mengembangkan kemampuan kritis dan analitis 

melalui penalaran logis untuk memahami masalah moral dan kemasyarakatan. Pendidikan 

karakter dianggap penting tidak hanya di dalam lembaga pendidikan resmi, seperti sekolah, 

tetapi juga melalui interaksi sosial dan pengalaman sehari-hari. Konsep pendidikan karakter 

Ibnu Khaldun menggarisbawahi pentingnya pendidikan moral dan etika dalam menumbuhkan 

peradaban yang berkelanjutan dan membina orang-orang yang bertanggung jawab, beretika, 

dan sadar sosial (Syamsuddin, 2015). Ibnu Khaldun menekankan pentingnya kepemimpinan 

etis dalam masyarakat, dengan menegaskan bahwa pemimpin yang bermoral lurus berfungsi 

sebagai model teladan bagi orang lain. Pendidikan karakter tidak hanya membutuhkan 

pemantauan berkelanjutan tetapi juga dukungan dari lembaga sosial, termasuk keluarga, 

masyarakat, dan pemerintah, untuk secara efektif mengintegrasikan cita-cita moral ke dalam 

kehidupan sehari-hari. Ibnu Khaldun berpendapat bahwa penerapan program pendidikan 

karakter yang komprehensif dapat menumbuhkan masyarakat yang adil, damai, dan bermoral. 

Pandangan Ibnu Khaldun menunjukkan bahwa pendidikan Islam berkontribusi pada 

pembentukan karakter manusia secara holistik. Hal ini menunjukkan bahwa siswa dapat 

berkembang menjadi individu yang mampu mempertahankan masyarakat yang berbudaya 

tinggi sesuai dengan kemajuan modern, mencakup kecerdasan kognitif (fikriyyah ma'rifiyyah), 

emosional (khuluqiyah), psikomotor (jihadiyah), spiritual (ruuhaniyah), dan sosial (ijtima'iyah). 

Ibnu Khaldun pertama-tama menyoroti kecerdasan kognitif manusia sebagai sumber 

utama kesempurnaan, dengan meneliti evolusi jiwa dan kemampuan pikiran melalui emosi 

internal dan eksternal. Kecerdasan ini menunjukkan bagaimana informasi memfasilitasi 

pengembangan prinsip-prinsip hidup yang baik, yang memungkinkan siswa untuk beradaptasi 

dengan keadaan yang berubah sambil mempertahankan cita-cita Islam. Kedua, kecerdasan 

emosional, komponen kecerdasan kognitif, menggarisbawahi kesia-siaan pengetahuan tanpa 

diimbangi standar moral yang kuat, sebuah pandangan yang relevan hingga pendidikan modern 

(Nasution, 2018). 

Untuk menumbuhkan karakter yang mulia, yang menunjukkan kepercayaan kepada 

Tuhan, siswa harus memiliki nilai-nilai yang kuat. Ketiga, untuk menumbuhkan kemandirian 

dan memfasilitasi kontribusi positif bagi masyarakat, kecerdasan psikomotorik sangat penting, 

yang menekankan peningkatan kemampuan siswa. Ibnu Khaldun berpendapat bahwa agar 

siswa dapat berkembang dan berkontribusi bagi masyarakat, pendidikan harus menumbuhkan 

keterampilan psikomotorik (Kuniawati et al., 2024). 

D. Dampak Pembentukan Karakter Terhadap Mutu pendidikan 

Terdapat korelasi positif antara pendidikan karakter dan perilaku, sebagaimana 

dibuktikan oleh tingginya klasifikasi pendidikan karakter siswa dan tingginya tingkat perilaku 

siswa. Moralitas merupakan atribut pribadi yang terkait dengan perilaku bawaan seseorang. 

Peningkatan moral siswa berdampak positif dengan memperkuat pendidikan karakter. 

Tindakan yang berulang akan membentuk karakter seseorang. Orang tua berperan penting 

dalam menumbuhkan pendidikan moral, dan pendidikan karakter perlu dimulai sedini mungkin. 

Dengan demikian, pendidikan karakter berdampak pada moralitas manusia. Pendidikan 

karakter diperlukan untuk memerangi kemerosotan moral. Dengan kata lain, moral siswa sangat 

dipengaruhi oleh pendidikan karakter. Pengembangan karakter mencakup sifat-sifat seperti 

https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia


CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 

Vol 5. No. 2, April 2025  

P-ISSN : 2774-8030 

E-ISSN : 2774-8030 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia  

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 

506  

pengendalian diri, kesopanan, kejujuran, dan keteladanan. Dengan berperan sebagai mentor, 

seorang guru dapat membantu siswa dalam memperoleh kebajikan. Pendidikan karakter 

mencakup nilai-nilai yang berfungsi sebagai landasan bagi pertumbuhan pribadi yang positif 

dan bermanfaat bagi masyarakat. Sayangnya, banyak orang lebih mengutamakan pendidikan 

intelektual daripada penerapan pendidikan karakter. Padahal, pendidikan karakter merupakan 

faktor krusial yang perlu diperhatikan. Oleh karena itu, pendidikan karakter tidak boleh 

diabaikan karena dapat membantu orang menjadi lebih cakap dalam bersosialisasi dan mampu 

menyesuaikan diri dengan keadaan yang berubah (Sanger & Kasingku, 2023). Contoh 

penerapan pendidikan karakter berbasis Islam: 

1. Pendekatan Integratif dalam Pendidikan Karakter  

2. Kolaborasi antara guru, orang tua, dan masyarakat  

3. Pembelajaran berbasis panutan  

4. Pembentukan budaya sekolah berbasis karakter 

5. Penggunaan berbagai metode pembelajaran aktif  

6. Penerapan sistem penghargaan dan hukuman  

7. Evaluasi dan pemantauan pelaksanaan pendidikan karakter  

8. Peran teknologi dalam pendidikan karakter. 

Tantangan dalam pendidikan karakter dalam pendidikan Islam saat ini bersumber dari 

terbatasnya penafsiran pendidikan Islam, yang sering kali mengutamakan komponen formal 

seperti ajaran Al-Qur'an dan Hadits, sehingga mengabaikan pengembangan karakter. Lembaga 

pendidikan Islam harus mengubah sudut pandang ini dan mengakui bahwa pendidikan karakter 

merupakan elemen penting dari rencana pendidikan Islam yang holistik. Pengembangan 

karakter yang kuat pada siswa terhambat oleh kurikulum yang tidak memadai yang gagal 

mengintegrasikan pendidikan karakter secara memadai. Masalah penting lainnya adalah 

kurangnya keterampilan yang dibutuhkan pendidik untuk mengenali dan melaksanakan 

pendidikan karakter. Mereka membutuhkan pemahaman yang mendalam tentang prinsip-

prinsip Islam dan strategi pedagogis yang efektif dalam pendidikan karakter. Tantangan 

modernitas, termasuk dampak buruk media sosial, harus dihadapi melalui strategi yang efektif, 

seperti memfasilitasi perdebatan kritis di antara siswa dan memberikan pemahaman yang kuat 

tentang prinsip-prinsip Islam yang relevan dengan situasi kontemporer. Keterbatasan waktu dan 

prioritas memberikan tantangan, yang mengharuskan pendidikan karakter dipandang sama 

pentingnya dengan pembelajaran intelektual. Persoalan-persoalan dalam pendidikan Islam 

tersebut di atas merupakan faktor utama yang menyebabkan belum optimalnya internalisasi 

pendidikan karakter, sehingga menempatkan pendidikan Islam sebagai pilar penting kehidupan 

berbangsa dan bernegara. Melihat maraknya kemerosotan moral, khususnya di kalangan atas 

dan bawah, pendidikan karakter di Indonesia dipandang perlu untuk segera dikembangkan 

secara konseptual dari sudut pandang Islam. Maraknya budaya korupsi di kalangan politikus, 

pertikaian antarkelompok yang berdasar pada ras, suku, dan agama, serta di dalam organisasi 

kemahasiswaan dan ajang olahraga, serta maraknya perundungan dan kekerasan di media 

sosial, merupakan contoh dari degradasi moral. Oleh karena itu, pendidikan Islam kontemporer 

harus menganut strategi holistik yang memadukan kurikulum yang mencakup pengembangan 

karakter yang menyeluruh, pelatihan pendidik yang tepat, dan suasana pendidikan yang 

memperkuat prinsip-prinsip Islam. Peran serta masyarakat dan keluarga sangat penting untuk 

memperkuat cita-cita Islam dalam kehidupan anak-anak di luar lingkungan kelas. Pendidikan 

Islam mensyaratkan adanya upaya untuk menanamkan agama Islam dan cita-citanya dalam diri 

individu, sehingga memungkinkan mereka untuk mengintegrasikan prinsip-prinsip tersebut ke 

dalam kehidupan sehari-hari. Abdul Wafi menegaskan bahwa tujuan pendidikan Islam adalah 

untuk memfasilitasi asimilasi dan pengembangan prinsip-prinsip dan ajaran agama Islam, 

mengubahnya menjadi cara hidup (Kuniawati et al., 2024) 

https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia


CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 

Vol 5. No. 2, April 2025  

P-ISSN : 2774-8030 

E-ISSN : 2774-8030 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia  

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 

507  

 

KESIMPULAN 

Pendidikan Islam menekankan pentingnya prinsip-prinsip moral bagi siswa, seperti niat 

baik, rasa hormat kepada guru, ketulusan, keimanan, dan efisiensi waktu, dengan tujuan 

membentuk individu yang bermoral, bertanggung jawab, disiplin, serta menjunjung tinggi nilai-

nilai Islam seperti spiritualitas, kejujuran, dan kesabaran. Dalam pandangan Islam, moralitas 

dan sains saling terkait erat, di mana filsafat moral mengarahkan agar penerapan sains selalu 

dilandasi tanggung jawab etika dan kemanusiaan. Pendidikan karakter merupakan komponen 

krusial yang harus diintegrasikan dalam seluruh proses pendidikan, tidak hanya terbatas pada 

mata pelajaran agama atau kewarganegaraan, serta memerlukan dukungan sinergis dari 

keluarga, sekolah, dan masyarakat, sebagaimana ditekankan oleh pemikir Islam seperti Al-

Ghazali dan Ibnu Khaldun. 

Pendidikan karakter yang efektif berkontribusi signifikan dalam menciptakan manusia 

berakhlak mulia dan meningkatkan kualitas pendidikan secara keseluruhan, meskipun 

implementasinya masih menghadapi tantangan seperti kesiapan pendidik, kelengkapan 

kurikulum, dan pengaruh negatif modernitas. Untuk mengatasinya, diperlukan strategi 

komprehensif yang mencakup integrasi kurikulum, penyiapan guru, kolaborasi dengan orang 

tua dan masyarakat, serta pemanfaatan teknologi secara arif. Dengan demikian, pendidikan 

karakter harus dipandang sebagai elemen fundamental dalam sistem pendidikan Islam 

kontemporer yang bertujuan mengembangkan kapasitas intelektual sekaligus menumbuhkan 

kesadaran moral dan spiritual yang kuat, serta berpotensi menjadi solusi atas berbagai masalah 

kemerosotan moral dalam masyarakat. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abidin, M. Z. (2016). Konsep ilmu dalam Islam: Tinjauan terhadap makna, hakikat, dan 

sumber-sumber ilmu dalam Islam. Jurnal Ilmiah Ilmu Ushuluddin, 10(1), 107. 

https://doi.org/10.18592/jiu.v10i1.747 

Afandi, M. (2014). Implementasi pendidikan karakter disiplin melalui pembiasaan di sekolah 

dasar. Jurnal Pendidikan Karakter, 4(2), 145–155. 

Bakhtiar, A. (2015). Filsafat ilmu: Ontologi, epistemologi, aksiologi dan logika ilmu 

pengetahuan. Jurnal Filsafat, 25(2), 178–197. 

Damayanti, R. (2024). Manajemen pendidikan karakter di Taman Kanak-Kanak Aisyiyah 

Bustanul Athfal Padangsidimpuan. Al-Murabbi Jurnal Pendidikan Islam, 2(2), 

363–373. 

Firmansyah, H. (2018). Tantangan pendidikan karakter di era revolusi industri 4.0. Jurnal 

Tatsqif, 16(2), 157–174. 

Fitri, A. (2018). Pendidikan karakter prespektif Al-Quran hadits. TA'LIM: Jurnal Studi 

Pendidikan Islam, 1(2), 258–287. 

Hidayat, R. (2016). Tujuan pendidikan Islam: Telaah kritis terhadap konsep pendidikan 

karakter. Nadwa: Jurnal Pendidikan Islam, 10(1), 41–58. 

Khasanah, W. (2021). Kewajiban menuntut ilmu dalam Islam. Jurnal Riset Agama, 1(2), 296–

307. https://doi.org/10.15575/jra.v1i2.14568 

Kuniawati, I., et al. (2024). Relevansi konsep pendidikan karakter Ibnu Khaldun dalam 

menghadapi tantangan pendidikan Islam modern. [Informasi sumber lengkap 

diperlukan, hlm. 15–16]. 

Masduki, A. (2019). Model pendidikan karakter di pesantren salafiyah. Jurnal Kependidikan 

Islam, 9(2), 215–230. 

Muhammad H. (2015). Pendidikan Islam dalam perspektif Prof. H.M Arifin. Ummul Quro, 

6(2), 1–19. http://ejournal.kopertais4.or.id/index.php/qura/issue/view/531 

https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia
https://doi.org/10.18592/jiu.v10i1.747
https://doi.org/10.15575/jra.v1i2.14568
http://ejournal.kopertais4.or.id/index.php/qura/issue/view/531


CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 

Vol 5. No. 2, April 2025  

P-ISSN : 2774-8030 

E-ISSN : 2774-8030 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia  

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan 

508  

Muhaimin. (2012). Strategi pembelajaran pendidikan agama Islam berbasis pembiasaan. 

Edukasi: Jurnal Penelitian Pendidikan Agama dan Keagamaan, 10(1), 1–16. 

Mulkhan, A. M. (2010). Marhaenis Muhammadiyah. Penerbit Galangpress. 

Napitupulu, D. S. (2018). Implementasi pendidikan karakter pada lembaga pendidikan Islam. 

Jurnal Itqan, 9(1), 67–80. 

Nasution, S. (2018). Pemikiran pendidikan Ibnu Khaldun: Relevansinya dengan pendidikan 

modern. Tarbiyah: Jurnal Ilmiah Kependidikan, 7(1), 55–70. 

Nawali, A. K. (2018). Hakikat, nilai-nilai dan strategi pembentukan karakter (akhlak) dalam 

Islam. Jurnal Ilmiah Iqra’, 12(1), 1. https://doi.org/10.30984/jii.v12i1.885 

Nazhan, F. A., et al. (2025). Relasi ilmu dan moral: Peran ilmuwan dalam [Judul lengkap 

diperlukan]. Journal of Education [Pastikan Nama Jurnal], 13(1), 73–80. 

Nizar, H. S. (2013). Sejarah sosial dan dinamika intelektual pendidikan Islam di Nusantara. 

Kencana. 

Rosyidin, D. N. (2017). Pendidikan karakter perspektif Al-Ghazali. Jurnal Pendidikan Islam, 

6(1), 1–20. 

Royani, R., et al. (2023). Konsep pendidikan Imam Al-Ghazali dan relevansinya dengan sistem 

pendidikan karakter di Indonesia. Baitul Hikmah: Jurnal Ilmiah Keislaman, 1(1), 

39–51. https://doi.org/10.46781/baitul_hikmah.v1i1.750 

Sanger, A. H. F., & Kasingku, J. D. (2023). Pengaruh pendidikan karakter terhadap moralitas 

remaja di era digital. Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar, 8(2), 58–66. 

https://journal.unpas.ac.id/index.php/pendas/article/download/10220/4416/44627 

Suriasumantri, J. S. (2007). Filsafat ilmu. Pustaka Sinar Harapan. 

Suseno, F. M. (2013). Etika sebagai filsafat moral: Tantangan dan relevansinya di era modern. 

Diskursus: Jurnal Filsafat dan Teologi STF Driyarkara, 12(1), 1–20. 

Syafe'i, I. (2017). Penanaman nilai-nilai disiplin dalam pendidikan Islam. Al-Tadzkiyyah: 

Jurnal Pendidikan Islam, 8(2), 205–220. 

Syamsuddin, M. (2015). Konsep pendidikan karakter menurut Ibnu Khaldun dalam kitab 

Muqaddimah. Jurnal Pendidikan Islam, 4(1), 123–140. 

Winata, K. A., et al. (2020). Peningkatan kemampuan peserta didik terhadap baca tulis Al-

Qur’an melalui guru pendidikan agama Islam. J-PAI: Jurnal Pendidikan Agama 

Islam, 6(2). 

 

https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia
https://doi.org/10.30984/jii.v12i1.885
https://doi.org/10.46781/baitul_hikmah.v1i1.750
https://journal.unpas.ac.id/index.php/pendas/article/download/10220/4416/44627

