CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan
Vol 5. No. 2, April 2025
P-ISSN : 2774-8030 L
E-ISSN : 2774-8030
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia Jurnal P4l
KONTRIBUSI ILMU PENGETAHUAN ISLAM DALAM PEMBENTUKAN
KARAKTER UNTUK MENINGKATKAN MUTU PENDIDIKAN

Laili Nur Fadilah!, Nur Istikomah?, Afriantoni?
Universitas Isalam Negeri Raden Fatah Palembang®?3
e-mail: lailinurfadilah58 @gmail.com?, nuristikomah770@gmail.com?
afriantoni_uin@radenfatah.ac.id?

ABSTRAK

Penelitian ini, menggunakan metode studi pustaka, mengkaji urgensi dan implementasi
pendidikan karakter dalam perspektif pendidikan Islam kontemporer. Pendidikan Islam sangat
menekankan prinsip moral fundamental bagi pembelajar, bertujuan membentuk individu yang
bermoral, bertanggung jawab, dan disiplin sesuai nilai-nilai luhur Islam. Analisis pustaka
menunjukkan adanya keterkaitan erat antara moralitas dan sains dalam Islam, di mana etika
menjadi panduan aplikasi sains demi kemaslahatan. Pendidikan karakter diidentifikasi sebagali
komponen krusial yang memerlukan integrasi holistik dalam seluruh proses pendidikan,
melibatkan sinergi antara keluarga, sekolah, dan masyarakat, sejalan dengan pandangan tokoh
Islam seperti Al-Ghazali dan Ibnu Khaldun. Studi ini juga menyoroti bahwa meskipun
pendidikan karakter efektif meningkatkan kualitas individu dan pendidikan, tantangan seperti
kesiapan pendidik, Kkurikulum, dan dampak modernitas perlu diatasi melalui strategi
komprehensif. Disimpulkan bahwa pendidikan karakter adalah elemen vital untuk
mengembangkan intelektual dan kesadaran moral-spiritual yang kuat, serta solusi potensial bagi
degradasi moral masyarakat.

Kata Kunci: Ilmu Pengetahuan islam, Pembentukan Karakter, Mutu Pendidikan

ABSTRACT

This study, using a literature study method, examines the urgency and implementation of
character education in the perspective of contemporary Islamic education. Islamic education
strongly emphasizes fundamental moral principles for learners, aiming to form individuals who
are moral, responsible, and disciplined according to the noble values of Islam. Literature
analysis shows a close relationship between morality and science in Islam, where ethics is a
guide for the application of science for the benefit. Character education is identified as a crucial
component that requires holistic integration in the entire educational process, involving synergy
between family, school, and society, in line with the views of Islamic figures such as Al-Ghazali
and Ibn Khaldun. This study also highlights that although character education is effective in
improving the quality of individuals and education, challenges such as educator readiness,
curriculum, and the impact of modernity need to be addressed through a comprehensive
strategy. It is concluded that character education is a vital element in developing strong
intellectual and moral-spiritual awareness, as well as a potential solution to the moral
degradation of society.

Keywords: Islamic Knowledge, Character Formation, Quality of Education

PENDAHULUAN
Islam sangat menekankan pada pengembangan karakter yang berlandaskan pada
prinsip-prinsip moral dan spiritual di samping penyebaran ilmu pengetahuan. Sejak masa
kejayaan Islam, ilmu pengetahuan telah berkembang pesat seiring dengan ajaran Islam yang
mengutamakan perolehan ilmu pengetahuan sebagai salah satu komponen ibadah. lbnu
Khaldun dan Al-Ghazali adalah dua cendekiawan Muslim yang mengembangkan gagasan
pendidikan yang memadukan unsur etika dan intelektual, di mana Al-Ghazali menekankan
Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan
496


https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia
mailto:lailinurfadilah58@gmail.com1
mailto:nuristikomah770@gmail.com
mailto:afriantoni_uin@radenfatah.ac.id

CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan

Vol 5. No. 2, April 2025

P-ISSN : 2774-8030 L
E-ISSN : 2774-8030

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia Jurnal P4l
penyucian jiwa sebagai fondasi moralitas (Rosyidin, 2017). Peradaban Islam secara historis
telah menghasilkan sejumlah besar ilmuwan yang sangat berprestasi dalam berbagai bidang.
Para ilmuwan ini unggul dalam bidang filsafat dan pendidikan, yang menempatkan penekanan
kuat pada pengembangan karakter, di samping sains dan teknologi. Pendidikan Islam
didasarkan pada gagasan bahwa moralitas dan pengetahuan harus hidup berdampingan secara
harmonis, sebagaimana diajarkan dalam Al-Qur'an dan Hadits. Hal ini menunjukkan bahwa
pendidikan yang baik akan menumbuhkan individu yang beretika dan cerdas secara intelektual.

Tantangan yang dihadapi oleh industri pendidikan semakin meningkat di masa kini.
Sistem sekolah telah berkembang karena globalisasi dan kemajuan teknologi, meskipun
pengembangan karakter saat ini menghadapi lebih banyak tantangan terkait perubahan sosial
dan penetrasi nilai-nilai asing (Firmansyah, 2018). Kurangnya cita-cita Islam yang terintegrasi
secara optimal dalam pendidikan dapat menjadi salah satu penyebab mendasar dari beberapa
contoh kemerosotan moral di kalangan pemuda. Untuk memastikan siswa mencapai
keberhasilan akademis dan menumbuhkan kepribadian yang kuat yang didasarkan pada prinsip-
prinsip Islam, penting untuk mengembalikan pentingnya ilmu pengetahuan Islam dalam
pengembangan karakter. Ilmu pengetahuan Islam telah memberikan kontribusi yang signifikan
terhadap pendidikan di beberapa domain, termasuk perumusan kurikulum dan praktik
pedagogis yang didasarkan pada prinsip-prinsip Islam. Pendidikan yang didasarkan pada cita-
cita Islam telah menghasilkan beberapa individu terkemuka sepanjang sejarah Islam, yang tidak
hanya menjadi sarjana yang sangat terampil tetapi juga contoh integritas moral. Hal ini
menunjukkan bahwa ilmu pengetahuan Islam terus-menerus memprioritaskan keseimbangan
antara penyelidikan ilmiah dan pertimbangan etika.

Pemanfaatan ilmu pengetahuan Islam dalam pengembangan karakter telah dianut secara
luas dalam pendidikan Indonesia, khususnya dalam lembaga-lembaga berbasis Islam seperti
madrasah dan pesantren, yang menerapkan model-model spesifik untuk internalisasi nilai
(Masduki, 2019). Metode pendidikan ini memudahkan siswa memahami teori dan penerapan
praktisnya dengan memasukkan nilai-nilai Islam ke dalam kehidupan sehari-hari dan
keteladanan. Metode ini menunjukkan bahwa pendidikan Islam dapat membentuk individu
yang memiliki nilai-nilai dan karakter yang kuat dengan kecerdasan akademis. Meskipun
demikian, masih banyak kendala yang harus diatasi untuk memaksimalkan kontribusi ilmu
pengetahuan Islam terhadap pendidikan karakter, salah satunya adalah bagaimana
memodifikasi konsep pendidikan Islam agar sesuai dengan tuntutan dunia kontemporer dengan
tetap menjaga prinsip-prinsip inti Islam. Oleh karena itu, sistem pendidikan harus inovatif agar
dapat menegakkan nilai-nilai Islam sekaligus relevan dengan masyarakat modern. Dengan
demikian, pendidikan Islam dapat terus berkembang dan memberikan kontribusi signifikan
terhadap peningkatan standar pendidikan.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggabungkan metode studi pustaka (library research) dengan
pendekatan kualitatif. Berdasarkan sumber-sumber ilmiah yang relevan, metode ini berupaya
menyelidiki bagaimana sains Islam dapat meningkatkan kualitas pendidikan dan menumbuhkan
pengembangan karakter. Penelitian deskriptif-analitis semacam ini mengkaji gagasan, prinsip,
dan penggunaan sains Islam dalam pengembangan karakter serta bagaimana pengaruhnya
terhadap kualitas pendidikan.

Buku-buku dan jurnal-jurnal yang membahas tentang pendidikan Islam, karakter, dan
mutu pendidikan merupakan satu-satunya sumber data yang digunakan dalam penelitian ini.
Melalui studi pustaka, metode pengumpulan data diterapkan, khususnya: mengkaji sumber-
sumber pustaka primer dan sekunder. mengkaji gagasan-gagasan dari pendidikan Islam yang
mendukung pengembangan karakter. mengkaji bagaimana sains Islam diajarkan di kelas.

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan
497


https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia

CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan

Vol 5. No. 2, April 2025

P-ISSN : 2774-8030 L
E-ISSN : 2774-8030

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia Jurnal P4l

HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Konsep Ilmu Pengetahuan Dalam Islam

Istilah sains dalam linguistik berasal dari akar kata ilm, yang berarti tanda, petunjuk,
atau indikator yang membantu dalam perolehan pengetahuan tentang sesuatu atau seseorang.
Demikian pula, ma’lam berarti penanda jalan, objek yang menuntun orang atau membantu
mereka dalam menavigasi jalan mereka. Selain itu, ‘alam juga dapat diartikan sebagai petunjuk
arah. Al-Quran memiliki 854 contoh istilah 'ilm' dalam berbagai bentuknya. Istilah ini
menunjukkan proses perolehan pengetahuan dan pengetahuan itu sendiri. Al-Quran
menegaskan bahwa pengetahuan adalah hak istimewa yang meningkatkan kedudukan manusia
di atas makhluk lain, memungkinkan mereka untuk memenuhi tugas khalifah (QS. al-Bagarah
[2]: 31-32). Menurut Al-Quran, dengan izin Allah, manusia mampu memperoleh dan
meningkatkan pengetahuan mereka. Manusia diperintahkan dalam beberapa kitab suci untuk
memahami hal ini melalui berbagai cara. Al-Quran menekankan kedudukan tinggi orang-orang
yang berilmu.

Al-Quran menjelaskan gagasan tentang pengetahuan dalam dua cara yang berbeda.
Awalnya, sebagaimana dirujuk dalam QS. Al-Kahfi [18]: 65, ilmu yang diperoleh secara
alamiah disebut hikmah laduni. Kedua, ilmu kasbi adalah ilmu yang diperoleh melalui usaha
manusia. Dibandingkan dengan ayat yang membahas ilmu laduni, ayat-ayat yang membahas
ilmu kasbi jauh lebih banyak. Hal ini menunjukkan bahwa Islam mengutamakan ilmu sekunder
ini.

Al-Bagillani menggambarkan ilmu sebagai pemahaman tentang segala sesuatu
sebagaimana adanya. Berbagai penafsiran tentang definisi dan pemahaman ilmu telah
dikemukakan oleh para ulama, baik yang historis maupun kontemporer, yang mencerminkan
besarnya perhatian umat Islam terhadap ilmu.

Sebaliknya, al-Amidi menggolongkan ilmu sebagai karakteristik yang memungkinkan
jiwa pemiliknya untuk membedakan antara realitas-realitas yang berbeda yang tidak dapat
dirasakan oleh pancaindra, sehingga terhindar dari penderitaan. Abu Bakar bin Furak, seorang
filsuf kuno, memberikan definisi pragmatis tentang ilmu, dengan menegaskan bahwa ilmu
adalah kapasitas yang memberdayakan pemiliknya untuk bertindak secara tepat dan efektif.
Konsep ini sangat fungsional, karena mengeksplorasi gagasan tentang keuntungan yang
diperoleh dari penerapan pengetahuan oleh pemiliknya. Mengenai keadaan yang melarang
tindakan yang dibedakan dari metode yang digunakan untuk mencapai perbedaan tersebut.
Konsep ini menyatakan bahwa pengetahuan mencakup semua aspek pemahaman atau
kesadaran akan realitas yang ditujukan untuk menenangkan jiwa.

Konsensus ilmiah mencirikan sains sebagai pengetahuan objektif tentang suatu subjek.
Untuk mendapatkan pemahaman ini, sains harus secara akurat menggambarkan realitas atau
item yang sedang diselidiki, daripada mengandalkan dugaan, perkiraan, atau penilaian subjektif
yang mungkin tidak sejalan dengan fakta sebenarnya.

Dalam epistemologi Islam, perspektif yang membatasi penyelidikan ilmiah hanya pada
pengamatan indrawi sama sekali tidak dapat dipertahankan. Perbedaan dari gagasan dan
definisi sains oleh para sarjana Muslim menunjukkan bahwa, menurut Islam, domain
pengetahuan mencakup entitas fisik metafisik dan yang dapat diamati. Hal ini tidak hanya
mencakup subjek-subjek yang dibahas dalam sains modern, yaitu fenomena-fenomena yang
dapat diamati, tetapi juga bidang-bidang seperti filsafat dan agama, yang oleh sains masa Kini
dianggap sebagai kegiatan ilmiah.

Lebih jauh, ada tiga domain utama yang menjadi inti ilmu dalam Islam, yang
dirumuskan secara ringkas. Pertama, disiplin ilmu muncul dari pengamatan entitas-entitas
tertentu yang dapat diamati, seperti ilmu pengetahuan alam, yang menjadi dasar kemajuan ilmu
Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan

498


https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia

CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan

Vol 5. No. 2, April 2025

P-ISSN : 2774-8030 L
E-ISSN : 2774-8030

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia Jurnal P4l
pengetahuan di kosmos dan fenomena-fenomena di dalamnya. Kedua, bidang-bidang yang
menggunakan rasionalitas atau pemikiran logis, seperti filsafat. Ketiga, disiplin ilmu yang
memperoleh fakta atau ilmu pengetahuan dari teks-teks wahyu ilahi atau intuisi, yang sering
kali mencakup ilmu-ilmu agama, termasuk dalam kategori ini (Abidin, 2016).

Menurut al-Zurnuji, etika menuntut ilmu adalah sebagai berikut: Dorongan pertama
adalah keinginan untuk memperoleh ilmu. Tujuan menuntut ilmu dengan sungguh-sungguh
adalah untuk meraih ridha Allah dengan tujuan mencapai kepuasan di dunia dan akhirat, bukan
untuk mencari pujian dari orang lain. Jangan biarkan siapa pun yang mengejar informasi salah
menafsirkan niat mereka, seperti memperoleh ilmu hanya untuk mendapatkan uang, status, atau
kekuasaan. Ketamakan mereka akan berkurang, dan mereka akan merasakan kegembiraan
dalam menuntut ilmu jika motivasi mereka berbudi luhur. Karena tujuan merupakan dasar dari
semua usaha, maka individu yang menuntut ilmu harus mengatur niat mereka secara sistematis.

Kedua, pemilihan informasi. Siswa harus memilih informasi yang paling relevan dan
penting bagi kehidupan beragama mereka di masa depan. Pemahaman tentang tauhid dan
ma'rifat, beserta fakta-fakta yang mendukung, harus ditekankan. Selain itu, siswa harus
menunjukkan ketahanan dalam menghadapi tantangan dan menunjukkan kesabaran dalam
menuntut ilmu. Al-Zarnuji menasihati siswa untuk selalu mencari petunjuk dalam segala
urusan. llmu merupakan hal yang penting dan kompleks. Oleh karena itu, konsultasi akan
memudahkan pelaksanaannya.

Ketiga, menghormati pendidik, yang mencakup menghargai ilmu. Siswa harus secara
konsisten fokus pada catatan mereka, yang berarti mereka harus terus menulis. Siswa perlu
menghargai profesor mereka dengan menyerap dengan saksama konten yang disampaikan,
terlepas dari pengulangannya. Setiap muslim hendaknya mempelajari ilmu yang baik dan
buruk, seperti kedermawanan, kekikiran, ketakutan, keberanian, kesombongan, dan kerendahan
hati.

Keempat, tekuni ilmu dengan sungguh-sungguh. Para santri dituntut untuk mengulang
pelajaran di malam hari dan menunjukkan kesungguhan dalam menuntut ilmu. Kesungguhan
dimulai dari keikhlasan. Dengan demikian, ia niscaya akan mampu menghafal sebagian atau
seluruh isi buku jika ia memiliki keikhlasan.

Kelima, beriman kepada Allah. Kita harus berserah diri kepada Allah saat menuntut
ilmu dan menolak godaan hal-hal duniawi. Oleh karena itu, para penuntut ilmu harus
mengurangi keinginan duniawi mereka. Karena menuntut ilmu pada hakikatnya selalu
dikaitkan dengan masalah, maka para pencari ilmu harus menunjukkan kesabaran. Mayoritas
ulama berpendapat bahwa menuntut ilmu lebih utama daripada kesulitan. Maksimalkan waktu
belajar. Tuntutlah ilmu sejak lahir hingga liang lahat. Masa remaja merupakan masa yang
optimal untuk memperoleh informasi; oleh karena itu, manfaatkanlah masa mudamu
(Khasanah, 2021).

B. Pendidikan Islam Dalam Pembentukan Karakter
1. Pengertian dan Tujuan Pendidikan Karakter

Kata pendidikan berasal dari kata mendidik yang menyiratkan mendidik. diberi akhiran
an dan awalan pe akibatnya membentuk pendidikan yang berarti prosedur mengubah disposisi
dan juga tingkah laku tindakan seseorang atau sekelompok orang dalam upaya untuk
mengembangkan kedewasaan manusia melalui instruksi dan pelatihan; atau tindakan, metode
instruksi.

Winata et al (2020) mendefinisikan pendidikan sebagai proses pemeliharaan dan
pelatihan. Pemeliharaan dan pelatihan membutuhkan bimbingan, instruksi, dan kepemimpinan
dalam ranah etika dan intelektual. Istilah mendidik, yang berarti memberi peringatan
(menimbulkan, memprovokasi) dan menumbuhkan (menumbuhkan, mengembangkan),
berfungsi sebagai kata dasar dalam pendidikan bahasa Inggris. Dalam konteks terbatas,

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan
499


https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia

CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan

Vol 5. No. 2, April 2025

P-ISSN : 2774-8030 L
E-ISSN : 2774-8030

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia Jurnal P4l
pendidikan menunjukkan tindakan atau proses yang digunakan untuk memperoleh
pengetahuan.

Mulkhan (2010) menegaskan bahwa usaha manusia memberikan peluang bagi
pengembangan pengetahuan baru dan realisasi potensi intelektual menjadi kebijaksanaan yang
nyata. Menurut Hashim & Langgulung (2008) mengembangkan pendidikan Islam untuk
mempersiapkan generasi penerus agar dapat memenuhi perannya, memberikan pengetahuan,
dan menanamkan prinsip-prinsip Islam yang selaras dengan fungsi manusia, sehingga
memungkinkan mereka untuk berkontribusi pada lembaga amal duniawi dan memperoleh
manfaat di akhirat.

Individu yang terlibat dalam bidang pendidikan memiliki perspektif yang berbeda-beda
tentang tujuan pendidikan Islam. Tujuan pendidikan Islam secara konsisten diartikulasikan
sejalan dengan prinsip-prinsip Islam yang terhormat, yang pada akhirnya mendorong
pengembangan individu yang berpengetahuan luas yang dibimbing menuju pengabdian kepada
Allah SWT. Penulis menyadari bahwa tujuan pendidikan Islam sejalan dengan QS. 51:56, QS.
6:162, dan QS. 21:37. Tujuan utama pendidikan Islam, sebagaimana diutarakan oleh Nizar
(2001), adalah untuk membina manusia yang mengabdi kepada Sang Pencipta, sehingga
mampu mengembangkan dunia dan menyusun kosmos sesuai dengan prinsip-prinsip yang
ditetapkan oleh Allah SWT. Hal ini berkaitan dengan QS 51:56.

Secara umum, tujuan pendidikan Islam dapat diklasifikasikan ke dalam tiga tahapan
yang saling berkaitan. Pertama, terdapat Tujuan Tertinggi yang orientasinya bersifat mutlak,
tidak dapat diubah, dan berlaku universal bagi seluruh umat Islam tanpa memandang batas
ideologi atau teritorial, yaitu mencapai puncak eksistensi manusia sebagai abd' (hamba) dan
khalifah fi al-ardh (pemimpin di muka bumi). Selanjutnya, ada Tujuan Umum yang
menekankan bahwa pendidikan Islam adalah proses seumur hidup, sebagaimana terinspirasi
dari perintah Nabi SAW untuk mencari ilmu dari buaian hingga liang lahat, yang menjadi
landasan konsep pembelajaran seumur hidup. Terakhir, Tujuan Khusus merupakan bentuk
operasional yang sifatnya lebih elastis, adaptif sesuai tuntutan zaman, dan mudah dievaluasi,
namun harus tetap berorientasi pada nilai-nilai llahi dan tidak menyimpang dari Tujuan
Tertinggi, serta bersumber dari Tujuan Umum dan Tertinggi pendidikan Islam (Muhammad,
2015).

2. Nilai Nilai Karakter Dalam Islam

Menurut keyakinan seseorang atau sekelompok orang, nilai adalah sesuatu yang baik,
berguna, dan paling benar. Kata nilai berasal dari kata Latin valu'ere, yang berarti berguna,
mampu, kuat, dan valid. Nilai adalah apa yang membuat sesuatu menarik, dicari, dihargai,
praktis, dan mampu mengangkat mereka yang menggunakannya.

Dalam Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional
disebutkan bahwa Pendidikan nasional berfungsi mengembangkan kemampuan dan
membentuk watak serta peradaban bangsa yang bermartabat dalam rangka mencerdaskan
kehidupan bangsa, yang bertujuan untuk berkembangnya potensi peserta didik agar menjadi
manusia yang beriman dan bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa, berakhlak mulia, sehat,
berilmu, cakap, kreatif, mandiri, dan menjadi warga negara yang demokratis serta bertanggung
jawab. Dari isi undang-undang tersebut terlihat bahwa salah satu tujuannya adalah untuk
mewujudkan manusia yang bermoral dan berkarakter. Nilai-nilai karakter tersebut secara lebih
mendalam mencakup hal-hal berikut, secara khusus:

Sejumlah nilai fundamental ditekankan, dimulai dari nilai spiritual Keagamaan
(ma'rifatullah) yang merupakan perspektif hidup untuk memahami makna dan tujuan eksistensi
melalui kesadaran akan dimensi transendental. Selanjutnya, terdapat nilai tanggung jawab,
integritas, dan kemandirian yang diwujudkan dalam pelaksanaan tugas secara tepat dalam
hubungan dengan Tuhan, sekolah, maupun masyarakat. Penting pula adalah nilai

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan

500


https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia

CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan

Vol 5. No. 2, April 2025

P-ISSN : 2774-8030 L
E-ISSN : 2774-8030

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia Jurnal P4l
hormat/menghargai dan rasa cinta-sayang, yang diekspresikan sebagai penghargaan atas harga
diri sendiri serta orang lain. Selain itu, nilai amanah dan kejujuran dalam menunaikan
kepercayaan tidak hanya disenangi sesama manusia tetapi juga didukung oleh Tuhan.

Dalam interaksi sosial, ditekankan nilai bersahabat/berkomunikasi (silaturrahim),
kerjasama, demokratis, dan peduli, di mana keberhasilan seseorang dapat diukur dari tingkat
penghormatan, bantuan, toleransi, serta kesantunan perilaku dan tutur katanya. Demikian pula,
pentingnya nilai percaya diri, kreatif, pekerja keras, dan pantang menyerah digarisbawahi
dengan penolakan terhadap ketergantungan atau mengemis, sesuai prinsip tangan pemberi lebih
baik dari penerima. Tidak kalah penting adalah nilai disiplin dan teguh pendirian (istiqgomah),
sebab penghargaan terhadap waktu dan ketekunan merupakan kunci kesuksesan dalam segala
aspek kehidupan. Lebih lanjut, nilai sabar dan rendah hati dianggap membuat perjuangan demi
kebenaran menjadi lebih bermakna dan efisien dibandingkan kesombongan.

Ada juga nilai teladan dalam hidup (uswatun hasanah), di mana kemampuan seseorang
menjadi contoh baik bagi keluarga dan masyarakat dapat menegakkan panji Islam. Kemudian,
nilai toleransi (tasamuh) dan kedamaian diperlukan untuk menyikapi perbedaan yang
merupakan fitrah manusia sebagai makhluk sosial, sebagaimana dicontohkan oleh Nabi
Muhammad SAW. Akhirnya, nilai semangat dan rasa ingin tahu mendorong setiap individu
untuk menyadari tujuan hidupnya dalam berbagai jenjang waktu serta memahami cara
mencapainya dengan mengerahkan segenap kemampuan yang dimiliki (Nawali, 2018).

3. Peran Pendidikan Islam Dalam Pembentukan Karakter Disiplin Pada Peserta

Didik

Tujuan utama pendidikan Islam adalah menumbuhkan moralitas, disiplin, dan sikap
konstruktif lainnya di kalangan siswa. Agar pendidikan Islam memenuhi syarat sebagai
pendidikan karakter, ia juga harus berupaya untuk menguji, menumbuhkan, membentuk, dan
mengarahkan siswa agar secara konsisten menunjukkan perilaku berbudi luhur, yang
merupakan salah satu esensi dari tujuan pendidikan Islam itu sendiri (Hidayat, 2016).

Pendidikan Islam dapat ditemukan di banyak lingkungan, asalkan dilakukan dalam
konteks yang positif untuk mendukung pembentukan karakter. Siswa harus meningkatkan
kesadaran mereka untuk menjaga disiplin dan mematuhi peraturan yang relevan. Pendidikan
Islam memprioritaskan pertimbangan moral, khususnya disiplin. Setiap individu di bumi ini
harus memiliki sikap disiplin; jika tidak, konsekuensi yang merugikan akan terjadi. Akibatnya,
pendidikan Islam harus menanamkan prinsip-prinsip disiplin kepada siswa melalui berbagai
pendekatan (Syafe'i, 2017).

Pendidik menggunakan pembiasaan untuk menumbuhkan karakter disiplin pada siswa
mereka, yang merupakan salah satu strategi efektif dalam pembelajaran berbasis nilai
(Muhaimin, 2012). Pembiasaan memperkuat konsep atau substansi yang telah tertanam dalam
benak penerima (siswa). Pengalaman langsung sangat penting bagi proses pembiasaan, yang
membangun hubungan antara orang tersebut dan tindakan karakter mereka. Pembiasaan
berfungsi sebagai pelindung moral intrinsik, yang mendorong penafsiran mendalam dan luas
yang meningkatkan keyakinan dan kestabilan individu dalam gagasan mereka tentang entitas
moral.

Pembiasaan ini diperlukan untuk membentuk karakter karena, meskipun perilaku
tersebut tampak sudah mengakar, hati seseorang dapat dengan mudah terpengaruh. Pembiasaan
seperti ini terjadi ketika siswa memahami dan menerapkan tindakan yang diajarkan oleh guru.
Jika hal ini dilakukan secara berulang-ulang, siswa akan terbiasa melakukan tindakan positif.
Sebaiknya siswa dibiasakan untuk menaati peraturan sekolah guna membantu mereka
mengembangkan karakter disiplin yang dibutuhkan untuk mencapai tujuan ini, di mana
implementasinya memerlukan keteladanan dan konsistensi (Afandi, 2014). Pengalaman sehari-
hari siswa di sekolah menunjukkan kepatuhan mereka terhadap peraturan. Misalnya, datang

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan
501


https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia

CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan
Vol 5. No. 2, April 2025
P-ISSN : 2774-8030 L
E-ISSN : 2774-8030
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia Jurnal P4l
tepat waktu ke sekolah, mengambil tugas tepat waktu, dan mengenakan seragam sesuai dengan
kebijakan sekolah.
C. Kontribusi llmu Pengetahuan Islam Dalam Pembentukan Karakter

1. Hubungan Ilmu Pengetahuan dan Moral

Studi tentang pengetahuan menurut sifat-sifat dan metode perolehannya merupakan
fokus dari subbidang filsafat ilmu. Cinta dan kebijaksanaan dipadukan dalam proses filsafat
ilmu, di mana setiap ide difokuskan pada pencarian solusi cerdas untuk masalah-masalah baru.
Dalam filsafat, kebijaksanaan dapat dipahami sebagai kebenaran dan kebaikan, di mana
kebenaran dikaitkan dengan rasionalitas dan kebaikan dengan etika. Akibatnya, kebijaksanaan
dalam filsafat selalu bertujuan pada kebenaran dan kebaikan dalam pemikiran dan
menggabungkan aspek etika dan logika. Karena filsafat meneliti masalah pada intinya, maka
filsafat merupakan tahap pemikiran yang mendalam. Namun, tidak semua jenis pemikiran dapat
dikategorikan sebagai filsafat.

Menurut Suriasumantri (2007), filsafat ilmu merupakan penyelidikan mendalam
terhadap dasar-dasar ilmu pengetahuan yang meliputi tiga aspek utama. Pertama, terdapat
landasan ontologis yang membahas hakikat serta konteks subjek yang diteliti dan berkaitan
dengan penyelidikan tentang inti keberadaan atau realitas itu sendiri. Selanjutnya, ada landasan
epistemologis yang secara khusus berfokus pada teknik atau sarana bagaimana pengetahuan itu
diperoleh, dikembangkan, serta diverifikasi kebenarannya. Terakhir, landasan aksiologis
berkaitan dengan keuntungan atau kegunaan ilmu pengetahuan, mencakup sejauh mana ilmu
itu bermanfaat bagi kehidupan dan nilai-nilai apa saja yang diperhitungkan saat
menerapkannya, di mana landasan ketiga ini menjamin bahwa ilmu pengetahuan tidak hanya
akurat secara teori tetapi juga praktis dan relevan bagi eksistensi manusia.

IImu sistematis yang mengkaji perilaku dan pendapat manusia adalah etika dan filsafat
moral. Moral, sebagaimana didefinisikan oleh Kamus Umum Bahasa Indonesia, adalah
penilaian tentang apakah suatu perilaku atau tindakan baik atau buruk. Singkatnya, moral
berfungsi sebagai pedoman yang membantu dalam menilai apa yang baik dan apa yang buruk.
Subbidang filsafat yang dikenal sebagai filsafat moral berkaitan dengan pengembangan,
pembelaan, dan dukungan gagasan tentang apa yang merupakan perilaku yang benar dan salah,
serta menelaah dasar-dasar pemikiran moral tersebut (Suseno, 2013). Dalam konteks terapan,
etika lebih difokuskan pada penalaran teoritis yang bertanggung jawab dan logis daripada
menawarkan instruksi eksplisit tentang apa yang harus dilakukan. Sebaliknya, moral berfungsi
sebagai panduan kontekstual untuk pemecahan masalah normatif dan formatif dalam kehidupan
sehari-hari.

Terdapat hubungan erat antara definisi filsafat moral dan filsafat sains, di mana
moralitas berfungsi sebagai pengingat bahwa meskipun sains harus berkembang sebaik
mungkin, penerapannya harus selalu mempertimbangkan nilai-nilai kemanusiaan. Dengan
demikian, moralitas memiliki dampak signifikan pada bagaimana sains diciptakan dan
digunakan, memastikan agar sains bertanggung jawab tidak hanya secara intelektual tetapi juga
secara moral serta sosial. Keterkaitan ini juga relevan karena setiap bagian pengetahuan,
termasuk sains, memiliki sifat unik yang ditopang oleh tiga pilar utama. Pilar pertama adalah
ontologi, yakni konsep yang menetapkan parameter atau ruang lingkup suatu objek penelitian
sekaligus memberikan wawasan tentang hakikat realitasnya. Selanjutnya, epistemologi
bertindak sebagai pilar kedua yang mengatur metode pengumpulan, pengorganisasian, dan
verifikasi pengetahuan guna menciptakan kumpulan pengetahuan yang kohesif. Sementara itu,
pilar ketiga adalah aksiologi, yaitu prinsip yang mengatur bagaimana pengetahuan diterapkan
dengan senantiasa mempertimbangkan kaidah-kaidah etika dan kemanfaatannya bagi
kehidupan (Bakhtiar, 2015).

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan
502


https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia

CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan

Vol 5. No. 2, April 2025

P-ISSN : 2774-8030 L
E-ISSN : 2774-8030

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia Jurnal P4l

Sementara moralitas memberikan tuntunan tentang bagaimana seseorang seharusnya
hidup, sains berusaha menjelaskan realitas sebagaimana adanya. Karena sains tanpa moralitas
bagaikan kapal tanpa kompas, yang kehilangan arah dan tujuannya, sains dan moralitas akan
selalu saling terkait dan tak terpisahkan. Dari perspektif ontologis, moralitas mengarahkan sains
dalam memilih topik penelitian, menjamin bahwa penyelidikan tidak merusak sifat atau
martabat manusia. Dari perspektif epistemologis, moralitas membimbing sains untuk
menemukan kebenaran dengan cara yang jujur, tidak memihak, dan bebas dari kepentingan
yang membahayakan integritas proses pengetahuan. Menurut Nazhan et al. (2025), moralitas
mengarahkan sains untuk diterapkan demi kemaslahatan umat manusia, meningkatkan taraf
hidup sambil menjaga keberlanjutan dan keseimbangan alam.

2. Implementasi Pendidikan Karakter Pada Proses Pembelajaran

Meskipun pendidikan karakter pada hakikatnya bukanlah hal baru dalam sistem
pendidikan nasional, karena telah diupayakan melalui mata pelajaran seperti pendidikan
kewarganegaraan dan pendidikan agama untuk membantu siswa mengembangkan moral
mereka, implementasinya dirasa belum membuahkan hasil yang maksimal. Oleh karena itu,
penerapan pendidikan karakter memerlukan langkah-langkah strategis yang lebih
komprehensif. Menurut Fitri (2018), beberapa strategi yang dianggap mampu melaksanakan
pendidikan karakter secara efektif meliputi pengintegrasian etika dan nilai-nilai ke dalam setiap
mata pelajaran, kemudian internalisasi nilai-nilai luhur yang telah diajarkan kepada seluruh
personil sekolah, serta penerapan melalui praktik dan pembiasaan dalam keseharian. Selain itu,
penting pula untuk memberikan contoh atau keteladanan yang baik, diikuti dengan upaya
membangun budaya karakter yang kondusif di sekolah, dan memastikan adanya proses
pengembangan serta evaluasi yang berkelanjutan.

Pengembangan karakter siswa tidak cukup hanya dengan mengandalkan mata pelajaran
Pendidikan Kewarganegaraan dan Pendidikan Agama saja, melainkan perlu melibatkan mata
pelajaran lainnya. Di samping itu, pendidikan karakter juga harus didukung oleh perancangan
serta pelaksanaan kegiatan administrasi sekolah sehari-hari dan program pengembangan siswa.
Hal ini sejalan dengan perlunya reorientasi kurikulum yang menuntut adanya kreativitas dalam
pengajaran pendidikan karakter. Sebagai contoh inovasi dalam pembelajaran pendidikan
karakter, menurut Damayanti (2024), adalah pentingnya memasukkan pendidikan karakter ke
dalam kurikulum semua mata pelajaran, baik melalui penggabungan nilai dalam konten
maupun penerapan kegiatan belajar-mengajar yang mendukung di dalam dan di luar kelas.
Lebih lanjut, pendidikan karakter juga harus termuat dalam pelaksanaan kegiatan
pengembangan siswa serta diimplementasikan melalui kegiatan pengelolaan seluruh urusan
sekolah yang melibatkan partisipasi seluruh warga sekolah.

Nilai-nilai dimasukkan ke dalam pendidikan karakter terpadu, menyediakan metode
untuk meningkatkan pemahaman tentang signifikansinya dan membantu siswa dalam
menginternalisasikannya ke dalam perilaku sehari-hari mereka di semua mata pelajaran, baik
di dalam maupun di luar kelas. Akibatnya, kegiatan pendidikan dapat membantu siswa dalam
menguasai semua kompetensi—Kkognisi, pengenalan, realisasi, dan perilaku yang selaras
dengan karakter bangsa. Kementerian Pendidikan Nasional menyatakan bahwa pendidikan
karakter dimasukkan ke dalam proses pendidikan di setiap jenjang, termasuk perencanaan,
pelaksanaan, dan penilaian di semua disiplin ilmu. Langkah perencanaan meliputi penyelesaian
strategi pelaksanaan pembelajaran, bahan ajar, pembuatan silabus, dan analisis standar
kompetensi atau kompetensi dasar (SK/KD). Tujuan dari analisis SK/KD adalah untuk
mengidentifikasi nilai-nilai karakter yang relevan dan berdampak besar. Tujuan dari
pengenalan karakter-karakter ini bukanlah untuk membatasi nilai-nilai yang mungkin muncul
selama perolehan SK/KD yang relevan (Napitupulu, 2018).

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan
503


https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia

CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan
Vol 5. No. 2, April 2025
P-ISSN : 2774-8030 L
E-ISSN : 2774-8030
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia Jurnal P4l
3. Tokoh Tokoh Islam yang Berkontribusi dalam Pendidikan Karakter
a. Al-Ghazali

Pentingnya Filsafat Pendidikan Al-Ghazali dalam Kerangka Pendidikan Karakter
Indonesia Direktorat Jenderal Pendidikan Tinggi telah menyusun kerangka dan struktur
kurikulum yang dapat menjadi pedoman atau acuan bagi lembaga pendidikan dalam menata
proses pembelajaran pendidikan agama Islam. Pendidikan agama Islam merupakan kerangka
pendidikan yang menyiapkan peserta didik untuk menguasai ilmu agama Islam, menjadi ahli
dalam agama Islam, dan mengamalkan kaidah-kaidah Islam, sebagaimana diatur dalam
Peraturan Menteri Agama Republik Indonesia Nomor 13 Tahun 2014, khususnya Bab |
Ketentuan Umum Pasal 1. Kurikulum resmi sebagaimana dimaksud dalam Pasal 26 diatur
dalam peraturan pemerintah dan peraturan Menteri Agama yang mengatur tentang pendidikan
agama. Kurikulum pendidikan diniyah resmi merupakan kerangka pendidikan agama Islam
yang meliputi mata pelajaran Al-Qur'an, hadis, figih, etika, sejarah, dan bahasa Arab.
Kurikulum pendidikan umum meliputi Pendidikan Kewarganegaraan (PPKn), Bahasa
Indonesia, Matematika, llmu Pengetahuan Alam, Seni, dan Budaya. Wacana pemerintah
tentang kurikulum tertuang dalam Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003, Pasal 3, yang
mengatur fungsi dan tujuan pendidikan nasional di Indonesia. Tujuan pendidikan nasional
adalah menumbuhkan potensi peserta didik agar menjadi manusia yang beriman kepada Tuhan
Yang Maha Esa, berakhlak mulia, menjaga kesehatan, memperoleh informasi, memiliki
kemampuan, kreatif, menumbuhkan kemandirian, dan menjadi warga negara yang demokratis
dan bertanggung jawab.

Dengan mengutamakan pembinaan etika dan intelektual peserta didik, kedua tujuan
pendidikan ini bertujuan untuk menumbuhkan potensi peserta didik, khususnya dalam
menumbuhkan keimanan kepada Tuhan Yang Maha Esa. Bersamaan dengan itu, kurikulum
yang ditetapkan pemerintah, khususnya kurikulum 2013 yang menitikberatkan pada pendidikan
akhlak, secara jelas menggambarkan terlaksananya tujuan pendidikan. Hal ini sejalan dengan
teori pendidikan al-Ghazali yang berlandaskan pada prinsip-prinsip etika hakiki yang disebut
Pendidikan Akhlak, yang menitikberatkan pada pembinaan individu secara holistik untuk
meraih kenikmatan hidup di dunia dan akhirat. Oleh karena itu, relevansinya dengan teori
pendidikan al-Ghazali berkaitan dengan membantu siswa dalam mewujudkan potensi penuh
mereka dengan mempromosikan perkembangan intelektual dan moral-spiritual mereka.
Hubungan antara peran dan fungsi pendidik dan siswa dalam konsep al-Ghazali, serta dalam
kerangka pendidikan Islam, pendidikan umum, dan pendidikan karakter di Indonesia,
mendalilkan bahwa pendidik memikul tanggung jawab utama untuk memfasilitasi pencapaian
potensi penuh siswa melalui kegiatan belajar, yang mengharuskan mereka menjadi guru
profesional dengan kompetensi yang selaras dengan bidang keahlian mereka. Undang-Undang
Sistem Pendidikan Nasional tahun 2003 mengharuskan instruktur untuk memiliki kemampuan
profesional dalam pedagogi, keterampilan sosial, kepribadian, dan bidang terkait lainnya, yang
selaras dengan harapan yang diberikan kepada staf pendidikan. Kurikulum 2013
mengamanatkan bahwa siswa memperoleh pengetahuan melalui pengalaman pribadi, yang
secara inheren difasilitasi oleh pendidik; oleh karena itu, siswa mengambil bagian penting
dalam proses pembelajaran bersama instruktur.

Oleh karena itu, untuk mencapai tujuan pembelajaran yang diantisipasi, peran pendidik
dan siswa harus selaras dengan tanggung jawab masing-masing. Pemilihan dan penentuan
metode pembelajaran dalam kaitannya dengan pendekatan dan pelaksanaan pendidikan di
Indonesia dipengaruhi oleh beberapa faktor, antara lain tujuan pendidikan, karakteristik peserta
didik, dan hakikat materi yang diajarkan. Hal ini sejalan dengan paradigma pendidikan al-
Ghazali yang mengutamakan pembelajaran berdasarkan pengalaman dan pembiasaan dalam
penerapan ide dan prosedur pedagogis. Pendidik bertanggung jawab untuk mengawasi semua

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan

504


https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia

CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan
Vol 5. No. 2, April 2025
P-ISSN : 2774-8030 L
E-ISSN : 2774-8030
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia Jurnal P4l
kegiatan pembelajaran yang dilakukan peserta didik, termasuk membantu mereka dalam
mengembangkan pemahaman dan memelihara sifat-sifat moral, intelektual, mental, dan
spiritual yang selaras dengan cita-cita keagamaan mereka (Royani et al., 2023).

b. Ibnu Khaldun

Penanaman cita-cita luhur, termasuk keadilan, kerendahan hati, keberanian, dan empati,
sangat penting untuk pendidikan karakter. Konsep ini menggarisbawahi perlunya menanamkan
kehidupan moral di seluruh aspek kehidupan melalui pendidikan karakter. Teknik pendidikan
karakter Ibnu Khaldun menekankan perlunya mengembangkan kemampuan kritis dan analitis
melalui penalaran logis untuk memahami masalah moral dan kemasyarakatan. Pendidikan
karakter dianggap penting tidak hanya di dalam lembaga pendidikan resmi, seperti sekolah,
tetapi juga melalui interaksi sosial dan pengalaman sehari-hari. Konsep pendidikan karakter
Ibnu Khaldun menggarisbawahi pentingnya pendidikan moral dan etika dalam menumbuhkan
peradaban yang berkelanjutan dan membina orang-orang yang bertanggung jawab, beretika,
dan sadar sosial (Syamsuddin, 2015). Ibnu Khaldun menekankan pentingnya kepemimpinan
etis dalam masyarakat, dengan menegaskan bahwa pemimpin yang bermoral lurus berfungsi
sebagai model teladan bagi orang lain. Pendidikan karakter tidak hanya membutuhkan
pemantauan berkelanjutan tetapi juga dukungan dari lembaga sosial, termasuk keluarga,
masyarakat, dan pemerintah, untuk secara efektif mengintegrasikan cita-cita moral ke dalam
kehidupan sehari-hari. Ibnu Khaldun berpendapat bahwa penerapan program pendidikan
karakter yang komprehensif dapat menumbuhkan masyarakat yang adil, damai, dan bermoral.
Pandangan Ibnu Khaldun menunjukkan bahwa pendidikan Islam berkontribusi pada
pembentukan karakter manusia secara holistik. Hal ini menunjukkan bahwa siswa dapat
berkembang menjadi individu yang mampu mempertahankan masyarakat yang berbudaya
tinggi sesuai dengan kemajuan modern, mencakup kecerdasan kognitif (fikriyyah ma'rifiyyah),
emosional (khulugiyah), psikomotor (jihadiyah), spiritual (ruuhaniyah), dan sosial (ijtima‘iyah).

Ibnu Khaldun pertama-tama menyoroti kecerdasan kognitif manusia sebagai sumber
utama kesempurnaan, dengan meneliti evolusi jiwa dan kemampuan pikiran melalui emosi
internal dan eksternal. Kecerdasan ini menunjukkan bagaimana informasi memfasilitasi
pengembangan prinsip-prinsip hidup yang baik, yang memungkinkan siswa untuk beradaptasi
dengan keadaan yang berubah sambil mempertahankan cita-cita Islam. Kedua, kecerdasan
emosional, komponen kecerdasan kognitif, menggarisbawahi kesia-siaan pengetahuan tanpa
diimbangi standar moral yang kuat, sebuah pandangan yang relevan hingga pendidikan modern
(Nasution, 2018).

Untuk menumbuhkan karakter yang mulia, yang menunjukkan kepercayaan kepada
Tuhan, siswa harus memiliki nilai-nilai yang kuat. Ketiga, untuk menumbuhkan kemandirian
dan memfasilitasi kontribusi positif bagi masyarakat, kecerdasan psikomotorik sangat penting,
yang menekankan peningkatan kemampuan siswa. Ibnu Khaldun berpendapat bahwa agar
siswa dapat berkembang dan berkontribusi bagi masyarakat, pendidikan harus menumbuhkan
keterampilan psikomotorik (Kuniawati et al., 2024).

D. Dampak Pembentukan Karakter Terhadap Mutu pendidikan

Terdapat korelasi positif antara pendidikan karakter dan perilaku, sebagaimana
dibuktikan oleh tingginya klasifikasi pendidikan karakter siswa dan tingginya tingkat perilaku
siswa. Moralitas merupakan atribut pribadi yang terkait dengan perilaku bawaan seseorang.
Peningkatan moral siswa berdampak positif dengan memperkuat pendidikan karakter.
Tindakan yang berulang akan membentuk karakter seseorang. Orang tua berperan penting
dalam menumbuhkan pendidikan moral, dan pendidikan karakter perlu dimulai sedini mungkin.
Dengan demikian, pendidikan karakter berdampak pada moralitas manusia. Pendidikan
karakter diperlukan untuk memerangi kemerosotan moral. Dengan kata lain, moral siswa sangat
dipengaruhi oleh pendidikan karakter. Pengembangan karakter mencakup sifat-sifat seperti

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan

505


https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia

CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan
Vol 5. No. 2, April 2025
P-ISSN : 2774-8030 L
E-ISSN : 2774-8030
Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia Jurnal P4l
pengendalian diri, kesopanan, kejujuran, dan keteladanan. Dengan berperan sebagai mentor,
seorang guru dapat membantu siswa dalam memperoleh kebajikan. Pendidikan karakter
mencakup nilai-nilai yang berfungsi sebagai landasan bagi pertumbuhan pribadi yang positif
dan bermanfaat bagi masyarakat. Sayangnya, banyak orang lebih mengutamakan pendidikan
intelektual daripada penerapan pendidikan karakter. Padahal, pendidikan karakter merupakan
faktor krusial yang perlu diperhatikan. Oleh karena itu, pendidikan karakter tidak boleh
diabaikan karena dapat membantu orang menjadi lebih cakap dalam bersosialisasi dan mampu
menyesuaikan diri dengan keadaan yang berubah (Sanger & Kasingku, 2023). Contoh
penerapan pendidikan karakter berbasis Islam:

1. Pendekatan Integratif dalam Pendidikan Karakter

2. Kolaborasi antara guru, orang tua, dan masyarakat

3. Pembelajaran berbasis panutan

4. Pembentukan budaya sekolah berbasis karakter

5

6

7

. Penggunaan berbagai metode pembelajaran aktif

. Penerapan sistem penghargaan dan hukuman

. Evaluasi dan pemantauan pelaksanaan pendidikan karakter
8. Peran teknologi dalam pendidikan karakter.

Tantangan dalam pendidikan karakter dalam pendidikan Islam saat ini bersumber dari
terbatasnya penafsiran pendidikan Islam, yang sering kali mengutamakan komponen formal
seperti ajaran Al-Qur'an dan Hadits, sehingga mengabaikan pengembangan karakter. Lembaga
pendidikan Islam harus mengubah sudut pandang ini dan mengakui bahwa pendidikan karakter
merupakan elemen penting dari rencana pendidikan Islam yang holistik. Pengembangan
karakter yang kuat pada siswa terhambat oleh kurikulum yang tidak memadai yang gagal
mengintegrasikan pendidikan karakter secara memadai. Masalah penting lainnya adalah
kurangnya keterampilan yang dibutuhkan pendidik untuk mengenali dan melaksanakan
pendidikan karakter. Mereka membutuhkan pemahaman yang mendalam tentang prinsip-
prinsip Islam dan strategi pedagogis yang efektif dalam pendidikan karakter. Tantangan
modernitas, termasuk dampak buruk media sosial, harus dihadapi melalui strategi yang efektif,
seperti memfasilitasi perdebatan kritis di antara siswa dan memberikan pemahaman yang kuat
tentang prinsip-prinsip Islam yang relevan dengan situasi kontemporer. Keterbatasan waktu dan
prioritas memberikan tantangan, yang mengharuskan pendidikan karakter dipandang sama
pentingnya dengan pembelajaran intelektual. Persoalan-persoalan dalam pendidikan Islam
tersebut di atas merupakan faktor utama yang menyebabkan belum optimalnya internalisasi
pendidikan karakter, sehingga menempatkan pendidikan Islam sebagai pilar penting kehidupan
berbangsa dan bernegara. Melihat maraknya kemerosotan moral, khususnya di kalangan atas
dan bawah, pendidikan karakter di Indonesia dipandang perlu untuk segera dikembangkan
secara konseptual dari sudut pandang Islam. Maraknya budaya korupsi di kalangan politikus,
pertikaian antarkelompok yang berdasar pada ras, suku, dan agama, serta di dalam organisasi
kemahasiswaan dan ajang olahraga, serta maraknya perundungan dan kekerasan di media
sosial, merupakan contoh dari degradasi moral. Oleh karena itu, pendidikan Islam kontemporer
harus menganut strategi holistik yang memadukan kurikulum yang mencakup pengembangan
karakter yang menyeluruh, pelatihan pendidik yang tepat, dan suasana pendidikan yang
memperkuat prinsip-prinsip Islam. Peran serta masyarakat dan keluarga sangat penting untuk
memperkuat cita-cita Islam dalam kehidupan anak-anak di luar lingkungan kelas. Pendidikan
Islam mensyaratkan adanya upaya untuk menanamkan agama Islam dan cita-citanya dalam diri
individu, sehingga memungkinkan mereka untuk mengintegrasikan prinsip-prinsip tersebut ke
dalam kehidupan sehari-hari. Abdul Wafi menegaskan bahwa tujuan pendidikan Islam adalah
untuk memfasilitasi asimilasi dan pengembangan prinsip-prinsip dan ajaran agama Islam,
mengubahnya menjadi cara hidup (Kuniawati et al., 2024)

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan
506


https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia

CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan

Vol 5. No. 2, April 2025

P-ISSN : 2774-8030 L
E-ISSN : 2774-8030

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia Jurnal P4l

KESIMPULAN

Pendidikan Islam menekankan pentingnya prinsip-prinsip moral bagi siswa, seperti niat
baik, rasa hormat kepada guru, ketulusan, keimanan, dan efisiensi waktu, dengan tujuan
membentuk individu yang bermoral, bertanggung jawab, disiplin, serta menjunjung tinggi nilai-
nilai Islam seperti spiritualitas, kejujuran, dan kesabaran. Dalam pandangan Islam, moralitas
dan sains saling terkait erat, di mana filsafat moral mengarahkan agar penerapan sains selalu
dilandasi tanggung jawab etika dan kemanusiaan. Pendidikan karakter merupakan komponen
krusial yang harus diintegrasikan dalam seluruh proses pendidikan, tidak hanya terbatas pada
mata pelajaran agama atau kewarganegaraan, serta memerlukan dukungan sinergis dari
keluarga, sekolah, dan masyarakat, sebagaimana ditekankan oleh pemikir Islam seperti Al-
Ghazali dan Ibnu Khaldun.

Pendidikan karakter yang efektif berkontribusi signifikan dalam menciptakan manusia
berakhlak mulia dan meningkatkan kualitas pendidikan secara keseluruhan, meskipun
implementasinya masih menghadapi tantangan seperti kesiapan pendidik, kelengkapan
kurikulum, dan pengaruh negatif modernitas. Untuk mengatasinya, diperlukan strategi
komprehensif yang mencakup integrasi kurikulum, penyiapan guru, kolaborasi dengan orang
tua dan masyarakat, serta pemanfaatan teknologi secara arif. Dengan demikian, pendidikan
karakter harus dipandang sebagai elemen fundamental dalam sistem pendidikan Islam
kontemporer yang bertujuan mengembangkan kapasitas intelektual sekaligus menumbuhkan
kesadaran moral dan spiritual yang kuat, serta berpotensi menjadi solusi atas berbagai masalah
kemerosotan moral dalam masyarakat.

DAFTAR PUSTAKA

Abidin, M. Z. (2016). Konsep ilmu dalam Islam: Tinjauan terhadap makna, hakikat, dan
sumber-sumber ilmu dalam Islam. Jurnal llmiah Ilmu Ushuluddin, 10(1), 107.
https://doi.org/10.18592/jiu.v10i1.747

Afandi, M. (2014). Implementasi pendidikan karakter disiplin melalui pembiasaan di sekolah
dasar. Jurnal Pendidikan Karakter, 4(2), 145-155.

Bakhtiar, A. (2015). Filsafat ilmu: Ontologi, epistemologi, aksiologi dan logika ilmu
pengetahuan. Jurnal Filsafat, 25(2), 178-197.

Damayanti, R. (2024). Manajemen pendidikan karakter di Taman Kanak-Kanak Aisyiyah
Bustanul Athfal Padangsidimpuan. Al-Murabbi Jurnal Pendidikan Islam, 2(2),
363-373.

Firmansyah, H. (2018). Tantangan pendidikan karakter di era revolusi industri 4.0. Jurnal
Tatsqif, 16(2), 157-174.

Fitri, A. (2018). Pendidikan karakter prespektif Al-Quran hadits. TA'LIM: Jurnal Studi
Pendidikan Islam, 1(2), 258-287.

Hidayat, R. (2016). Tujuan pendidikan Islam: Telaah kritis terhadap konsep pendidikan
karakter. Nadwa: Jurnal Pendidikan Islam, 10(1), 41-58.

Khasanah, W. (2021). Kewajiban menuntut ilmu dalam Islam. Jurnal Riset Agama, 1(2), 296—
307. https://doi.org/10.15575/jra.v1i2.14568

Kuniawati, 1., et al. (2024). Relevansi konsep pendidikan karakter lbnu Khaldun dalam
menghadapi tantangan pendidikan Islam modern. [Informasi sumber lengkap
diperlukan, him. 15-16].

Masduki, A. (2019). Model pendidikan karakter di pesantren salafiyah. Jurnal Kependidikan
Islam, 9(2), 215-230.

Muhammad H. (2015). Pendidikan Islam dalam perspektif Prof. H.M Arifin. Ummul Quro,
6(2), 1-19. http://ejournal.kopertais4.or.id/index.php/qura/issue/view/531

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan

507


https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia
https://doi.org/10.18592/jiu.v10i1.747
https://doi.org/10.15575/jra.v1i2.14568
http://ejournal.kopertais4.or.id/index.php/qura/issue/view/531

CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan

Vol 5. No. 2, April 2025

P-ISSN : 2774-8030 L

E-ISSN : 2774-8030

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia Jurnal P4l

Muhaimin. (2012). Strategi pembelajaran pendidikan agama Islam berbasis pembiasaan.
Edukasi: Jurnal Penelitian Pendidikan Agama dan Keagamaan, 10(1), 1-16.

Mulkhan, A. M. (2010). Marhaenis Muhammadiyah. Penerbit Galangpress.

Napitupulu, D. S. (2018). Implementasi pendidikan karakter pada lembaga pendidikan Islam.
Jurnal Itgan, 9(1), 67-80.

Nasution, S. (2018). Pemikiran pendidikan Ibnu Khaldun: Relevansinya dengan pendidikan
modern. Tarbiyah: Jurnal limiah Kependidikan, 7(1), 55-70.

Nawali, A. K. (2018). Hakikat, nilai-nilai dan strategi pembentukan karakter (akhlak) dalam
Islam. Jurnal Ilmiah Igra’, 12(1), 1. https://doi.org/10.30984/jii.v12i1.885

Nazhan, F. A., et al. (2025). Relasi ilmu dan moral: Peran ilmuwan dalam [Judul lengkap
diperlukan]. Journal of Education [Pastikan Nama Jurnal], 13(1), 73-80.

Nizar, H. S. (2013). Sejarah sosial dan dinamika intelektual pendidikan Islam di Nusantara.
Kencana.

Rosyidin, D. N. (2017). Pendidikan karakter perspektif Al-Ghazali. Jurnal Pendidikan Islam,
6(1), 1-20.

Royani, R., et al. (2023). Konsep pendidikan Imam Al-Ghazali dan relevansinya dengan sistem
pendidikan karakter di Indonesia. Baitul Hikmah: Jurnal limiah Keislaman, 1(1),
39-51. https://doi.org/10.46781/baitul _hikmah.v1i1.750

Sanger, A. H. F., & Kasingku, J. D. (2023). Pengaruh pendidikan karakter terhadap moralitas
remaja di era digital. Pendas : Jurnal limiah Pendidikan Dasar, 8(2), 58-66.
https://journal.unpas.ac.id/index.php/pendas/article/download/10220/4416/44627

Suriasumantri, J. S. (2007). Filsafat ilmu. Pustaka Sinar Harapan.

Suseno, F. M. (2013). Etika sebagai filsafat moral: Tantangan dan relevansinya di era modern.
Diskursus: Jurnal Filsafat dan Teologi STF Driyarkara, 12(1), 1-20.

Syafe'i, 1. (2017). Penanaman nilai-nilai disiplin dalam pendidikan Islam. Al-Tadzkiyyah:
Jurnal Pendidikan Islam, 8(2), 205-220.

Syamsuddin, M. (2015). Konsep pendidikan karakter menurut lbnu Khaldun dalam kitab
Mugaddimah. Jurnal Pendidikan Islam, 4(1), 123-140.

Winata, K. A., et al. (2020). Peningkatan kemampuan peserta didik terhadap baca tulis Al-
Qur’an melalui guru pendidikan agama Islam. J-PAl: Jurnal Pendidikan Agama
Islam, 6(2).

Copyright (c) 2025 CENDEKIA : Jurnal Ilmu Pengetahuan
508


https://jurnalp4i.com/index.php/cendekia
https://doi.org/10.30984/jii.v12i1.885
https://doi.org/10.46781/baitul_hikmah.v1i1.750
https://journal.unpas.ac.id/index.php/pendas/article/download/10220/4416/44627

