
ACADEMIA : Jurnal Inovasi Riset Akademik 

Vol. 5 No. 4. November 2025 

E-ISSN : 2807-1808 

P-ISSN : 2807-2294 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/academia 
 

Copyright (c) 2025 ACADEMIA: Jurnal Inovasi Riset Akademik 
404 

MENGHADIRKAN KETENTERAMAN JIWA DI SEKOLAH: IMPLEMENTASI 

PRINSIP TASAWUF DALAM PENDIDIKAN KARAKTER 

 

Achmad Fadil1, Hafid Al Gifari2, M Nauval Alfarizi3, Annur Sofiah4, Adelia Tri 

Rahmawati5, Khusni Umaroh6 

Universitas Islam Negeri Raden Fatah Palembang123456 

e-mail: achmadfadil_uin@radenfatah.ac.id 

 

ABSTRAK 

Krisis moral dan spiritual di dunia pendidikan saat ini menandakan adanya ketimpangan antara 

pencapaian intelektual dan pembentukan karakter. Fenomena seperti rendahnya empati, 

perilaku tidak jujur, serta tekanan akademik menunjukkan bahwa pendidikan lebih menekankan 

aspek kognitif daripada dimensi ruhani. Penelitian ini berfokus pada penerapan prinsip-prinsip 

tasawuf dalam pendidikan karakter untuk menghadirkan ketenteraman jiwa di sekolah. 

Menggunakan metode penelitian kepustakaan (library research), data dikumpulkan dari 

literatur klasik dan kontemporer yang relevan dengan tasawuf dan pendidikan karakter. Analisis 

dilakukan melalui pendekatan content analysis dengan tahapan pengumpulan, klasifikasi, 

interpretasi, dan sintesis literatur. Hasil penelitian menunjukkan bahwa nilai-nilai tasawuf 

seperti tazkiyatun nafs (penyucian jiwa), muraqabah (kesadaran spiritual), ikhlas, sabar, dan 

muhasabah (refleksi diri) berperan penting dalam membentuk karakter peserta didik yang 

berakhlak, empatik, dan tenang. Implementasi prinsip-prinsip ini dapat dilakukan melalui 

keteladanan guru, pembiasaan kegiatan spiritual, dan integrasi nilai-nilai ruhani dalam 

kurikulum. Kesimpulannya, pendidikan berbasis tasawuf mampu menumbuhkan keseimbangan 

batin serta membentuk insan kamil yang cerdas dan beradab. 

Kata Kunci: Tasawuf, Pendidikan Karakter, Ketenteraman Jiwa, Spiritualitas, Sekolah 

 

ABSTRACT  

The current moral and spiritual crisis in education indicates a gap between intellectual 

achievement and character formation. Phenomena such as low empathy, dishonesty, and high 

academic stress demonstrate that education still prioritizes cognitive development while 

neglecting spiritual dimensions. This study focuses on the implementation of Sufism principles 

in character education as a means to cultivate inner peace within the school environment. 

Employing a library research method, data were collected from classical and contemporary 

literature related to Sufism and character education. The data were analyzed using a content 

analysis approach through the stages of collection, classification, interpretation, and synthesis. 

The findings reveal that Sufi values such as tazkiyatun nafs (self-purification), muraqabah 

(spiritual awareness), ikhlas (sincerity), sabr (patience), and muhasabah (self-reflection) 

effectively shape students’ moral, emotional, and spiritual integrity. These values can be 

implemented through teachers’ moral exemplarity, regular spiritual practices, and the 

integration of spiritual principles into the curriculum. In conclusion, Sufism-based education 

fosters inner balance and contributes to the formation of insan kamil, an ideal human being who 

is intellectually enlightened and morally upright. 

Keywords: Sufism, Character Education, Inner Peace, Spirituality, School 

 

PENDAHULUAN 

 Krisis moral dan spiritualitas yang melanda dunia pendidikan pada era modern menjadi 

isu serius yang kian sulit diabaikan. Fenomena seperti kekerasan antarsiswa, perilaku tidak jujur 

dalam ujian, melemahnya kepedulian sosial, hingga meningkatnya gangguan psikologis pada 

https://jurnalp4i.com/index.php/academia
mailto:achmadfadil_uin@radenfatah.ac.id


ACADEMIA : Jurnal Inovasi Riset Akademik 

Vol. 5 No. 4. November 2025 

E-ISSN : 2807-1808 

P-ISSN : 2807-2294 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/academia 
 

Copyright (c) 2025 ACADEMIA: Jurnal Inovasi Riset Akademik 
405 

peserta didik menunjukkan adanya ketidakseimbangan dalam fokus pendidikan yang terlalu 

mengutamakan capaian akademik. Peserta didik didorong untuk mengejar prestasi kognitif, 

tetapi tidak dibekali secara cukup dengan ketenangan jiwa, kedewasaan emosional, dan 

kesadaran moral yang kokoh. Berbagai penelitian menegaskan bahwa degradasi moral di 

lingkungan pendidikan muncul karena berkurangnya penekanan pada pembinaan spiritual, 

yang menyebabkan siswa kehilangan arah dalam menentukan makna, tujuan, dan nilai 

kehidupannya (Rishan et al., 2018). Dampaknya tidak hanya terlihat dalam perilaku eksternal, 

tetapi juga pada kondisi psikologis internal siswa. Banyak peserta didik mengalami stres 

akademik, kelelahan emosional, hingga kecemasan berlebih, yang berakar pada lemahnya 

kesehatan mental spiritual (Kirane & Kholifah, 2025; Khotijah, 2024). Situasi ini menandakan 

bahwa pendidikan modern membutuhkan pendekatan yang lebih menekankan keseimbangan 

antara kecerdasan intelektual dan ketenteraman batin. 

Dalam tradisi pendidikan Islam, tasawuf telah lama menjadi fondasi penting yang 

menawarkan pendekatan komprehensif terhadap pembentukan karakter dan dimensi batin 

manusia. Tasawuf tidak hanya mengajarkan ritual spiritual, tetapi memberikan metode untuk 

membersihkan hati dari penyakit-penyakit jiwa seperti sombong, iri hati, dan ketidakjujuran 

melalui praktik seperti tazkiyatun nafs, muhasabah, dan muraqabah (Amin, 2022). Nilai-nilai 

ini membantu peserta didik mengembangkan kepekaan moral dan mengenali motivasi terdalam 

dari perbuatannya. Pendidikan berbasis tasawuf juga menuntun siswa untuk menata hubungan 

dengan Allah SWT, dengan sesama manusia, dan dengan dirinya sendiri. Dalam berbagai 

lembaga pendidikan tradisional, penerapan nilai sufistik terbukti menjadi jembatan untuk 

menanamkan keseimbangan antara ilmu dan akhlak, sehingga konsep belajar tidak berhenti 

pada proses intelektual, tetapi meresap hingga pada pembentukan spiritual dan perilaku 

(Subaidi & Barowi, 2018; Sodiman, 2014). Hal ini menunjukkan bahwa tasawuf memiliki 

potensi kuat untuk menjawab tantangan pendidikan masa kini. 

Relevansi tasawuf dalam penguatan karakter semakin tampak dari hasil berbagai 

penelitian kontemporer. Studi mengenai praktik zikir, penguatan kesadaran spiritual, dan 

pembiasaan ibadah menyebutkan bahwa aktivitas tersebut mampu mengembangkan kontrol 

diri, ketenangan batin, serta konsistensi moral pada peserta didik (Zulfirman et al., 2025; 

Rahmad & Kibtiyah, 2022). Sementara itu, pada konteks pendidikan dasar dan menengah, 

internalisasi nilai-nilai tasawuf terbukti mampu membentuk karakter kedisiplinan, tanggung 

jawab, dan sikap saling menghormati (Ubudiyah et al., 2025; Idris & Ghozali, 2025). Pemikiran 

tokoh-tokoh besar seperti Buya Hamka juga menunjukkan bahwa pendidikan tanpa dimensi 

spiritual hanya akan menghasilkan generasi cerdas tetapi hampa nilai dan tujuan hidup 

(Sihombing & Alamsyah, 2024). Buya Hamka menekankan bahwa pendidikan sejati harus 

menyentuh dimensi ruhani sehingga peserta didik mampu mengembangkan kecerdasan moral 

dan spiritual secara berimbang. Gagasan ini relevan dengan kajian terbaru yang menyoroti 

hubungan erat antara nilai sufistik dengan pembentukan karakter berakhlak mulia dalam sistem 

pendidikan Islam modern (Syam et al., 2025). 

Meskipun potensi tasawuf dalam pendidikan karakter sangat besar, penerapannya masih 

terbatas pada beberapa lingkungan pendidikan tertentu dan belum terintegrasi dengan sistem 

pendidikan modern secara utuh. Padahal, berbagai kajian menunjukkan bahwa pendekatan 

tasawuf dapat memberikan kontribusi signifikan dalam pengembangan kesehatan mental dan 

keseimbangan emosional peserta didik di tengah derasnya tuntutan akademik (Jariyah & 

Mujab, 2025). Bahkan, sejumlah studi menekankan bahwa nilai-nilai tasawuf mampu menjadi 

solusi atas problem identitas dan kekosongan spiritual yang dialami generasi muda pada era 

digital (Kutbaniyah et al., 2025). Di sisi lain, refleksi diri yang menjadi ciri khas tasawuf dinilai 

mampu meningkatkan kesadaran moral dan kemampuan mengendalikan emosi (Habibi et al., 

https://jurnalp4i.com/index.php/academia


ACADEMIA : Jurnal Inovasi Riset Akademik 

Vol. 5 No. 4. November 2025 

E-ISSN : 2807-1808 

P-ISSN : 2807-2294 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/academia 
 

Copyright (c) 2025 ACADEMIA: Jurnal Inovasi Riset Akademik 
406 

2025). Namun, kesadaran untuk mengintegrasikan nilai sufistik dalam kurikulum formal masih 

kurang. Pendidikan cenderung terjebak pada orientasi nilai yang bersifat kuantitatif, sehingga 

aspek spiritualitas terpinggirkan dan tidak menjadi bagian inti dari pembelajaran. 

Melihat kondisi tersebut, sudah saatnya pendidikan karakter di Indonesia mengadopsi 

pendekatan yang lebih substansial dan mendalam dengan mengintegrasikan nilai-nilai tasawuf 

ke dalam pembelajaran. Tasawuf memberikan paradigma bahwa pendidikan bukan hanya 

proses transfer pengetahuan, tetapi upaya membentuk manusia secara utuh, yang memiliki 

keteguhan moral, ketajaman spiritual, dan kedewasaan emosional. Dengan mengharmoniskan 

kecerdasan intelektual dan kecerdasan spiritual, pendidikan dapat kembali pada tujuan idealnya 

yaitu membentuk insan kamil yang berilmu sekaligus berakhlak. Oleh karena itu, penelitian 

mengenai integrasi nilai-nilai tasawuf dalam pendidikan karakter menjadi penting untuk 

menjawab problem moralitas dan kualitas spiritual peserta didik di era modern. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kepustakaan yang berfokus pada penelusuran 

konsep dan gagasan melalui telaah berbagai literatur yang relevan dengan tema tasawuf dan 

pendidikan karakter. Seluruh proses pengumpulan data dilakukan dengan menghimpun bahan 

pustaka baik dari karya klasik tasawuf maupun dari penelitian kontemporer yang membahas 

nilai-nilai spiritual dalam pendidikan. Sumber-sumber tersebut dipilih secara selektif 

berdasarkan relevansi dan kontribusinya dalam membangun pemahaman tentang integrasi 

ajaran tasawuf ke dalam pembentukan karakter peserta didik. Setelah bahan terkumpul, data 

diklasifikasikan ke dalam tema-tema utama seperti konsep dasar tasawuf, prinsip pembinaan 

akhlak, serta pendekatan pendidikan ruhani, sehingga memudahkan peneliti mengidentifikasi 

struktur pemikiran yang berkembang dalam literatur. 

Tahap berikutnya dilakukan analisis isi untuk mengungkap gagasan inti yang 

terkandung dalam berbagai sumber tersebut, termasuk nilai-nilai spiritual seperti penyucian 

jiwa, pengendalian diri, introspeksi, dan sikap ikhlas sebagai dasar pembinaan karakter. 

Analisis dilakukan secara sistematis dengan menelusuri pola hubungan antara nilai sufistik dan 

kebutuhan pendidikan modern. Hasil analisis kemudian disintesiskan ke dalam kerangka 

konseptual yang menggambarkan model integrasi tasawuf dalam pendidikan karakter, yaitu 

bagaimana ajaran-ajaran sufistik dapat diterapkan dalam proses pembelajaran dan pembinaan 

perilaku siswa. Melalui tahapan ini, penelitian diharapkan mampu memberikan kontribusi 

teoretis yang memperkaya pemahaman mengenai peran tasawuf dalam membentuk pribadi 

yang berakhlak, berkesadaran spiritual, dan selaras dengan tujuan pendidikan Islam. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hasil 

Hasil penelitian ini disajikan dalam bentuk tabel kepustakaan yang merangkum temuan-

temuan utama dari berbagai sumber ilmiah mengenai integrasi nilai-nilai tasawuf dalam 

pendidikan karakter, kesehatan mental, serta pembinaan moral peserta didik. Tabel ini 

berfungsi memperlihatkan pola umum dari penelitian sebelumnya, kecenderungan teori yang 

berkembang, serta kontribusi masing-masing karya terhadap penguatan spiritualitas dalam 

dunia pendidikan. Setiap artikel dianalisis berdasarkan fokus kajian, temuan pokok, serta 

relevansinya terhadap model pembinaan karakter berbasis tasawuf. Penyajian ini bertujuan 

memberikan gambaran menyeluruh mengenai kecenderungan akademik mutakhir dalam 

pengembangan pendidikan ruhani. 

 

 

https://jurnalp4i.com/index.php/academia


ACADEMIA : Jurnal Inovasi Riset Akademik 

Vol. 5 No. 4. November 2025 

E-ISSN : 2807-1808 

P-ISSN : 2807-2294 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/academia 
 

Copyright (c) 2025 ACADEMIA: Jurnal Inovasi Riset Akademik 
407 

Tabel 1. Hasil Penelitian Kepustakaan tentang Tasawuf dan Pendidikan Karakter 

No 
Peneliti & 

Tahun 
Fokus Kajian Temuan Utama 

Relevansi dengan 

Penelitian 

1 
Rishan et al. 

(2018) 

Dekadensi moral 

mahasiswa 

Menemukan berbagai 

bentuk penurunan etika 

dan spiritualitas di 

perguruan tinggi 

Menguatkan pentingnya 

pendidikan ruhani untuk 

mencegah krisis moral 

2 
Zulfirman et 

al. (2025) 

Evaluasi praktik zikir 

di madrasah 

Praktik zikir rutin 

meningkatkan 

ketenangan, disiplin, dan 

kesadaran diri siswa 

Menunjukkan efektivitas 

ritual sufistik dalam 

pembinaan karakter 

3 

Rahmad & 

Kibtiyah 

(2022) 

Pembentukan 

karakter religius 

melalui tahfiz 

Aktivitas tahfiz 

membangun kedisiplinan, 

tanggung jawab, dan 

akhlak religius 

Menegaskan bahwa 

pembiasaan ibadah 

mendukung 

pembentukan karakter 

4 

Sihombing & 

Alamsyah 

(2024) 

Tasawuf Buya 

Hamka dalam 

pendidikan karakter 

Tasawuf Hamka 

menekankan penyucian 

hati, kontrol diri, dan etika 

sosial 

Mendukung integrasi 

nilai tasawuf klasik ke 

dalam kurikulum modern 

5 
Subaidi & 

Barowi (2018) 

Nilai sufistik dalam 

kitab Tanwirul Qulub 

Implementasi ajaran 

tasawuf mampu 

menumbuhkan sikap 

sabar, ikhlas, dan tawakal 

Menjadi rujukan nilai-

nilai inti tasawuf dalam 

pembinaan akhlak 

6 
Ubudiyah et 

al. (2025) 

Karakter siswa 

berbasis tasawuf 

Pembelajaran berbasis 

tasawuf meningkatkan 

perilaku santun, religius, 

dan reflektif 

Memperlihatkan dampak 

langsung tasawuf 

terhadap perilaku siswa 

7 

Idris & 

Ghozali 

(2025) 

Pengaruh 

pemahaman tasawuf 

terhadap kehidupan 

sosial mahasiswa 

Tasawuf memperkuat 

empati, etika sosial, dan 

moderasi 

Relevan untuk melihat 

tasawuf sebagai landasan 

kecerdasan sosial 

8 

Kirane & 

Kholifah 

(2025) 

Tasawuf dan 

kesehatan mental 

Nilai sufistik membantu 

meredakan stres, 

kecemasan, dan tekanan 

emosional 

Menguatkan fungsi 

tasawuf sebagai terapi 

mental dan emosional 

9 
Jariyah & 

Mujab (2025) 

Tasawuf sebagai 

solusi krisis moral 

Ajaran tasawuf mampu 

menekan perilaku negatif 

dan krisis etika di era 

modern 

Memberikan dasar 

teoretis pentingnya 

tasawuf dalam 

pendidikan moral 

10 
Kutbaniyah et 

al. (2025) 

Revitalisasi 

pendidikan Islam 

melalui tasawuf 

Tasawuf dinilai mampu 

mengembalikan 

spiritualitas dalam 

pendidikan modern 

Menjadi argumen bahwa 

tasawuf relevan dengan 

tantangan global 

https://jurnalp4i.com/index.php/academia


ACADEMIA : Jurnal Inovasi Riset Akademik 

Vol. 5 No. 4. November 2025 

E-ISSN : 2807-1808 

P-ISSN : 2807-2294 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/academia 
 

Copyright (c) 2025 ACADEMIA: Jurnal Inovasi Riset Akademik 
408 

No 
Peneliti & 

Tahun 
Fokus Kajian Temuan Utama 

Relevansi dengan 

Penelitian 

11 
Syam et al. 

(2025) 

Pemikiran sufi Buya 

Hamka dan 

relevansinya di 

pendidikan 

Menunjukkan kedalaman 

ajaran sufistik Hamka 

sebagai sumber 

pembinaan karakter 

Landasan untuk integrasi 

tokoh sufi Nusantara 

dalam pendidikan 

12 
Habibi et al. 

(2025) 

Pendidikan sufistik 

dan karakter sosial–

religius 

Pendidikan sufistik 

membentuk kesadaran 

diri, empati, serta 

religiusitas 

Menunjukkan kontribusi 

tasawuf bagi karakter 

sosial 

13 
Sodiman 

(2014) 

Nilai spiritual 

tasawuf dalam proses 

pendidikan 

Nilai tasawuf dapat 

memperhalus jiwa 

pendidik dan peserta didik 

Menguatkan aspek 

spiritual dalam hubungan 

pendidik–peserta didik 

14 
Khotijah 

(2024) 

Konseling Islam dan 

kesehatan mental 

spiritual santri 

Bimbingan bernapaskan 

tasawuf efektif 

memperkuat ketenangan 

batin santri 

Memberikan bukti 

empiris hubungan 

tasawuf dan kesehatan 

mental 

 

Berdasarkan hasil pemetaan literatur pada Tabel 1, terlihat bahwa hampir seluruh 

penelitian menunjukkan kecenderungan yang sama, yaitu pentingnya nilai-nilai tasawuf dalam 

membentuk karakter, memperkuat kesehatan mental, serta meningkatkan kualitas akhlak 

peserta didik. Studi-studi tersebut secara konsisten menegaskan bahwa praktik sufistik, baik 

melalui zikir, muhasabah, penguatan adab, maupun penyucian hati, membawa pengaruh 

signifikan pada perilaku, stabilitas emosi, dan spiritualitas individu. Selain itu, pemikiran 

tokoh-tokoh tasawuf seperti Buya Hamka dan para ulama sufi lainnya dinilai relevan untuk 

diaplikasikan dalam pendidikan modern yang kini menghadapi krisis nilai dan degradasi moral. 

 

Pembahasan  

 Hasil analisis kepustakaan menunjukkan bahwa nilai-nilai tasawuf memiliki peran 

strategis dalam membentuk karakter, memperkuat moralitas, dan menumbuhkan keseimbangan 

psikologis peserta didik. Berbagai literatur menegaskan bahwa problem dekadensi moral di 

dunia pendidikan tidak lepas dari absennya pembinaan ruhani yang berkesinambungan. Kajian 

mengenai kemerosotan moral mahasiswa misalnya memperlihatkan bahwa perilaku 

menyimpang banyak dipicu oleh lemahnya kemampuan kontrol diri dan menurunnya kesadaran 

etis (Rishan et al., 2018). Temuan tersebut memperlihatkan bahwa pendidikan modern masih 

berfokus pada pencapaian akademik, sementara dimensi spiritual sering terpinggirkan. Kondisi 

ini membuat penerapan nilai-nilai tasawuf menjadi relevan untuk mengisi ruang yang hilang 

dalam pembinaan karakter siswa. 

Berbagai penelitian selanjutnya menegaskan bahwa praktik spiritual mampu 

memperbaiki perilaku dan membentuk karakter religius secara nyata. Evaluasi terhadap 

kegiatan zikir di madrasah menunjukkan adanya perubahan positif pada sikap disiplin, 

ketenangan, serta kepekaan moral peserta didik (Zulfirman et al., 2025). Temuan tersebut 

diperkuat oleh studi yang mengkaji pembiasaan tahfidzul Qur’an di sekolah dasar, di mana 

kegiatan tersebut berkontribusi pada pembentukan sikap tanggung jawab dan ketekunan siswa 

(Rahmad & Kibtiyah, 2022). Hasil ini menunjukkan bahwa internalisasi nilai spiritual yang 

https://jurnalp4i.com/index.php/academia


ACADEMIA : Jurnal Inovasi Riset Akademik 

Vol. 5 No. 4. November 2025 

E-ISSN : 2807-1808 

P-ISSN : 2807-2294 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/academia 
 

Copyright (c) 2025 ACADEMIA: Jurnal Inovasi Riset Akademik 
409 

dilakukan secara rutin memberikan dampak nyata dalam membangun kebiasaan dan perilaku 

positif. 

Dalam perspektif yang lebih konseptual, integrasi nilai-nilai tasawuf dalam pendidikan 

karakter juga dibahas melalui pendekatan pemikiran tokoh-tokoh tasawuf. Kajian terhadap 

pemikiran Buya Hamka, misalnya, menegaskan bahwa pembinaan akhlak hanya dapat dicapai 

melalui penyucian hati, pengendalian diri, dan kesadaran spiritual yang berkelanjutan 

(Sihombing & Alamsyah, 2024). Studi lain menyoroti implementasi nilai sufistik seperti 

tazkiyah, sabar, dan muraqabah dalam lembaga pendidikan, yang terbukti membantu 

membentuk perilaku peserta didik yang lebih stabil secara moral (Subaidi & Barowi, 2018). 

Secara keseluruhan, literatur tersebut memperlihatkan bahwa tasawuf menawarkan kerangka 

mendalam bagi pendidikan karakter yang tidak hanya mengajarkan moralitas secara verbal, 

tetapi menumbuhkan pengalaman ruhani yang mengakar pada diri siswa. 

Temuan penting lainnya adalah kontribusi tasawuf terhadap kesehatan mental. Beberapa 

studi melaporkan bahwa pemahaman dan praktik spiritual dapat mengurangi kecemasan, 

meningkatkan ketenangan batin, serta membantu siswa mengelola tekanan akademik. 

Penelitian mengenai konsep tasawuf dan kesehatan mental menunjukkan bahwa nilai-nilai 

seperti introspeksi diri, penyadaran spiritual, dan ketundukan kepada Allah membantu 

menurunkan tingkat stres dan meningkatkan kesejahteraan psikologis (Kirane & Kholifah, 

2025). Dalam ruang lingkup yang lebih spesifik, layanan bimbingan dan konseling Islam 

berbasis nilai tasawuf juga terbukti berperan dalam menjaga kesehatan mental santri milenial, 

terutama dalam menghadapi dinamika media digital dan tantangan kehidupan modern 

(Khotijah, 2024). Dengan demikian, tasawuf bukan hanya berfungsi sebagai dasar pembinaan 

karakter, tetapi juga menjadi strategi intervensi psikologis yang relevan. 

Kajian-kajian lain memperluas perspektif dengan menempatkan tasawuf sebagai 

fondasi revitalisasi pendidikan Islam. Pembentukan karakter yang berlandaskan spiritualitas 

ditemukan berperan tidak hanya pada ranah moral, tetapi juga sosial, melalui tumbuhnya sikap 

empati, kejujuran, dan kesadaran kolektif. Hal ini terlihat pada penelitian mengenai pendidikan 

karakter berbasis tasawuf yang diterapkan di madrasah ibtidaiyah, di mana praktik ruhani 

terbukti membangun hubungan sosial yang lebih hangat dan kooperatif antar siswa (Ubudiyah 

et al., 2025). Dalam kaitannya dengan kehidupan sosial mahasiswa, pemahaman tasawuf 

bahkan dapat memperkuat kesadaran sosial dan kepedulian terhadap sesama (Idris & Ghozali, 

2025). Sementara itu, penelitian lain menunjukkan bahwa tasawuf dapat menjadi solusi bagi 

krisis moral di era modern, sebab nilai-nilainya menekankan adab, kesadaran diri, dan 

pengendalian hawa nafsu (Jariyah & Mujab, 2025). Perspektif ini sejalan dengan gagasan 

revitalisasi pendidikan Islam melalui penguatan spiritualitas sebagai respons terhadap 

tantangan modernitas (Kutbaniyah et al., 2025). 

Selain itu, beberapa penelitian kontemporer menegaskan bahwa nilai-nilai tasawuf 

penting untuk diintegrasikan ke dalam desain pendidikan nasional karena mampu menyatukan 

aspek intelektual, emosional, dan spiritual. Gagasan tersebut tampak dalam kajian pemikiran 

sufistik Buya Hamka dan relevansinya terhadap pendidikan Islam di Indonesia, yang 

menyimpulkan bahwa tasawuf dapat memberikan arah moral dan kerangka etika bagi sistem 

pendidikan (Syam et al., 2025). Dalam kajian literatur lain, tasawuf dipandang sebagai strategi 

efektif membentuk karakter sosial dan religius ketika dioperasionalisasikan melalui pembiasaan 

reflektif, pendalaman makna hidup, dan penyucian jiwa (Habibi et al., 2025). Secara historis, 

nilai-nilai spiritual tasawuf bahkan telah lama menjadi orientasi pendidik dalam membina siswa 

menjadi pribadi yang berakhlak dan rendah hati (Sodiman, 2014), menunjukkan 

kesinambungan antara tradisi klasik dan kebutuhan pendidikan masa kini. 

https://jurnalp4i.com/index.php/academia


ACADEMIA : Jurnal Inovasi Riset Akademik 

Vol. 5 No. 4. November 2025 

E-ISSN : 2807-1808 

P-ISSN : 2807-2294 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/academia 
 

Copyright (c) 2025 ACADEMIA: Jurnal Inovasi Riset Akademik 
410 

Meskipun temuan kajian pustaka memperlihatkan konsistensi manfaat tasawuf, 

beberapa keterbatasan tetap terlihat. Banyak studi berfokus pada kajian kualitatif deskriptif 

dengan cakupan terbatas, sehingga belum tersedia bukti kuantitatif jangka panjang tentang 

efektivitas integrasi tasawuf di sekolah umum. Selain itu, belum ada instrumen baku untuk 

mengukur kematangan spiritual atau perkembangan karakter berbasis tasawuf secara objektif. 

Variasi konteks lembaga pendidikan juga menunjukkan pentingnya adaptasi: praktik yang 

berhasil di madrasah atau pesantren tidak selalu dapat diterapkan secara langsung di sekolah 

umum tanpa penyesuaian budaya dan lingkungan. 

Secara keseluruhan, sintesis hasil penelitian menunjukkan bahwa integrasi nilai-nilai 

tasawuf memberikan kontribusi besar terhadap pembentukan karakter, penguatan moralitas, 

dan keseimbangan mental peserta didik. Dengan memadukan pembiasaan spiritual, latihan 

reflektif, dan keteladanan guru, pendidikan karakter berbasis tasawuf berpotensi menjadi 

pendekatan yang komprehensif dalam menjawab tantangan moral dan psikologis generasi 

modern. Model ini tidak hanya memperbaiki perilaku eksternal siswa, tetapi menumbuhkan 

perubahan internal yang lebih stabil, mendalam, dan berkelanjutan. 

 

KESIMPULAN 

 Kajian kepustakaan ini menunjukkan bahwa nilai-nilai tasawuf memiliki kontribusi 

yang konsisten dan signifikan dalam penguatan karakter, pembinaan moral, serta keseimbangan 

mental peserta didik. Sintesis terhadap berbagai penelitian memperlihatkan bahwa problem 

dekadensi moral dan lemahnya kontrol diri pada peserta didik berkaitan erat dengan absennya 

pembinaan spiritual yang terstruktur. Integrasi praktik sufistik, seperti zikir, muhasabah, 

tazkiyah al-nafs, serta pembiasaan ibadah, secara empiris terbukti mampu menumbuhkan 

disiplin, ketenangan, tanggung jawab, dan sensitivitas etis. Kajian terhadap pemikiran para 

tokoh tasawuf, termasuk Buya Hamka, menguatkan bahwa pembentukan akhlak memerlukan 

proses penyucian hati, pengendalian diri, dan penumbuhan kesadaran moral yang 

berkelanjutan. Selain berdampak pada karakter, nilai-nilai tasawuf juga berperan dalam 

meningkatkan kesehatan mental; beberapa penelitian menunjukkan bahwa praktik spiritual 

mampu mereduksi kecemasan, meningkatkan ketenangan batin, dan membantu peserta didik 

menghadapi tekanan akademik maupun sosial. 

Temuan lain menunjukkan bahwa tasawuf relevan sebagai fondasi revitalisasi 

pendidikan Islam karena mampu menyatukan dimensi intelektual, emosional, dan spiritual. 

Integrasi nilai-nilai tersebut tidak hanya membentuk perilaku sosial yang lebih kooperatif dan 

empatik, tetapi juga memberikan arah moral yang kokoh bagi pembinaan karakter generasi 

muda. Walaupun demikian, hasil telaah juga memperlihatkan perlunya pengembangan 

instrumen yang lebih terukur untuk menilai perkembangan spiritual dan efektivitas model 

pendidikan tasawuf dalam konteks yang lebih luas. Adaptasi kurikulum berbasis tasawuf juga 

perlu mempertimbangkan karakteristik lembaga pendidikan agar penerapannya lebih 

kontekstual. Secara keseluruhan, penelitian ini menegaskan bahwa nilai-nilai tasawuf 

berpotensi menjadi landasan strategis bagi pengembangan pendidikan karakter yang 

komprehensif dan berkelanjutan. Pendekatan ini tidak hanya memperbaiki perilaku tampak, 

tetapi juga menumbuhkan transformasi batin yang lebih mendalam, sehingga relevan untuk 

menjawab tantangan moral dan psikologis pendidikan modern. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Amin, S. M. (2022). Ilmu tasawuf. Amzah. 

Habibi, M., Hidayati, L., & Sholihah, A. R. A. (2025). Sufism education as a strategy for 

developing social and religious character: A literature review of the book Mati 

https://jurnalp4i.com/index.php/academia


ACADEMIA : Jurnal Inovasi Riset Akademik 

Vol. 5 No. 4. November 2025 

E-ISSN : 2807-1808 

P-ISSN : 2807-2294 

Online Journal System : https://jurnalp4i.com/index.php/academia 
 

Copyright (c) 2025 ACADEMIA: Jurnal Inovasi Riset Akademik 
411 

Sebelum Mati, Buka Kesadaran Hakiki. MA'ALIM: Jurnal Pendidikan Islam, 6(1), 

30–45. https://doi.org/10.21154/maalim.v6i1.10783 

Idris, M., & Ghozali, S. (2025). Pengaruh pemahaman tasawuf dan integrasi ilmu pengetahuan 

terhadap kehidupan sosial mahasiswa Universitas Sunan Giri Surabaya. As-Sulthan 

Journal of Education, 2(1), 221–231. 

https://ojssulthan.com/asje/article/view/387/212 

Jariyah, A., & Mujab, M. (2025). Konsep pendidikan akhlak tasawuf sebagai solusi krisis moral 

di era modern. IQRO: Journal of Islamic Education, 8(2), 791–802. 

https://doi.org/10.24256/iqro.v8i2.7603 

Khotijah, L. N. K. (2024). Peran bimbingan dan konseling Islam terhadap kesehatan mental 

spiritual santri milenial. Counselle: Journal of Islamic Guidance and Counseling, 

4(2), 130–152. https://doi.org/10.32923/couns.v4i2.5080 

Kirane, L., & Kholifah, U. N. (2025). Analisis konsep tasawuf dan implikasinya terhadap 

kesehatan mental. Al-Kindi, 1(2), 237–246. https://journal-

aharesearch.com/index.php/akjpim/article/view/32 

Kutbaniyah, A. I., Muktamiroh, R., Hanafi, S. S. A. N., & Rosyidah, A. (2025). Revitalisasi 

pendidikan Islam melalui nilai-nilai tasawuf: Menggali kearifan spiritual di tengah 

tantangan modernitas. Kuttab, 9(2), 346–362. 

https://doi.org/10.30736/ktb.v9i2.2616 

Rahmad, W. B., & Kibtiyah, A. (2022). Pembentukan karakter religius, disiplin dan tanggung 

jawab melalui kegiatan tahfidzul Qur’an di SD Islam Roushon Fikr Jombang. 

Attaqwa: Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, 18(2), 31–52. 

https://doi.org/10.54069/attaqwa.v18i2.255 

Rishan, M., Azizi, H., Azura, K., AlFatih, M. A., & Firdaus, R. S. (2018). Forms of moral 

decadencies in students in higher education. Khalifa: Journal of Islamic Education, 

2(1), 40–60. https://doi.org/10.24036/kjie.v2i1.199 

Sihombing, S., & Alamsyah, M. B. (2024). Integrasi nilai-nilai tasawuf dalam mengembangkan 

pendidikan karakter: Studi pemikiran Buya Hamka. Jurnal Man-Anaa, 1(1), 66–77. 

https://doi.org/10.58326/man.v1i1.260 

Sodiman, S. (2014). Menghadirkan nilai-nilai spiritual tasawuf dalam proses mendidik. Al-

Ta'dib: Jurnal Kajian Ilmu Kependidikan, 7(2), 37–59. 

https://doi.org/10.31332/atdb.v7i2.316 

Subaidi, H., & Barowi, H. (2018). Tasawuf dan pendidikan karakter: Implementasi nilai-nilai 

sufistik kitab Tanwirul Qulub di MA Matholi’ul Huda Bugel Jepara. Goresan Pena. 

Syam, A. R., Diningrat, I. H. J., Susanto, H., & Asrori, A. (2025). Buya Hamka’s sufi thought 

and its relevance to Islamic education in Indonesia. Studia Religia: Jurnal 

Pemikiran dan Pendidikan Islam, 9(2), 203–220. 

https://doi.org/10.30651/sr.v9i02.26435 

Ubudiyah, A. A., Bukhori, I., & Wagianto, R. (2025). Membangun karakter siswa berbasis 

tasawuf di MI Khalafiyah Syafi’iyah Zainul Hasan Genggong. Jurnal Al-Fatih, 

8(1), 154–171. https://doi.org/10.61082/alfatih.v8i1.448 

Zulfirman, R., Remiswal, R., & Khadijah, K. (2025). Evaluasi praktik zikir melalui observasi 

dan wawancara di MTs Darul Arafah Raya. Mudabbir Journal Research and 

Education Studies, 5(2), 25–33. https://doi.org/10.56832/mudabbir.v5i2.1070 

 

 

https://jurnalp4i.com/index.php/academia
https://doi.org/10.21154/maalim.v6i1.10783
https://ojssulthan.com/asje/article/view/387/212
https://doi.org/10.24256/iqro.v8i2.7603
https://doi.org/10.32923/couns.v4i2.5080
https://journal-aharesearch.com/index.php/akjpim/article/view/32
https://journal-aharesearch.com/index.php/akjpim/article/view/32
https://doi.org/10.30736/ktb.v9i2.2616
https://doi.org/10.54069/attaqwa.v18i2.255
https://doi.org/10.24036/kjie.v2i1.199
https://doi.org/10.58326/man.v1i1.260
https://doi.org/10.31332/atdb.v7i2.316
https://doi.org/10.30651/sr.v9i02.26435
https://doi.org/10.61082/alfatih.v8i1.448
https://doi.org/10.56832/mudabbir.v5i2.1070

